
 

 

 

UNIVERSIDAD AUTÓNOMA DE ZACATECAS 

“FRANCISCO GARCÍA SALINAS” 

UNIDAD ACADÉMICA DE DOCENCIA SUPERIOR 

MAESTRÍA EN INVESTIGACIONES HUMANÍSTICAS Y EDUCATIVAS  

 

El homosexual, un personaje marginal y precario en dos novelas 

mexicanas: 41 o el muchacho que soñaba en fantasmas de Paolo 

Po y Los errores de José Revueltas 

 

TESIS  

Que para obtener el grado de:  

Maestro en Investigaciones Humanísticas y Educativas  

 

Presenta:  

Pablo Enríquez Gutiérrez  

 

Directora de tesis:  

Dra. Claudia Liliana González Núñez 

 

 

 

Zacatecas, Zac., diciembre 2025 

 



Agradecimientos 

  

En primer lugar, agradezco a la Secretaría de Ciencias, Humanidades, Tecnología 

e Innovación (SECIHTI) por el apoyo económico brindado sin el cual la realización 

de esta investigación de maestría no hubiera sido posible. 

 

Quiero agradecer a la Unidad Académica de Docencia Superior y a la Maestría en 

Investigaciones Humanísticas y Educativas por las facilidades brindadas durante mi 

estancia en el programa.  

 

Un agradecimiento a todas mis profesoras y todos mis profesores especialmente a 

la doctora Claudia Liliana González Núñez, mi directora de tesis, por sus valiosas 

aportaciones a esta investigación.  

 

Gracias a mi padre por el apoyo económico y a mi madre por todo, por siempre estar 

ahí. Agradezco a ambos por creer en lo que hago. 

 

Gracias a mis amistades, a familiares y a mi pareja por las porras, por estar, por no 

dejar que me rindiera.  

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 



Índice 

Introducción  .......................................................................................................... 2 

El sujeto marginal y precario y los bajos fondos ............................................. 11 

1.1 El sujeto marginal y las distinciones terminológicas entre marginalidad, 

marginación y exclusión social ........................................................................... 13 

1.2 Performatividad y precariedad ..................................................................... 23 

1.3 El imaginario social y los bajos fondos ......................................................... 30 

“Y, en la sombra, vivimos una vida de sombras”: 41 o el muchacho que 

soñaba en fantasmas y el vivirse homosexual en la ciudad ........................... 38 

2.1 “Lucifer que pulula en los cinematógrafos”: Los lugares de encuentro 

homosexual y su relación con los bajos fondos ................................................. 42 

2.2“¡No perteneces a esta raza de hombres-mujeres!”: El no (querer) formar 

parte ................................................................................................................... 51 

2.3 “¡Déjenos vivir!”: (¿) Las vidas de los hombres homosexuales importan (?) 58 

“Este desgraciado marica, esta puta cabrona.”: Elena, una representación 

del homosexual en los bajos fondos de la Ciudad de México ........................ 65 

3.1 “Tienes la ciudad por cárcel”: Los habitantes de los bajos fondos y la Ciudad 

de México a través de la pluma de Revueltas .................................................... 69 

3.2 “¡Mátame, Muñeco!”: Elena, su lugar en los bajos fondos y su relación con el 

Muñeco .............................................................................................................. 77 

3.3 “en fin de cuentas se sacó su merecido.”: Similitudes y/o diferencias entre los 

personajes homosexuales de Los errores y 41 o el muchacho que soñaba en 

fantasmas .......................................................................................................... 85 

Conclusiones ....................................................................................................... 92 

Bibliografía ........................................................................................................... 96 



1 

 

Resumen: Las novelas 41 o el muchacho que soñaba en fantasmas y Los errores 

presentan a personajes homosexuales que viven situaciones de marginalidad y 

precarización producidas por la injuria o por el espacio donde se desenvuelven. Esta 

investigación propone una lectura de las obras de Paolo Po y de José Revueltas 

centrada en la identificación de las características que convierten a estos disidentes 

sexuales en sujetos marginales y precarios que crean y/o viven bajos fondos. Los 

conceptos marginalidad y precarización son abordados de manera interdisciplinaria 

con la antropología social de Fernando Cortés Cáceres, el filósofo Didier Eribon y 

los estudios de género y teoría queer de la filósofa Judith Butler. Los bajos fondos 

se trabajan desde las aportaciones hechas por el historiador Dominique Kalifa. El 

análisis de estas dos obras demuestra los distintos matices del personaje 

homosexual en la literatura mexicana a inicios de los sesenta cuando la liberación 

y el reconocimiento de los derechos de esta minoría sexual no formaba parte de los 

discursos de la época. 

 

Palabras clave:  narrativa de temática homosexual, sujeto marginal, precariedad, 

bajos fondos, personaje homosexual 

 

 

Abstract: The novels 41 o el muchacho que soñaba en fantasmas and Los errores 

feature homosexual characters who live in marginalized and precarious situations 

caused by prejudice or the environment in which they live. This research proposes 

a reading of the works of Paolo Po and José Revueltas focused on identifying the 

characteristics that turn these sexual dissidents into marginalized and precarious 

subjects who create and/or live in the underworld. The concepts of marginality and 

precariousness are approached in an interdisciplinary manner with the social 

anthropology of Fernando Cortés Cáceres, the philosopher Didier Eribon, and the 

gender studies and queer theory of the philosopher Judith Butler. The underworld is 

explored through the contributions of historian Dominique Kalifa. The analysis of 

these two works demonstrates the different nuances of the homosexual character in 

Mexican literature in the early 1960s, when the liberation and recognition of the rights 

of this sexual minority was not part of the discourse of the time. 

 

Keywords: homosexual literature, marginal subject, precariousness, underworld, 

homosexual character 

 

 

 

 



2 
 

Introducción 

 

 

A 62 años de la publicación de 41 o el muchacho que soñaba en fantasmas (1963) 

de Paolo Po los estudios formales a su alrededor han sido escasos, pues los 

trabajos que la retoman giran, en gran parte, en torno a la verdadera identidad del 

autor detrás del seudónimo y no sobre el contenido de la novela, o simplemente se 

detienen a mencionarla como una obra que se publicó en los años sesenta y que 

resulta relevante para la narrativa de temática homosexual en México. Esto último 

a consecuencia de la poca difusión que tuvo la obra en su momento y que por 

décadas sólo algunos afortunados contaban con un ejemplar. Es hasta su reedición 

en 2019 que 41… deja ese aire de leyenda que le acompañaba y se vuelve un texto 

disponible para su lectura y análisis. 

El caso de Los errores (1964), sexta novela de José Revueltas, es distinto al 

de la novela de Paolo Po pues al momento de su publicación el autor ya era 

reconocido como una de las grandes plumas del país. La novela ha sido estudiada 

con distintos enfoques y en un primer momento la obra fue denostada ya que no se 

le veía a la altura de otras del autor y se le calificó como accidentada. Con el paso 

de las décadas la crítica la retoma y comienza su revaloración como una de las 

fundadoras del género policiaco en México. Dos novelas publicadas al unísono, 

ambas con un peso considerable en las letras mexicanas, pero con una recepción 

completamente distinta. 

 41 o el muchacho que soñaba en fantasmas ve la luz a finales de 1963 y es 

considerada como una de las obras que funda las bases para lo que será la literatura 

de temática homosexual mexicana en las décadas siguientes. El protagonista, al 

que sólo se le conoce con pseudónimos como el muchacho que soñaba en 

fantasmas o el muchacho que estaba sucio y se limpió es abiertamente homosexual, 

reniega de su orientación sexual y no quiere que su amado, Fernando o el 

muchacho de los ojos limpios, caiga en la depravación y vicios que rodean al mundo 

homosexual de la ciudad. La novela pone en primer plano a un personaje que, hasta 

ese momento, sólo había sido presentado como secundario o ridiculizado e 



3 
 

invisibilizado en las letras del país. Paolo Po lleva al lector por cinematógrafos, 

baños de vapor y casas de citas, lugares donde los homosexuales de la Ciudad de 

México se reunían a finales de la década de los cincuenta.  

 Así como 41 se reconoce como obra fundacional en su temática, de la misma 

manera se ve a Los errores como una novela que abre las puertas para el género 

negro y policiaco. La novela se publica en 1964 y en ella el narrador lleva al lector 

por diversas subtramas que terminan por unirse a las dos tramas principales. Por 

un lado, tenemos a Mario Cobián y a Elena, un padrote y su compinche: un enano 

homosexual obsesionado con su compañero, quienes están a punto de realizar un 

robo a un prestamista. En la otra trama el autor escribe sobre el Partido Comunista 

en México y los problemas internos que atravesaba, se describen conflictos y 

personajes clave para el partido en México. Revueltas adentra al lector en los bajos 

fondos de la Ciudad de México y toca temas como la prostitución, la 

homosexualidad y la delincuencia. En Los errores, continua con lo que había hecho 

en obras como Los días terrenales donde deja plasmadas su ideología política. 

 La novela de Paolo Po y la de José Revueltas parecieran no compartir un hilo 

conductor, sin embargo, al tomar 41 o el muchacho que soñaba en fantasmas y Los 

errores se busca analizar al personaje homosexual desde distintos puntos que 

comparten ambas obras. El presente proyecto gira en torno al personaje 

homosexual y su relación con el espacio que habita, en este caso, la Ciudad de 

México y cómo su forma de relacionarse con ésta lo lleva a un estado de 

marginalidad y/o precarización. A continuación se presenta el estado de la cuestión, 

se abordan las investigaciones anteriores que han tomado 41… y Los errores para 

su estudio.  

En la tesis de licenciatura de un servidor presentada en junio del 2023 titulada 

“El armario en dos novelas fundacionales para la literatura gay en México: El diario 

de José Toledo y 41 o el muchacho que soñaba en fantasmas”, se aborda la novela 

de Paolo Po desde la teoría queer y los estudios gay, haciendo énfasis en la figura 

del armario homosexual que propone la teórica estadounidense Eve Kosofsky 

Sedgwick en Epistemología del armario.  



4 
 

 El artículo titulado “Propuesta de tradición discursiva de la narrativa de 

homosexualidad en México”  de Ignacio Torres Valencia, publicado por la revista 

Cuadernos de Literatura del Caribe e Hispanoamérica en el 2022, propone un 

análisis del discurso de 41 o el muchacho que soñaba en fantasmas y otras cuatro 

obras consideradas de temática homosexual. A través de las propuestas teóricas 

de Johannes Kabatek, Torres Valencia compara estas novelas y las semejanzas 

que, a nivel del discurso, comparten. 

 En el ensayo “El performance del insulto en los albores de la novela mexicana 

de temática homosexual: 41 o el muchacho que soñaba en fantasmas (1964) de 

Paolo Po” publicado por la Universidad de Ontario Occidental en 2012, Juan Carlos 

Rocha Osornio se acerca a la novela de Paolo Po para ubicarla en su contexto 

histórico y ver de qué manera el insulto provoca que se vea al homosexual como un 

ser deplorable, lo anterior tomando a la filósofa estadounidense Judith Butler y su 

concepto de performatividad. 

 Otros investigadores como Luis Mario Schneider en La novela mexicana 

entre el petróleo, la homosexualidad y la política; Luis Martín Ulloa en su ensayo “El 

tema homosexual en la narrativa mexicana del siglo XX”; Antonio Marquet en 

“Ofensivas discursivas en la narrativa gay (para sobrevivir en heterolandia)” y Víctor 

Federico Torres en “Del escarnio a la celebración: prosa mexicana del siglo XX”, 

toman a la novela de Paolo Po como una de las obras fundacionales de la narrativa 

de homosexualidad en las letras mexicanas. En su artículo “41 o el muchacho que 

soñaba en fantasmas (casi una novela) de Paolo Po” Alejandro Arteaga Martínez 

ahonda en la identidad tras el pseudónimo de Paolo Po, así como una breve reseña 

de la obra y su importancia para la literatura con temática homosexual en México.  

 Junto con lo que los investigadores ya mencionados han aportado al estudio 

de la novela de Paolo Po, existen diversos artículos que se limitan a hablar de la 

trama y a nombrarla como una de las obras fundacionales de la temática en el país, 

sin embargo, no ahondan en su estudio y se limitan a desentramar la verdadera 

identidad del autor que se esconde detrás del seudónimo o simplemente hacer un 

breve resumen. 



5 
 

Con la novela de Revueltas pasa algo muy distinto a 41… pues hay un extenso 

número de investigaciones que la retoman. En esta introducción se hace un 

recuento de los libros, tesis y artículos publicados sobre Los errores.  

En el año 2014 se publica José Revueltas: los errores y los aciertos, bajo la 

coordinación de Sonia Peña en la editorial ERA. La compilación se realiza a manera 

de celebración de los cincuenta años de la publicación de la sexta novela de 

Revueltas. Peña reúne catorce estudios que abordan la obra desde distintos puntos 

de vista como lo son la política, la violencia, lo erótico, el hibridismo de géneros 

literarios utilizados por el autor y la violencia. Peña argumenta que esta compilación 

es un esfuerzo por adentrarse a la obra desde todas las aristas posibles.  

Evodio Escalante publica José Revueltas: Una literatura del “lado moridor” 

también en 2014. El libro es un ensayo de largo aliento que realiza el investigador y 

poeta duranguense centrando especial atención en la novelística de Revueltas. En 

este estudio acuña el término relaciones excrementales que servirán para una parte 

del análisis en el tercer capítulo de la presente investigación.   

En Nocturno en que todo se oye: José Revueltas ante la crítica publicado en 

1999, también por ERA, Edith Negrín realiza una selección de trabajos que giran en 

torno a la obra de Revueltas, sus afinidades políticas, las influencias en su literatura, 

así como también poemas y artículos que homenajean al escritor duranguense.  Los 

textos reunidos en este libro son hechos por plumas importantes en las letras y la 

crítica mexicana de la época. Juan García Ponce y Vicente Francisco Torres son 

quienes centran su participación en esta selección en Los errores. 

Al ser Revueltas un escritor tan prolífico han sido varias las tesis de grado que 

han tomado su obra como objeto de estudio. En 2023, Diana Mirelle Carrillo 

presenta la tesis de licenciatura “La sátira en el personaje de Elena en Los errores 

de José Revueltas” donde, a través de los conceptos dados por Linda Hutcheon y 

por Bajtín, hace un análisis de la obra y, en específico, del personaje de Elena en 

búsqueda de lo satírico y de la forma en que la teoría del carnaval de Bajtín se ve 

reflejada en algunos personajes a lo largo de la novela.  

 Jonathan Bladimir Rodríguez Delgado en su tesis de maestría presentada en 

el 2022 y titulada “ ‘Enajenación’ y ‘polifonía’ en Los días terrenales y Los errores 



6 
 

de José Revueltas” toma el concepto de ‘enajenación’ del materialismo histórico y 

el de ‘polifonía’ de la teoría literaria de Bajtín y, a lo largo de su investigación, se 

esfuerza por resaltar la filosofía política y las influencias rusas que se encuentran 

en la obra de Revueltas.  

 Los once personajes femeninos que aparecen en Los errores son analizados 

por Tania Samantha Reyes Ortega en su tesis “Función y significado de los 

personajes femeninos en Los Errores de José Revueltas” del 2019. En esta 

investigación Tania Samantha aborda al personaje femenino desde distintos 

aspectos: el nivel socioeconómico, su relación los personajes masculinos o su 

participación en el Partido Comunista. “Nostalgia de José Revueltas en su novela 

Los errores” artículo de Ricardo Rodríguez Ruiz del 2019 va sobre como en esta 

novela vuelve a tópicos utilizados en Los días terrenales y vuelve más evidentes 

sus posturas sobre el ‘Partido Comunista’ en México. 

En el 2017 Francisco Javier Sainz Paz presenta su tesis de maestría titulada 

“La perspectiva del narrador y los personajes en la novela Los errores de José 

Revueltas”. En un primer momento realiza una extensiva recopilación de cómo ha 

sido recibida en los últimos cincuenta años, para después centrar su análisis en la 

relación que tienen los personajes con el narrador de la novela, esto a través de 

recursos dados por la narratología.  

 A cincuenta años de la publicación de Los errores, en el 2014, también en su 

tesis de maestría “El mal en la novela Los errores de José Revueltas”, Adriana Celia 

Pineda López inicia haciendo un recuento de la recepción de la obra en sus primeros 

cincuenta años de publicación. A partir de su segundo capítulo aborda la obra a 

partir del mal, partiendo primero de lo propuesto por Susan Neiman en El mal en el 

pensamiento moderno. Ya en su tercer capítulo analiza a los personajes a través 

del método metafísico de la cotidianeidad.  

Ese mismo año, en su tesis doctoral José Manuel Mateo Calderón “La libertad 

y el otro: análisis comparativo entre las ideas de José Revueltas y dos de sus 

novelas: Los días terrenales y Los errores” centra su estudio en las ideas estéticas 

de Revueltas y el cómo resultan en una forma y un modo específico de organizar la 

trama de las novelas. Se decide cortar en el 2014 el listado de investigaciones 



7 
 

alrededor de Los errores pues en sus respectivas investigaciones Celia Pineda 

López y Francisco Javier Sainz Paz dedican capítulos enteros a rastrear el estado 

de la cuestión de la obra. 

Tanto en la novela mexicana con temática homosexual como en Los errores 

se puede ubicar una constante en su estudio: los personajes y su relación con la 

ciudad. Esta investigación busca contribuir a esta línea ahora poniendo especial 

atención en el personaje homosexual, la forma en que su andar por la ciudad y su 

relación con de los márgenes, en el caso de Los errores, y poniendo la mirada sobre 

la manera en que se vive la ciudad por un hombre no heterosexual, en el caso de 

41 o el muchacho que soñaba en fantasmas. Este trabajo tiene como propósito 

contribuir a los estudios críticos sobre narrativa homosexual mexicana y ampliar así 

aún más las conversaciones al respecto.  

El presente trabajo nace de la hipótesis que argumenta que tanto en la novela 

de Paolo Po como en la de José Revueltas es posible observar a personajes 

homosexuales que viven y sufren su sexualidad, sin embargo, cada personaje la 

padece de manera distinta siendo estás distinciones lo que los aleja o acerca de 

contextos precarios y/o marginales. Y al ubicar estas particularidades en la forma 

de vivirse como homosexuales se puede observar que los personajes no son sólo 

víctimas de violencia y marginalización por parte de su entorno, sino que, en 

ocasiones, ellos se vuelven victimarios.  Al leer a estos personajes como sujetos 

marginales y precarios también se pueden delimitar dos tipos distintos de bajos 

fondos, unos creados desde la marginación por homofobia y los otros por la 

marginalidad económica y el espacio geográfico.  

La intención de este trabajo no es ubicar a la novela de Revueltas dentro de la 

literatura gay o integrar/revindicar la novela de Po en lo que es considerado el 

‘canon’ mexicano del siglo XX, sino ahondar en el estudio del personaje homosexual 

y del espacio por el que se desplaza en estas novelas para lograr adentrarse en el 

trasfondo histórico-social y el tratamiento que tenían estos personajes en la época 

en que ven la luz ambas obras. El interés por abordar estas dos novelas y, en 

específico, al personaje homosexual como objeto de estudio es: seguir revisando y 

analizando a este personaje antes del inicio de la lucha por los derechos de la 



8 
 

población LGBT+ que comienza a finales de la década de los sesenta, en Estados 

Unidos, y a finales de los setenta en nuestro país.  

Con la publicación y el éxito editorial de El vampiro de la colonia Roma (1979) 

es que comienza una especie de ‘explosión’ de la narrativa de temática homosexual 

y con ello el tratamiento de estos personajes pues comienzan a ser escritos lejos de 

la burla o el escarnio. Trabajar alrededor de la figura del homosexual en obras 

anteriores a esta ‘explosión’ es pertinente para observar y responder a la 

interrogante de si, efectivamente, ha sido presentado como un personaje que es 

marginado por su orientación sexual y si esta marginalidad lo lleva a una condición 

de precariedad. Una vez delimitando si ha sido, o no, puesto a la par de otros 

personajes considerados como marginales, identificar cómo dos autores con 

distintos antecedentes y visiones de mundo trabajan a este personaje. 

Poner a dialogar a estas dos obras, una a la que el autor explícitamente llama 

a su obra una novela de temática homosexual y otra, donde este personaje es 

secundario, sirve para demostrar el tratamiento que tenía este personaje y también 

ayuda a entender de qué manera se le margina y, si la marginalidad que sufre el 

protagonista de 41 o el muchacho que soñaba en fantasmas es parecida a la que 

sufre Elena. Este acercamiento a las obras tiene como intención ahondar en el 

llamado submundo homosexual que se presenta en la novela de Paolo Po e 

identificar las semejanzas y diferencias que estos lugares tienen con los bajos 

fondos.  

El marco teórico se construye en torno a tres conceptos de los que se ha hecho 

mención a lo largo de la introducción: el sujeto marginal, la precariedad y los bajos 

fondos, éstos se abordan de manera interdisciplinaria. Para poder explicar lo que 

es entendido como ‘sujeto marginal o precario’ es necesario definir ‘sujeto’, para eso 

se utiliza las aportaciones hechas por la filósofa Esther Díaz en ¿Qué es el 

imaginario social? (1998) y a la filósofa Judith Butler con definiciones hechas a lo 

largo de su carrera como Cuerpos que importan (1993) y La fuerza de la no violencia 

(2021) mismos que también ayudan a entender el concepto de marginalidad.  Para 

ampliar el marco teórico alrededor del sujeto marginal también se toman propuestas 

de la antropología social con el doctor Fernando Cortés Cáceres, su esclarecimiento 



9 
 

de término y con estudios de la profesora Magdalena Jiménez Ramírez ayudan a 

definirlo junto con otro que se desprende de éste: la exclusión social.  El filósofo 

francés está presente en la investigación con Reflexiones sobre la cuestión gay 

(2001) para ahondar en terminología que compete al sujeto homosexual.  

Si bien lo marginal y lo precario parecieran ser sinónimos el segundo es 

consecuencia del primero. Son situaciones que viven quienes se encuentran fuera 

del orden establecido.  En su artículo “Performatividad, precariedad y políticas 

sexuales” Judith Butler retoma uno de sus conceptos centrales presentado en El 

género en disputa: la performatividad, y lo entrelaza con la precariedad. Argumenta 

que ciertos individuos, como las mujeres, las disidencias sexogenéricas o las 

trabajadoras sexuales son vulnerables al insulto, la violencia y la exclusión y, al ser 

excluidos, estas poblaciones terminan siendo precarizadas.  

La construcción de los bajos fondos se hace a partir del estudio minucioso que 

hace el historiador Dominique Kalifa en su libro Los bajos fondos. Historia de un 

imaginario (2018) tiene como objetivo describir las características de estos lugares, 

él argumenta que han sido tomados por poetas, novelistas, periodistas… pero el 

pretende desglosar el concepto a profundidad, describir a qué lugares se refiere y 

qué personas los habitan. Y es pues con las descripciones que Kalifa hace de estos 

lugares que esta investigación pretende trasladaros a la narrativa mexicana de 

mitad de siglo XX para entender cómo es que funciona en un contexto distinto a los 

señalados en un primer lugar por el historiador. A esta lista teórico habría que añadir 

a Vicente Quirarte con su Elogio de la calle (2001) y a Carlos Monsiváis y sus textos 

reunidos en Que se abra esa puerta (2010) pues ellos hacen valiosas contribuciones 

al estudio de la literatura y la vida de la Ciudad de México. 

El trabajo consta de tres capítulos: el primero se dedica exclusivamente a 

desglosar los conceptos que se utilizan de manera transversal en la investigación. 

Se habla sobre el sujeto, el sujeto marginal, la precariedad, los bajos fondos y 

conceptos que giran alrededor de ellos para logran tener definiciones redondas que 

ayuden en los capítulos analíticos.    

En el segundo capítulo se pone el foco de atención sobre 41 o el muchacho 

que soñaba en fantasmas. En un primer momento se menciona la importancia de 



10 
 

esta novela como obra fundacional de la narrativa gay mexicana y avanzando en 

los apartados, con ayuda de los teóricos e investigadores discutidos en el primer 

capítulo, se hace un análisis del protagonista y los lugares que recorre para 

ejemplificar el cómo el submundo homosexual puede ser tomado y entendido como 

un bajo fondo moral pues la marginación cae sobre el individuo.  

Ya anteriormente investigadores se han acercado a Los errores analizando el 

mundo del hampa y, en el tercer capítulo también se hace un análisis poniendo 

énfasis en estos bajos fondos que presenta José Revueltas en su. En este último 

capítulo se presta atención específicamente en el lugar que ocupa Elena, un enano 

homosexual, en estos espacios junto a otros personajes marginados como lo son el 

ladrón, la prostituta o el padrote que conviven en estos espacios, para demostrar 

que los bajos fondos que recorre Elena son distintos a los de los homosexuales de 

41. 

Detenerse a desarrollar los distintos bajos fondos y la manera en que los 

personajes de estas novelas los recorren ayuda a dar un nuevo enfoque a estos 

personajes. El estudio de la narrativa de temática homosexual en el país tiene al 

menos dos décadas fructíferas con investigaciones de varios tipos y con distintos 

aparatos teóricos. Este proyecto de investigación tiene como objetivo aportar 

conocimientos a la crítica literaria mexicana y a los estudios literarios, así como 

seguir ampliando el estudio sobre la el personaje homosexual en nuestro país.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 
 

El sujeto marginal y precario y los bajos fondos 

 

 

Los conceptos base que se utilizan de manera transversal durante la investigación 

son el sujeto marginal, la precarización a la que puede estar propenso este sujeto 

y, en tercer lugar, los bajos fondos. Para hacer una aproximación a ellos es 

necesario cimentarse en bases teóricas, mismas que serán tomadas de una manera 

interdisciplinaria desde la historia, la filosofía, la antropología y la teoría literaria para 

así lograr una definición que ayude al análisis del objeto de estudio: el personaje 

homosexual en 41 o el muchacho que soñaba en fantasmas y Los errores, así como 

los espacios en los que se desenvuelven a lo largo de la novela. Para hacer un 

acercamiento se pretende responder a preguntas que ayuden a entender cómo es 

qué estos conceptos trabajados en otros campos del conocimiento funcionan para 

analizar a personajes y espacios dentro de una obra literaria.  

Tratar de abarcar todo lo que se entiende por marginal y precario está fuera 

de los límites de esta investigación, pues el concepto de ‘marginal’ es amplio y se 

trabaja desde distintos campos del conocimiento. A lo largo del capítulo se le presta 

atención a una definición del sujeto marginal que ayuda a responder uno de los 

cuestionamientos de este trabajo: ¿qué se entiende por sujeto marginal? Y, ¿qué 

características comparte el personaje homosexual y cuales lo diferencian de otros 

personajes marginales? 

 El interés principal en este y los capítulos siguientes es ver de qué manera el 

hombre homosexual puede leerse y entenderse como un personaje marginal en las 

novelas a trabajar, identificar el tipo de marginalización y lograr entender las 

diferencias y semejanzas de éstas en los personajes de ambas obras. Junto con la 

marginación los sujetos son susceptibles a padecer algún nivel precariedad que, en 

un primer momento, podrían entenderse como sinónimos, sin embargo, con ayuda 

de la filósofa Judith Butler y sus libros El género en disputa (1990), Cuerpos que 

importan (1993), La fuerza de la no violencia (2021) y su artículo “Performatividad, 

precariedad y políticas sexuales” es que se logra aclarar cómo es que la 

precarización es producto de la marginalización. Para llevar los conceptos de 

teóricas como Butler al estudio del personaje homosexual el trabajo de apoya del 



12 
 

filósofo e historiador culturar Didier Eribon y sus aportes en Reflexiones sobre la 

cuestión gay (1999).    

Para entender el espacio donde los personajes se desenvuelven se hace uso 

del estudio historiográfico de Dominique Kalifa titulado Los bajos fondos. Historia de 

un imaginario (2018), donde se refiere a estos lugares de segregación social, sus 

habitantes y sus dinámicas desde su concepción moderna en el siglo XIX hasta su 

disolución en el siglo XX. Tomando las descripciones y tipologías que utiliza Kalifa 

se busca entender y trasladar los conceptos al objeto de estudio y ver de qué 

manera el mundo que va trazando el protagonista de 41 o el muchacho que soñaba 

en fantasmas, y Elena, personaje homosexual de Los errores caben en las 

descripciones de los habitantes de los bajos fondos.  

Se procura ahondar en la interrogante sobre quién es el sujeto marginal y 

precarizado y si ese mismo es el sujeto que habita los bajos fondos. Para lograr dar 

una respuesta se tiene que dar un paso atrás y primero preguntarse ¿qué se 

entiende por sujeto en esta investigación? La filósofa argentina Esther Díaz sugiere 

que antes de hablar del sujeto se tiene que definir un ‘yo’. Sobre el ‘yo’ dice que 

“cada individuo humano se reconoce a sí mismo como una entidad empírica y 

psicológica. […] El yo es la constatación de la propia integridad”1. Sin embargo, no 

es posible crear un ‘yo’ sin ayuda del entorno. El individuo se reconoce desde 

adentro, pero ese reconocimiento no es creado de forma espontánea sino a través 

del contacto con otros individuos y del lenguaje que va creando o eligiendo, no 

conscientemente, de qué manera conformar ese ‘yo’, sin dejar de pertenecer a un 

sistema. Díaz expone:  

el yo individual que cada uno de nosotros somos es asimismo un ente histórico 
(no solamente psicológico). Ser histórico significa estar “sujetado” a las 
prácticas sociales de su tiempo. Significa estar plegado al sistema de valores y 
supuestos de una tradición cultural. De modo que el yo objetivado, esto es, 
proyectado a lo social, se convierte en sujeto. Deviene una instancia subjetivo-
social. Sujeto, entonces, es el individuo humano en su dimensión social, en 
tanto está sujetado a las prácticas sociales y a los discursos de su época 
histórica.2  
 

                                                             
1 Díaz, Esther. “¿Qué es el imaginario social?”. En La ciencia y el imaginario social. Esther Díaz 
(editora). Ed. Biblos. Argentina. 1998. p. 15. 
2 Ibidem p.16. 



13 
 

De tal manera que es posible argumentar que el ‘yo’ y el ‘sujeto’ son 

indisolubles, necesitan uno del otro “el yo responde a lo individual y el sujeto a lo 

social”3. También se debe entender que no existe un sólo sujeto en cada época 

histórica existen varios que conviven en una época determinada y así como cada 

época sufre cambios también los sujetos que la conforman. Habiendo realizado un 

primer acercamiento ahora se presentan de manera más detallada para entender la 

de qué forma es que categorías estudiadas desde otras diciplinas pueden ser 

aplicadas a la obra literaria.  

En un primer momento se ahonda en conceptos que, dependiendo la diciplina 

que los trabaje, tienen bases teóricas distintas como lo son la marginalidad, la 

marginación y la exclusión social, se hace un esclarecimiento sobre estas 

categorías y se busca explicar la manera en que el homosexual entra en ellas. El 

segundo apartado trabaja en específico la precarización como consecuencia la 

marginalidad, se retoma el concepto de Butler de performatividad para explicar la 

correlación de éste con lo precario. Para finalizar el capítulo se busca utilizar el 

estudio de Kalifa para entender los bajos fondos.  

 

 

1.1 El sujeto marginal y las distinciones terminológicas entre marginalidad, 

marginación y exclusión social  

 

La construcción un ‘otro’, ‘alguien del quién distinguirse’ ha sido trabajada por 

distintos teóricos y desde distintas disciplinas; ejemplo de ello son Eco4 y Todorov5 

que proponen la construcción de un ‘otro’ al cual es necesario convertir en enemigo. 

Al convertir a ese ‘otro’ en antagonista ya no se cuestiona el por qué y hasta se ve 

como necesario descargar en él todo lo que es visto como débil o indeseable y con 

esto crear o delimitar qué sí y qué no entra en el régimen establecido o en lo 

considerado como la norma. Entonces, entendido que ese ‘otro’ es alguien al 

                                                             
3 Idem.  
4 Cfr. Eco, Umberto. Cinco escritos morales. Debolsillo. España, 2010. Traducción de Helena Lozano 
Miralles.  
5 Cfr. Todorov, Tzvetan. La conquista de américa. Ed. Siglo XXI. México, 2007.  



14 
 

margen, es que de aquí se puede partir para, hacer una definición de personaje 

marginal, discriminado o excluido socialmente que se adapte a los intereses de 

nuestro objeto de estudio.    

En primero lugar se tiene que aclarar que cuando se hace mención a un ‘otro’ 

es necesario entender que no se está señalando a un individuo en específico sino 

de poblaciones que son entendidas como al margen. Hay distintos ‘otros’ y, por lo 

tanto, diferentes formas de abordar su análisis. Cuando se hace referencia al sujeto 

marginal se está hablando de un ‘otro’, un sujeto excluido que vive o es orillado a 

los márgenes sociales y es aquí cuando comienza a ser necesario hacer una 

diferenciación terminológica de conceptos que podrían ser, por error, tomados como 

sinónimos. Se tiene que hacer una serie de aclaraciones puesto que existen 

diferencias entre la marginalidad, la marginación o exclusión social.  

Sobre esto, Fernando Cortés señala que es necesario tener claros los 

antecedentes al momento de hacer uso de estos conceptos pues cada uno se 

refiere a cuestiones distintas y con una historia concreta dependiendo desde donde 

se rescaten.  En un primer momento se puede argumentar, en palabras de Cortés, 

que "la marginalidad predica sobre individuos, la marginación sobre entidades 

geográficas y marginalidad económica sobre relaciones sociales de producción.”6 

Hay que entender y delimitar de manera específica cada uno de ellos para 

determinar cuál funciona en el objeto de estudio para ello hay que ir describirlos de 

manera individual.  

El concepto de marginación como una característica de entidades geográficas 

funciona para, de alguna manera, comenzar a esbozar los bajos fondos del tercer 

apartado. La marginación funciona para señalar aquellos lugares o poblaciones que 

carecen del acceso a bienes o servicios a los que otra parte de la población sí tiene7 

se trata entonces de lugares que por diversas razones se encuentran en una 

especie de ‘desventaja’, “la marginación en su versión más abstracta intenta dar 

                                                             
6 Cortés, Fernando. “Consideraciones sobre la marginación, la marginalidad, marginalidad 
económica y exclusión social”. Papeles de población. Volumen 12, No. 47. México, marzo 2006. 
p.71-84. Disponible en http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1405-
74252006000100004&lng=es&nrm=iso. accedido en 06 abril 2024. 
7 Cfr. Cortés, Fernando. Ibidem.  



15 
 

cuenta del acceso diferencial de la población al disfrute de los beneficios del 

desarrollo.”8 

En la década de los sesenta, apunta Cortés, el centro de investigaciones 

Desarrollo Social para América Latina (DESAL), ubica a la marginalidad como una 

característica del individuo, dividiéndola en cinco dimensiones: ecológica, 

sociopsicológica, sociocultural, económica y política9 siendo los individuos que 

atraviesan estas características lo que puede llamarse o catalogarse como sujeto 

marginal.  

Al hacer referencia al sujeto marginal se engloba a todas las cuestiones por 

las que éste puede ser víctima de ostracismo o discriminación como lo pueden ser 

el género, la raza, la situación socioeconómica, la religión, la identidad sexogenérica 

o la orientación sexual. Tales condiciones reafirman la separación de ese ‘otro’ 

escindido del mundo social como algo que no encaja dentro de lo normativo o que 

lo fractura. Al respecto, Nilda Guglielmi, desde la historiografía, define a los 

marginales como:  

quienes -aun cuando pertenecen o participan de un cuerpo social- no se 
encuentran identificados con la totalidad de las pautas y normas de ese cuerpo, 
los que no responden al modelo que éste se da. Son los aceptados o quienes 

aceptan una sociedad de manera parcial, parcialización que los lleva a situarse 
en una posición ex-céntrica, no hay apicidad en ellos, no hay posición central y 
eminente, para ellos es el margen y el límite. Que atravesarán en ciertas 
circunstancias para transformarse en otros.10  
 

La marginación son espacios geográficos, la marginalidad es una 

característica que recae en los individuos que atraviesan algún tipo de segregación 

y ésta se vincula al concepto de exclusión social que para cortes Cortés y Jiménez 

Ramírez es una categoría con complicaciones para su delimitación ya que es un 

concepto que desde mediados del siglo XX ha sido objeto de distintos 

acercamientos para lograr una definición. Uno de los principales obstáculos es que 

para desarrollar el concepto de exclusión se tiene que primero encontrar quién es 

ese sujeto que sí cuenta como incluido por lo tanto, así como la marginalidad de 

                                                             
8 Ibidem. 
9 Cfr. Ibidem (apud Giusti, Jorge. Organización y participación popular en Chile: el mito del hombre 
marginal. Ediciones Flacso, Argentina, 1973.).  
10 Guglielmi, Nilda. Marginalidad en la Edad Media. Ed. Biblios. Buenos Aires, Argentina, 1998. p. 
11. 



16 
 

donde devienen los sujetos marginales, la exclusión social también puede ser 

dividida, según Alberto Minujin, en distintos tipos: a) la política, que está relacionada 

con la ciudadanía formal y con la participación ciudadana, b) la económica, que se 

refiere al empleo y la protección social y c) la social, que se puede sintetizar en el 

acceso al capital social11.  

Estas diferencias que existen al momento de definir a lo que hace referencia 

la exclusión social ayudan a centrar de manera más efectiva las diferencias y las 

similitudes que pueden llegar tener distintos tipos de sujetos marginales y excluidos 

socialmente ya que no todos están en esa posición por las mismas circunstancias. 

Para ampliar la definición sobre el concepto de exclusión social la profesora María 

Magdalena Jiménez Ramírez sostiene que:   

se puede analizar y entender como un proceso multidimensional, que tiende a 
menudo a acumular, combinar y separar, tanto a individuos como a colectivos, 
de una serie de derechos sociales tales como el trabajo, la educación, la salud, 
la cultura, la economía y la política, a los que otros colectivos sí tienen acceso 
y posibilidad de disfrute y que terminan por anular el concepto de ciudadanía.12 
 

La definición que da Jiménez Ramírez se empareja con la que proporciona 

Cortés, pues ambas posturas proponen que se tienen que definir los dos sectores, 

el incluido y el excluido. Para que exista ese ‘otro’ o excluido social tiene que existir 

alguien o algo que lo señale como tal, “el vocablo exclusión social implica una cierta 

imagen dual de la sociedad, en la que existe un sector integrado y otro excluido”13, 

debe haber alguien que funcione como contraparte, no puede existir alguien fuera 

de lo hegemónico sin antes identificar primero qué es considerado como tal, 

menciona Butler en Cuerpos que importan para poder diferenciar entre quiénes son 

considerados como sujetos y quienes no. “Esta matriz excluyente mediante la cual 

se forman los sujetos requiere pues la producción simultanea de una esfera de seres 

                                                             
11 Idem (apud. Minujin, Alberto. “Vulnerabilidad y exclusión social en América Latina”. en Todos 
entran: propuestas para sociedades incluyentes Eduardo Bustelo y Alberto Minujin (coordinadores). 
UNICEF/ Cuadernos Santillana. Colombia, 1998. p. 176-187.). 
12Jiménez Ramírez, Magdalena. “Aproximación teórica de la exclusión social: complejidad e 
imprecisión del término. Consecuencias para el ámbito educativo”. Revista Estudios pedagógicos. 
Volumen 34, No. 1. Chile, 2008. p. 173-186 Disponible en 
<http://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0718-
07052008000100010&lng=es&nrm=iso>.  http://dx.doi.org/10.4067/S0718-07052008000100010.  
13 Idem.  



17 
 

abyectos, de aquellos que no son ‘sujetos’, pero que forman el exterior constitutivo 

del campo de los sujetos.”14  

En ocasiones este sujeto hegemónico, entendiendo aquí sujeto hegemónico 

como algo colectivo como un imaginario social15, no un solo individuo en particular 

con poder sobre poblaciones enteras, logra hacer que el sujeto marginal termine 

rechazándose a sus iguales o a sí mismo por querer diferenciarse y querer 

aparentar que no forma parte de ese ‘otro’. tiene que haber un ser abyecto. Los 

sujetos marginales producen o son conscientes de esa sujeción a partir de que se 

les es señalado como poblaciones que se encuentran fuera de aquello que es 

entendido como ‘la norma’. Uno de los métodos que utiliza la población dominante 

para lograr primero que el sujeto marginal se asuma como tal y segundo para que 

quiera separarse de esos otros como él es la injuria o el insulto, Didier Eribon 

argumenta al respecto: 

el insulto y sus efectos no se limitan a definir un horizonte exterior. Crean 
también un hogar interior de contradicciones en el que se inscriben las 
dificultades con que tropieza un gay antes de asumir, es decir, de aceptar 
identificarse o ser identificado como los demás gays. Esta identificación es la 
que se rechaza, y es por tanto la identificación la que debe construirse en un 
primer momento, o en todo caso aceptarse, con independencia de que luego se 
minimice su importancia o su significado.16 
 

La injuria y el insulto crean realidades para lograr un control sobre aquellos 

que no encajan, inicia como un señalamiento y puede escalar hasta la segregación 

por sexo, identidad de género, orientación sexual, raza, nivel socioeconómico, etc. 

Cuando se utiliza la expresión otro o sujeto marginal se hace referencia a 

poblaciones propensas a sufrir discriminación, entendida ésta como “privarle de los 

mismos derechos que disfrutan otras personas o grupos, una actitud o 

comportamiento de desprecio hacia quienes se considera inferiores o indignos de 

un trato equitativo en razón de determinada característica o perjuicio social.”17  

                                                             
14 Butler, Judith. Cuerpos que importan. Sobre los limites materiales y discursivos del “sexo”. Ed. 
Paidós. Buenos Aires, Argentina. 2002. Traducción de Alcira Bixio. p. 19.  
15 El concepto de imaginario social se describe en el tercer apartado de este capítulo.  
16 Eribon, Didier. Reflexiones sobre la cuestión gay. Ed. Anagrama. Barcelona, 2001. p. 101.  
17 Álvarez Icaza Longoria, Emilio. “Los derechos humanos de las comunidades lésbico, gay, bisexual, 
travesti, transexual, transgénero e intersexual”. En Homofobia: laberinto de la ignorancia. Julio 
Muñoz Rubio (coordinador). UNAM. México, 2012. p. 211. 



18 
 

Este individuo segregado forma parte de un grupo en situación de 

vulnerabilidad y, así como no es una persona en específico la que sufre rechazo, 

quien agrede, margina o amenaza a estas poblaciones no es un individuo una 

persona en particular, es un sistema, “es importante entender la que la 

discriminación es un fenómeno de relaciones intergrupales, que tiene sus raíces en 

la opinión que un colectivo se crea sobre otro.”18 Por lo anterior, se entiende 

entonces que a la mujer no la discrimina o segrega un hombre en específico, lo hace 

la misoginia; con la población LGBT+ es la lgbtfobia y el patriarcado cishetero quien 

lo hace; en el caso de las personas racializadas es el racismo; el antisemitismo en 

el caso de los judíos, y así la lista se puede seguir extendiendo. Sin embargo, cabe 

hacer la aclaración que, a diferencia de los grupos mencionados, las poblaciones 

que viven en la pobreza experimentan una marginalidad distinta pues es causada 

por el estado y la desigualdad que éste propicia. Por un lado, se habla de 

poblaciones discriminadas y apartadas, por el otro, de poblaciones en situación de 

marginalidad económica.   

Son estos sistemas de opresión los que hacen que poblaciones enteras no 

puedan acceder a las mismas oportunidades o los mismos derechos que aquellos 

sujetos que entran en lo considerado como la norma. Aquí se refiere a vidas que 

valen y vidas que no “formas nobles y degeneradas de vida, vidas dignas e indignas 

de vivirse”19, menciona Hans Mayer en Historia maldita de la literatura (1975). Esta 

misma idea de vidas que valen Butler la amplia en su libro La fuerza de la no 

violencia (2020), donde hace la distinción entre las vidas de quiénes merecen ser 

lloradas si se pierden. Se ha hablado del otro, de ese individuo de afuera y Butler 

argumenta que ese otro se conforma en contraposición a un yo concéntrico que 

determina qué o quién “vale”: 

El “yo” al que se defiende en tales casos es el que se identifica con otros que 
pertenecen a la gente blanca, a una nación específica, a una de las partes en 
una disputa fronteriza; y de ese modo los términos de la defensa propia amplían 
los objetivos de la guerra. Semejante “yo” puede funcionar como una especie 
de régimen que incluye como parte de su yo extendido a todos los que 
presentan similitudes de color, clase y privilegio, y por eso expulsa del régimen 

                                                             
18 Idem  
19 Mayer, Hans. Historia maldita de la literatura. Taurus Ediciones. España, 1982. Traducción de 
Juan de Churruca. p. 29 



19 
 

del sujeto/yo a todos aquellos que llevan la marca de la diferencia en ese 
sistema.20 
 

De esta manera se puede entender que habrá ocasiones en que sujetos 

marginales se conviertan en ese ‘yo’ concéntrico que señala a un ‘otro’ esto para 

hacer visible que ellos no forman parte de esa población marginal.  Los sujetos son 

una mezcla de varios factores, por ejemplo, no sufrirán la misma discriminación un 

homosexual blanco con poder adquisitivo que uno racializado que viva en una 

situación de precarización económica. Así que, aunque se pueda identificar a 

quienes sufren algún tipo de marginalidad se tiene que tomar en cuenta que no 

todos los individuos dentro de estos grupos viven esta exclusión de la misma 

manera.  

Hans Mayer presenta a tres de estos sujetos marginales: la mujer, el 

homosexual y el judío. Mayer se refiere a los marginados como monstruos que 

quedaron fuera de la sociedad decimonónica, esos que no entraron en el concepto 

de igualdad propuesto por la Ilustración “¿Entran en la Humanidad los monstruos 

de toda especie, de forma que también esté destinada para ellos la luz de la 

Ilustración?”21. El investigador alemán argumenta que esta exigencia de igualdad 

está llena de contradicciones y si se avanza al siglo XX es posible darse cuenta que 

“El principio de igualdad y el derecho a la no discriminación no deben ser concebidos 

como factores de homogeneización de las personas”22 pues también se tiene el 

derecho a la diferencia y a la diversidad.  

Encaminando lo marginal a la literatura es preciso hacer una serie de 

distinciones entre lo que es considerado literaturas marginales y personajes 

marginales.  En el primero de los casos, se refiere a obras difundidas en círculos 

específicos a los que sólo un número reducido de personas tiene acceso ya sea por 

la temática que abordan o por cuestiones de marginalidad que atraviesan sus 

autoras o autores las obras quedan fuera de lo considerado como el canon literario. 

Este movimiento literario, nacido con el cambio de siglo, se distingue por 
ser producido por sujetos identificados con espacios de exclusión social, como 

                                                             
20 Butler, Judith. La fuerza de la no violencia. Ed. Paidós. México, 2022. p. 19-20.  
21 Ibidem p. 15 
22 Álvarez Icaza Longoria, Emilio. “Los derechos humanos de las comunidades lésbico, gay, bisexual, 
travesti, transexual, transgénero e intersexual”. Op. Cit. p.213 



20 
 

periferias, favelas o presidios. En un primer momento, algunas obras de este 
tipo fueron acogidas con sorpresa, celebrando lo que era considerado un 
“descubrimiento insólito”. Se enfatizó principalmente su “mirada interna” sobre 
estos universos, con obras que proponen “pactos de lectura múltiples” 
combinando lo novelesco, lo testimonial y lo autobiográfico.23  

 

Se propone el término de literaturas marginales y no de una literatura marginal 

ya que los contextos en los surgen estas literaturas son distintas. Si bien el término 

toma fuerza en la literatura brasileña del siglo XXI es posible rastrear estas 

literaturas en épocas anteriores al nuevo milenio pues no es el mismo tipo de 

literatura marginal la hecha por una mujer negra que narra la vida en la periferia que 

la de una persona indígena del sur de Chile, cada una tiene sus características y 

así como se diferencian los distintos tipos de sujetos marginales se debe entender 

que existen distintos tipos de literaturas marginales.  

En el caso de la novela de Paolo Po es posible catalogarla una novela que 

entra en lo considerado como literatura marginal, al ser escrita por una persona que 

se identifica como hombre homosexual y que escribe sobre hombres homosexuales 

en un ambiente como lo fue la Ciudad de México a finales de la década de 1950. La 

novela fue leída en círculos específicos por cuestiones editoriales y por años los 

investigadores sólo la mencionaban pues era una novela inaccesible para su lectura 

hasta su reimpresión cincuenta años después.   

En el segundo caso, se toma como personaje marginal cuando un personaje 

en específico que por las características que le da el autor entra en lo que se 

considera un sujeto marginal dentro de esa obra literaria en específico. En este caso 

la obra no necesariamente tiene que estar considerada o formar parte de algún tipo 

de las ya mencionadas literaturas marginales, en muchas obras incluidas en el 

canon podemos encontrar a personajes marginales.  

José Revueltas es considerado uno de los grandes escritores mexicano y su 

novela Los errores ha sido objeto de numerosos estudios desde su publicación en 

1964. En esta novela se encuentran distintos ejemplos de personajes marginales: 

la trabajadora sexual, el ladrón o el homosexual. La obra de Revueltas está 

                                                             
23 Souto Salom, Julio. “La literatura marginal periférica y el silencio de la crítica”. Revista Chilena de 
Literatura, núm. 88 (diciembre). Chile, 2014. 
https://revistaliteratura.uchile.cl/index.php/RCL/article/view/36087. 



21 
 

integrada a lo considerado como el canon mexicano, pero muchos de sus 

personajes son descritos como marginales y que también viven en los márgenes 

sociales. Así es que con las novelas a trabajar en los próximos capítulos es posible 

abarcar distintas visiones sobre lo marginal a mediados de siglo XX en la Ciudad de 

México.   

Hans Mayer en su estudio identifica a dos tipos de marginados: los 

existenciales y los intensionales: los primeros el investigador los ejemplifica con los 

protagonistas de las tragedias griegas, hombres y mujeres de los cuales su camino 

a sido trazado por una fuerza superior, traen consigo un destino marcado desde su 

nacimiento. En el caso de los marginados intensionales hay dos formas de dividirlos: 

por un lado, están aquellos personajes ‘incomprendidos’ que deliberadamente de 

alejan de la sociedad en la que están inscritos. 

 Mayer argumenta que rara vez son excluidos, al contrario, al ser ellos quienes 

de manera deliberada deciden alejarse esto los lleva a ser admirados o vistos con 

un aire de misterio. Por otra parte, están los marginados intensionales que no 

deciden traspasar la norma, la norma los traspasa, aquí entra todo aquel personaje 

que no cumple con lo establecido y simplemente decide seguir existiendo. Estos 

personajes no traen consigo un designio divino que los obliga a seguir un camino y 

por lo tanto esa marginación está justificada por un bien mayor’.24  

En esta investigación se toma la postura de que el personaje homosexual es 

un marginado intensional, pues en palabras de Eribon: “lo que caracteriza al 

homosexual es que es alguien que, un día u otro, afronta la decisión de decir lo que 

es”25, tiene que asumirse como tal o vivir en un ‘secreto’ son las dos alternativas. Y 

no es que con alguna de estas opciones pueda evitar el señalamiento. “Es una 

paradoja insuperable: el gay que decide decirse se expone al comentario irónico o 

condescendiente y a veces al desaire, y el que prefiere callarse se coloca en una 

situación falsa y en todo caso dependiente. Al primero se le lee la cartilla. Del 

segundo se burlan”26. Así pues, el homosexual no puede huir de la injuria 

                                                             
24 Cfr. Mayer, Hans. Historia maldita de la literatura. Op. Cit. pp. 15- 19 
25 Eribon, Didier. Op. Cit. p. 81.  
26 Ibidem. p. 84 



22 
 

simplemente puede decidir si la burla viene desde el señalamiento por haberse 

nombrado o de los rumores que giran en torno a su orientación sexual.   

En las letras mexicanas es posible identificar distintas representaciones de 

este sujeto marginal. El personaje homosexual en el México decimonónico sólo era 

dibujado al margen, un personaje del cual hacer mofa y haciendo referencia a su 

femineidad o a lo delicado de su andar, nunca haciendo mención de sus relaciones 

afectivas o sexuales con sus congéneres. Se escribía también sobre esos hombres 

imberbes o que se negaban a crecer, poniendo de alguna forma al homosexual 

como alguien infantil que no podía ser tomado en serio.  

En el siglo XIX mexicano, al menos en su literatura, el gay u homosexual tal 
como se entiende hoy, a principios del siglo XXI (un hombre que tiene o quisiera 
tener relaciones sexuales con otro hombre), no aparece, no existe, pero hay su 
equivalente: el afeminado, un desviante de la norma masculina hegemónica, 
que compite en coquetería y locuacidad con las mujeres, aunque sin llegar a 
tener relaciones sexuales con otro hombre. En este sentido, el afeminado se 
define por un comportamiento social (gestos, gusto por la ropa, el baile y los 
perfumes…) y no por una práctica sexual.27 
 

Ya en siglo XX investigadores dedicados al estudio de la literatura homosexual 

dividen lo escrito en este siglo como antes y después de El vampiro de la colonia 

Roma de Luis Zapata, obra con la que el personaje homosexual toma un lugar 

central y lejos del escarnio con el que se le trataba anteriormente.28A mediados de 

siglo, junto con Revueltas, hubo otros autores consagrados que presentan a 

personajes homosexuales en sus obras como es el caso de Juan José Arreola, 

Rosario Castellanos o Carlos Fuentes. Con ellos, el personaje homosexual no toma 

el lugar de protagonista es por ello que no se pueden entender como parte de una 

literatura deliberadamente homosexual, para que se refiera a literatura con esta 

temática el personaje debe estar al frente y al centro y desarrollar la historia durante 

toda la obra, cono en el caso de 41 o el muchacho que soñaba en fantasmas donde 

la trama gira en torno a la vida de un joven homosexual.  

                                                             
27 Chaves, José Ricardo. “Elaboraciones literarias cultas y populares sobre lo ‘homosexual’ en el 
cambio del siglo XIX al XX en México”. Instituto de Investigaciones Filológicas UNAM. Acta Poética 
26 (1-2) Primavera-otoño 205. v26n1-2a19.pdf  
28 Cfr. Enríquez Gutiérrez, Pablo. El armario en dos novelas fundacionales para la literatura gay en 
México: El diario de José Toledo y 41 o el muchacho que soñaba en fantasmas. Unidad Académica 
de Letras UAZ, México, 2023. pp. 39-67  



23 
 

Es yendo desde lo más general en cuanto al concepto de marginalidad se 

refiere hasta lo más particular que en los siguientes capítulos se puede hacer un 

estudio del personaje homosexual en particular para determinar qué otros factores 

que le rodean lo alejan o acercan a estos márgenes sociales y/o morales y lo 

empujan a un estado de precarización, concepto que se trabaja a continuación.  

 

 

1.2 Performatividad y precariedad  

 

En su artículo “Performatividad, precariedad y políticas sexuales”29 Judith Butler se 

apoya en uno de sus conceptos centrales presentado en El género en disputa: la 

performatividad, y lo entrelaza con la precariedad. Apoyándose en la filosofía del 

lenguaje propuesta por J. L. Austin en Cómo hacer cosas con palabras donde acuña 

el concepto de palabras capaces de hacer, que cambian la realidad al ser 

enunciadas, es decir, performativas30.  Austin separa en enunciado performativos y 

enunciados constatativos, los primeros vendrán a modificar el entorno y los 

segundos, aunque haciendo referencia a éste, no lo modifican, se limitan a 

describirlo31.  

Butler cuestiona las aseveraciones de Austin. La teórica queer argumenta que 

no es en sí el lenguaje lo que modifica el contexto sino a lo que esa serie de 

enunciados hace referencia, el poder histórico que está detrás del enunciado es lo 

que hace que algo cambie en la realidad. El enunciado “yo os declaro marido y 

mujer”, ejemplo que utiliza Austin, no cambia el contexto por sí mismo, lo hace 

porque, quien lo pronuncia es una figura de autoridad que está repitiendo un 

enunciado ya codificado que culturalmente tiene el poder de unir en matrimonio a 

                                                             
29 Butler, Judith. “Performatividad, precariedad y políticas sexuales”. Revista de Antropología 
Iberoamericana. Vol. 4 núm. 3. Septiembre-diciembre 2009. Traducción de Sergio López Martínez. 
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=62312914003 
30 Pérez Navarro, Pablo. Del sexo al texto: Judith Butler y la performatividad. Ed.  EGALES, España, 
2008 p. 43 
31 Ibidem p. 46 



24 
 

una pareja heterosexual.32 Entonces, para Butler, un acto performativo se entiende 

como:  

Los actos performativos son formas del habla que autorizan: la mayor parte de 
las expresiones performativas, por ejemplo, son enunciados que, al ser 
pronunciados, también realizan cierta acción y ejercen un poder vinculante. 
Implicadas en una red de autorización y castigo, las expresiones performativas 
tienden a incluir las sentencias judiciales, los bautismos, las inauguraciones, las 
declaraciones de propiedad; son oraciones que realizan una acción realizada. 
Si el poder que tiene el discurso para producir aquello que nombra está 
asociado a la cuestión de la performatividad, luego la performatividad es una 
esfera en la que el poder actúa como discurso.33 

 

Butler lleva la performatividad al espacio de las teorías de género. En un primer 

momento argumenta que el género no es una cuestión ‘natural’, no es un rasgo 

interno que viene de la mano del sexo, ambos asignados desde el nacimiento. 

Explica que “género no es un sustantivo”34, el género es un hacer, es performativo 

porque desde el nacimiento se le es asignado y se espera que, conforme a ese 

género, el individuo se desarrolle de cierta manera en el contexto que habita. Se 

espera que se desenvuelva dependiendo de si se le fue asignado el género 

masculino o el femenino, “el género siempre es un hacer”35, dice Butler.  

En su prefacio a Cuerpos que importan Butler retoma el concepto de 

performatividad y aclara que, al definir al género como una cuestión performativa no 

significa que un sujeto se levante día con día y elija el género que mejor le parezca 

performar36. El género será, entonces, una construcción, producto de una matriz, en 

este caso, la matriz heterosexual y no se ‘construye’ individualmente por un ‘yo’, el 

‘yo’ termina siendo parte de esta construcción social, sometido al género y a lo que 

esto simboliza culturalmente. Pero el hecho de afirmar que es algo construido no 

significa que sea algo voluntario, obedece a un tiempo y un espacio determinados 

y los que en ese contexto es entendido por género.37 Butler propone acercarse al 

concepto de construcción como  

                                                             
32 Cfr. Butler, Judith. Cuerpos que importan. Sobre los limites materiales y discursivos del “sexo”. pp. 
33-38 
33 Ibidem p. 316  
34 Butler, Judith. El género en disputa. El feminismo y la subversión de la identidad. Editorial Paidós. 
España, 2007. Traducción de Ma. Antonia Muñoz. p. 84 
35 Idem  
36 Butler, Judith. Cuerpos que importan. Op. Cit. p.12  
37 Cfr. Butler, Judith. Cuerpos que importan. Op. Cit. pp. 25-26  



25 
 

un retorno a la noción de la materia, no como sitio o superficie, sino como un 
proceso de materialización que se estabiliza a través del tiempo para producir 
el efecto frontera, de permanencia y de superficie que llamamos materia. […] 

Por lo tanto, la pregunta que hay que hacerse ya no es “¿De qué modo se 
constituye el género como (y a través de) cierta interpretación del sexo?, sino 
“¿A través de qué normas reguladoras se materializa el sexo?”38 
 

En el artículo ya mencionado, la filósofa retoma ideas planteadas en obras 

anteriores como El género en disputa y Cuerpos que importan, lleva la 

performatividad a otras esferas más allá del género. Se menciona este texto pues 

funciona para unir el concepto de marginal que se ha venido elaborando con el de 

precariedad pues Butler “considera la precariedad como una condición inducida en 

la que una serie de personas quedan expuestas al insulto”39 y no sólo al insulto sino 

su validez como sujeto de derechos. ¿De qué forma es que conceptos como la 

performatividad y la precariedad pueden vincularse? Es sobre el reconocimiento, 

sobre esas vidas que valen o no. 

es sobre este planteamiento de lo que define a quién es considerado sujeto y 
quién no, como la performatividad se vincula con la precariedad. La 
performatividad de género está completamente relacionada con quién es 
considerado a efectos de vida, quién puede ser leído o entendido como ser 
viviente y quién vive o trata de vivir al otro lado de los modos de inteligibilidad 
establecidos.40  
 

A diferencia de la performatividad, haciendo referencia al género, que es una 

negociación de poderes y de normas que se siguen o se irrumpen, la precariedad 

va a referirse a “un pequeño número de condiciones en los que se ven concebidos 

los seres vivos”41. Estas condiciones pueden afectar a diferentes tipos de sujetos y 

de distintas maneras, por lo cual cualquier conjunto de seres vivos puede terminar 

siendo precarizado ya sea de forma deliberada o por accidente. Al mencionar a 

individuos precarizados se puede abarcar a un gran número de sujetos marginales 

como lo son las personas que viven en situación de marginalidad económica, 

personas racializadas, aquellos y aquellas que se dedican al trabajo sexual, o 

personas con una sexualidad fuera de la heterosexual. Estas poblaciones no sólo 

                                                             
38 Ibidem pp. 28-29 
39 Butler, Judith. “Performatividad, precariedad y políticas sexuales”. Op. Cit.  
40 Idem  
41 Idem   



26 
 

tienen que estar alertas a la violencia de la que pueden ser víctimas en las calles 

sino también la ejercida por el estado.  

La idea de “precaridad” [sic.] determina aquello que políticamente induce una 
condición en la que cierta parte de las poblaciones sufren de la carencia de 
redes de soporte social y económico, quedando marginalmente expuestas al 
daño, la violencia y la muerte. Dichas poblaciones se encuentran en un alto 
grado de riesgo de enfermedades, pobrezas, hambre, marginación y exposición 
a la violencia sin protección alguna.42 
 

“¿Cómo llamamos a aquellos que ni aparecen como sujetos ni pueden 

aparecer como tales en el discurso hegemónico”43 se pregunta Butler.  El sujeto es 

reconocido a través del poder y el poder no es algo que está estático, tiene que ir 

reproduciéndose a sí mismo para adaptarse a cada cambio que va ocurriendo en la 

cultura y de esta manera poder legitimarse. Como se mencionaba en la introducción 

de este capítulo, el ‘yo’ individual no puede aislarse o formarse en el propio 

individuo, es con la constante interacción con otros que se crea para bien o para 

mal. Eribon menciona que la sujeción como algo que es interpelado o está ‘sujetado’ 

a la ideología dominante44 que va a utilizar el lenguaje para posicionarse como el 

Sujeto al que se van a adherir y sobre el cual se van a definir todos esos sujetos. 

Butler argumenta que el sujeto no puede existir antes del poder, con soberanía 

de hacer y pensar, por el contrario, es un producto que surge del poder y de las 

políticas que éste reproduce, “si los términos del poder definen ‘quién’ puede ser un 

sujeto, quién está cualificado como sujeto reconocido, en política o ante la ley, 

entonces el sujeto no es una precondición de la política, sino un efecto diferencial 

del poder.”45 Una de las formar que tiene el poder para cimentar una idea es a través 

del insulto o la injuria. En el caso del homosexual este recurso es utilizado para que 

él mismo se crea como un sujeto inferior:  

La subjetividad gay es, pues, una subjetividad “inferiorizada”, no sólo porque 
encuentra la situación inferior creada para los homosexuales en la sociedad, 
sino sobre todo porque está producida por esta […] La subjetividad y esta huella 
social no son sino la misma cosa: el “sujeto” individual es producido por la 
interpelación, o sea, por las estructuras cognitivas y por ende sociales de las 
que es vector.46 

                                                             
42 Idem 
43 Idem 
44 Cfr. Eribon, Didier. Op. Cit. p. 87.  
45 Butler, Judith. “Performatividad, precariedad y políticas sexuales”. Op. Cit. 
46 Eribon, Didier. Op. Cit. p. 88. 



27 
 

 

Puede entonces hacerse el cuestionamiento de si el solo deseo de una 

población precarizada e históricamente marginada vale para convertirlos en sujetos 

que pueden acceder a derechos, a ser considerados ‘vidas que vale la pena 

proteger’, ese deseo de ‘ser alguien’ va acompañado de una serie de normas que 

deben ser cumplidas para que el individuo sea reconocido como sujeto de derechos. 

Al reconocer estas normas se abre otro camino, el de la posibilidad de revelarse 

ante ellas, de subvertirlas para que así las poblaciones precarizadas puedan 

acceder a la categoría de sujeto y ser visibles ante el estado y acceder a derechos, 

aunque con ello venga otro tipo de problemáticas.  

Se ha mencionado que no existe una sola población o grupo de individuos que 

puedan ser identificados como marginales. Es necesario acercarse a cada una de 

estas poblaciones con un enfoque específico para así lograr identificar de qué 

manera se genera la exclusión.  Una de las poblaciones históricamente marginadas 

y, por esta marginalidad, llevadas a situaciones de precarización ha sido la 

población LGBT+ que a lo largo de los siglos se le ha señalado como individuos ‘al 

margen’. En los siguientes párrafos se continúa ejemplificando cómo es que el 

homosexual es un sujeto marginal propenso a la precarización.  

Silvia Casini reflexiona sobre cómo es que desde el siglo XVIII comienza a 

migrar el rechazo a estos grupos de lo religioso al campo de la ciencia: “A partir del 

siglo XVIII hay un desplazamiento desde la problemática de la carne (jerarquía de 

los pecados) hacia la axiomática de la sexualidad. Proliferan las tipologías: las 

especies “perversas”, relacionadas con el discurso científico, remplazan a las 

“infernales”, relacionadas con el pecado y el castigo.”47  

Es en el siglo XIX que la segregación por motivos de sexualidad deja de ser 

una cuestión de la moral religiosa para convertirse en un asunto de la ciencia. A 

quienes sostienen relaciones con alguien de su mismo género ya no se le condena 

sólo desde una moral que viene del imaginario religioso sino desde la ciencia, ahora, 

la ciencia y sus avances en distintas ramas es quien va a argumentar que no son 

pecadores, sino que están enfermos. Es ahí cuando nace el homosexual, para 

                                                             
47Casini, Silvia. “SIDA, Tecnología y segregación”. En La ciencia y el imaginario social. Op. Cit. p. 
272 



28 
 

categorizar como enfermos a aquellos que no entraban en lo que se concebía como 

natural, entendiendo como natural a la heterosexualidad.  

El escritor y antropólogo español Christo Casas toma a la medicina como una 

forma de control sobre los cuerpos, “¿Con qué finalidad querría la medicina clasificar 

una orientación afectivo-sexual que, en un principio, no debería tener ningún interés 

médico?”48 se pregunta, la respuesta sería con la finalidad de patologizar el 

pecado49.  

La medicina, más allá de gestionar la vida, o los indicios de la muerte en los 
cuerpos vivos, gestiona también la salud social, o los indicios de la muerte en 
las sociedades vivas, aquello que hemos dado en llamar «salud pública». La 
medicina es, por tanto, una institución que se sirve también de diccionarios, de 
cajas de herramientas, para explicar y gestionar personas, colectivos, 
sociedades y sus relaciones entre ellos.50 
 

En su concepción el pecado nefando o la sodomía hacían referencia al sexo 

anal. Casas sugiere que al momento en que se refiere al amor o relaciones 

sexoafectivas entre hombres como homosexualidad y ya no del pecado nefando es 

que el centro de la discusión no es ya con quién se acuesta la persona, ahora la 

cuestión es el individuo en su totalidad, la forma en que éste se socializa. Al no 

cumplir con lo que se espera de una persona ‘sana’ el homosexual pasa a ser 

clasificado como un enfermo al que es necesario curar.  

Cuando al homosexual se le es catalogado ya sea como enfermo, como 

criminal o como pecador, funciona para ser visto como alguien a quien hay que 

perseguir, juzgar y tratar de exterminar como lo explica Antonio Marquet: 

“históricamente el homosexual ha sido pecador, enfermo, traidor, criminal, 

trasgresor, extraviado, un ser grotesco. En lo social se crea el simulacro de que es 

temible (para activar con mayor facilidad los mecanismos de persecución contra 

él)”51.  

 Butler se cuestiona “¿Cómo puede uno vivir una vida no reconocida?”52 Con 

la persecución es como se le margina al individuo homosexual. Al ser perseguidos 

                                                             
48 Casas, Christo. Maricas Malas. Ed. Paidós. España, 2023.   
49 Cfr. Casas, Christo. Maricas Malas. Op. Cit.  
50 Ibidem. 
51 Marquet, Antonio. El crepúsculo de heterolandia, mester de jotería. UAM, Biblioteca de Ciencias 
Sociales y Humanidades, México, 2006, p. 36 
52 Butler, Judith. “Performatividad, precariedad y políticas sexuales”. Op. Cit.   



29 
 

se les niega el reconocimiento como sujetos de derecho y al negarles la capacidad 

de ‘existir’ se les lleva a situaciones de vulnerabilidad como puede ser el no poder 

conseguir un trabajo estable con prestaciones de ley y por consecuencia no poder 

acceder a una vivienda digna o a necesidades básicas llevando al individuo a una 

situación de marginalidad.  

La marginalidad y la precarización llevan a distinguir entre vidas que vale la 

pena salvar y vidas que no son reconocidas y no valen la pena ser salvadas “La 

vida precaria caracteriza a aquellas vidas que no están cualificadas como 

reconocibles, legibles o dignas de despertar sentimiento. Y de esta forma, la 

precariedad es la rúbrica que une a las mujeres, los queers, los transexuales, los 

pobres y las personas sin estado.”53 

Butler habla en esta línea sobre la llamada “discriminación de 

sensibilidades”54, donde expresa que las problemáticas de personas que viven en 

situaciones de vulnerabilidad o precarización no son vistas como algo que interese 

al estado. Al no ser considerado como un problema ‘prioritario’, estas poblaciones 

quedan imposibilitadas de acceder a la justicia, y es así como los crímenes de odio 

contra personas queer, personas racializadas, migrantes o el feminicidio quedan sin 

ser atendidos o, en casos más graves, se obstaculiza las investigaciones para que 

así no haya registro de que estas poblaciones tienen problemas específicos que 

necesitan ser atendido por las políticas públicas.  

Ignorar deliberadamente las necesidades específicas de las poblaciones 

marginales convierte al estado en cómplice de su marginalidad y precarización e 

incluso su desaparición, así lo expresa Butler: “y cuando no lleva a la aniquilación 

de aquellos que están socialmente perdidos o socialmente muertos, les ata a través 

de unos nudos que carecen de la esperanza de ser desatados.”55 

Los sujetos marginales que terminan en situaciones precarizadas funcionan 

como un ‘objeto expiatorio’, así lo menciona Esther Díaz56. Para la sociedad que 

                                                             
53 Idem  
54 Idem  
55 Idem  
56 Cfr. Díaz, Esther. “El dispositivo social y la constitución del sujeto de SIDA”. En La ciencia y el 
imaginario social. Op. Cit. p. 249 



30 
 

forma parte y reproduce las normas establecidas este individuo precarizado que 

termina por morir al no poder acceder a necesidades básicas o que es asesinado 

es visto como algo que ‘no podía evitarse’. Verlos como seres sucios, enfermos y 

violentos permite que la sociedad haga una división, estableciéndose ellos como 

limpios, sanos y pacíficos, como lo que está bien y los individuos de los márgenes 

como lo que está mal. “Si la impureza está en el otro, entonces yo estoy libre de 

ella.”57 

Butler, en las últimas reflexiones de su artículo sobre la precariedad y la 

performatividad se plantea: “¿cómo puede hablar la población que no tiene voz y 

cómo puede hacer sus reivindicaciones?”58, pregunta que es difícil resolver en esta 

investigación, pero al acercarse a los conceptos de lo precario y cómo va hilado a 

lo marginal es posible comenzar a entender de qué manera es que poblaciones 

enteras se ven afectadas por estas cuestiones. Realizando estos cuestionamientos 

y poniendo la construcción de estos individuos precarizados en perspectiva es que 

se logra identificar los conceptos necesarios para el análisis del objeto de estudio.  

Antes de comenzar con el análisis del personaje homosexual es pertinente 

detenerse en los espacios físicos que habitan estos individuos desplazados. En el 

siguiente apartado se desglosa el concepto de los bajos fondos y como su creación 

va de la mano de la precarización y la marginalidad para así responder a la pregunta 

de si el personaje homosexual puede o no ser considerado como uno de sus 

habitantes.   

 

 

1.3 El imaginario social y los bajos fondos 

 

Los apartados anteriores se enfocan en el sujeto marginal y su relación con la 

precariedad. Ahora se toma este último para discutir sobre un lugar tanto físico como 

parte del imaginario social donde los sujetos marginales conviven. Se presta 

atención tanto a los sujetos marginales como a la marginación que, como argumenta 

                                                             
57 Idem  
58 Butler, Judith. “Performatividad, precariedad y políticas sexuales”. Op. Cit.   



31 
 

Fernando Cortés, gira entorno a entidades geográficas, opinión que comparte 

Dominique Kalifa: “Los bajos fondos son primeramente lugares”59.  

Existe un concepto clave que es pertinente desarrollar brevemente antes de 

adentrarse por completo en los bajos fondos: el imaginario social. La obra de 

Dominique Kalifa se titula Los bajos fondos. Historia de un imaginario, pues a pesar 

de hablar de estos lugares como lugares geográficos que pueden ser medidos e 

identificados, éstos comienzan en el imaginario social y es quien lo vuelve reales. 

El término no había sido tocado, pero es importante puesto que atraviesa tanto a lo 

marginal, la precariedad y, también, a los bajos fondos. ¿Qué se entiende por 

imaginario social? Kalifa lo define como: 

un sistema coherente, dinámico, de representaciones del mundo social, una 
suerte de repertorio de las figuras y de las identidades colectivas del que se 
dota cada sociedad en momentos dados de su historia. Los imaginarios sociales 
describen la manera en la que las sociedades perciben sus componentes —
grupos, clases, categorías—, jerarquizan sus divisiones, elaboran su devenir. 
Mas que reflejarlo, producen e institucionalizan lo social.60  
 

El imaginario social nace de las individualidades hasta volverse algo colectivo. 

Cuando Butler se pregunta quién decide qué vidas valen o cuáles no, es el 

imaginario social quien lo decide. Si una sola persona pensara que los 

homosexuales no deberían acceder a un seguro social pues son más propensos a 

Infecciones de Transmisión Sexual (ITS) y, por lo tanto, una carga para la salud 

pública, no pasaría nada, pero cuando esa idea es compartida por un número 

significativo de personas, o incluso por el Estado, es ahí cuando comienza a tener 

repercusiones en la vida real y no sólo en la mente del homófobo. Se puede 

argumentar que los imaginarios sociales no sólo afectan a la realidad, sino que la 

moldean y comienzan a regularla. “Las ideas regulativas, como ideas que son, no 

existen en la realidad material. No obstante, existen en la imaginación individual y 

en el imaginario colectivo y producen materialidad, es decir, efectos en la realidad”61. 

Los imaginarios sociales surgen y se desarrollan en un tiempo concreto, sin 

embargo, no debe entenderse que en ese tiempo y espacio sólo exista un 

                                                             
59 Kalifa, Dominique. Los bajos fondos. Historia de un imaginario. Op. Cit. p.10 
60 Ibidem p. 17-18 
61 Díaz, Esther. “¿Qué es el imaginario social?”. En La ciencia y el imaginario social. Op. Cit. p. 14 



32 
 

determinado imaginario social, sino que conviven diversos de ellos. La diferencia 

viene en que unos tienen más peso que otros en la realidad, hay imaginarios que la 

moldean y, a partir de estos, surgen otros que la cuestionan y, si tiene el suficiente 

peso en la realidad, termina por transformarla. Aun así, no es tan sencillo cambiar 

los imaginarios sociales que regulan las conductas, pues al identificar que existen 

imaginarios que le rechazan o que plantean desmantelarlo, el imaginario dominante 

opta, a través del poder que posee, quitarle fuerza a quienes planean retirarle la 

categoría de mando. Se convierte entonces en un demostrar cuál imaginario social 

tiene la ‘razón’. 

“Un imaginario social se forma de manera no consciente”62, explica Díaz, es a 

través de su repetición y su difusión que va tomando fuerza. No hay manera de que 

un grupo de personas decida deliberadamente ‘crear un imaginario’. Al ser entonces 

creado de manera no consciente puede que las personas que lo repitan y lo 

difundan no se den cuenta que lo están haciendo, sin embargo, se benefician de su 

difusión. Aquí es posible aproximarse al concepto de precariedad y a la exclusión 

social, pues es un ejemplo de cómo los imaginarios sociales no necesariamente 

tienen que ser solidarios, sino que, al contrario, ayudan a aumentar las 

desigualdades.  

Esther Díaz usa el ejemplo de ‘lo diabólico’, cuando se comenzó en los albores 

de la modernidad a acusar a individuos de brujería. Desde el poder comenzó a 

expandirse este discurso y fue aceptado por una mayoría, unos porque realmente 

creían que las brujas existían y otros porque al aceptar este imaginario como 

verdadero y darle peso en la realidad podían beneficiarse de él, pues al ser los 

acusados de brujería despojados de sus bienes, podían disponer de ellos. 

Funcionaba también como amenaza, pues bastaba amenazar a alguien con 

acusarlo de brujería para ejercer dominación sobre él.63 

Ya definido el imaginario social se puede dar paso a hablar sobre las 

aportaciones de Dominique Kalifa a la cuestión de los bajos fondos. El historiador 

francés explica que es necesario un estudio a profundidad sobre estos Cours des 

                                                             
62 Díaz, Esther. “El dispositivo social y la constitución del sujeto de SIDA”. En La ciencia y el 
imaginario social. Op. Cit. p.249  
63 Díaz, Esther “¿Qué es el imaginario social?”. En La ciencia y el imaginario social. Op. Cit. p.17-18 



33 
 

Miracles64, pues ha sido un tópico del que se han servido en gran medida la literatura 

y el periodismo. Como todo imaginario social, los bajos fondos surgen en un lugar y 

espacio determinado, se expanden y, eventualmente terminan por disolverse o ser 

absorbidos por otros imaginarios.   

En el siglo XIX, cuando desde el poder se planea una reestructuración social, 

es que los bajos fondos se ven como un lugar donde no hay más que decadencia: 

“la decadencia se mezcla con la inmoralidad, la desgracia, el crimen, el incesto. El 

abismo absoluto, en el que parece continuamente arrastrarse una multitud de 

vagabundos, de miserables, de mendigos, de jovencitas “perdidas”, de criminales, 

de forzados, tantas figuras espantosas, figuras repulsivas, por una parte, reales y, 

por otra, ilusorias.”65  

Con el desarrollo industrial y la expansión de las grandes ciudades nace la 

necesidad de ‘desechar’ aquello que no entra en la idea de progreso o no va con 

los ideales de las ciudades modernas. Si bien la existencia de zonas de marginación 

y, por lo tanto, la existencia de sujetos y poblaciones marginales es anterior al siglo 

XIX, es en este siglo que se les agrupa y se les desplaza a estos bajos fondos “los 

conforma de manera coherente, les asigna un nombre, por tanto, una identidad y 

una visibilidad.”66, sin embargo, vale aclarar que darles una identidad y hacerlos 

visibles no es lo mismo que convertirlos en sujetos que pueden acceder a derechos 

fundamentales, por el contrario, se les nombra y se les da una identidad para así se 

facilite su desplazamiento y exclusión de estas nuevas ciudades.  

¿Existen realmente los bajos fondos? Kalifa sostiene que, lamentablemente, 

no puede haber duda de la existencia de criminales organizados, proxenetas, 

pobres y prostitutas, pero su existencia dista mucho de lo que las elites de la época 

quieren hacer creer de los lugares donde estas personas se desenvuelven. A pesar 

de que en realidad existen estos lugares y, sin duda, existen individuos marginales 

que los habitan su creación no sería posible sin las representaciones que vienen de 

la prensa, la literatura o la filantropía:  

                                                             
64 Corte de los Milagros. Se les conoce así a los lugares considerados de “perdición” o con mala 
fama. 
65 Kalifa, Dominique. Los bajos fondos. Historia de un imaginario. Op. Cit. p. 9 
66 Ibidem p. 12 



34 
 

los bajos fondos tienen que ver con una representación, una construcción 
cultural, nacida del cruce de la literatura, de la filantropía, del deseo de reforma 
y de moralización emprendida por las élites, pero también por una sed de 
evasión y de exotismo social, ávido de explotar el potencial de emociones 
“sensacionales”, que, hoy como ayer, estos entornos contienen.67 
 

La expresión para identificar estos lugares nace en el francés les bas-fonds, 

pero rápidamente se extiende por todas las grandes ciudades en construcción. 

París, Londres, Nueva York, todas ellas comienzan a acuñar términos que les 

permita delimitar y nombrar estos lugares de perdición. Kalifa va un paso más allá 

y define a los bajos fondos como “el primer gran hecho de mundialización cultural”68 

En los bajos fondos no existe una identidad nacional pues en todas estas grandes 

ciudades que comienzan a surgir en occidente, los bajos fondos son iguales, son 

una identidad transnacional “Nada se parece más a un miserable polaco que un 

vagabundo inglés o un mendigo italiano.”69   

De manera, al ser los bajos fondos lugares sin identidad sus habitantes se ven 

desprovistos de esta característica fundamental que los volvería sujetos capaces de 

acceder a derechos. Al ser una amalgama de ‘todo lo que está mal’ se justifica que 

estos individuos no sean merecedores de un trato digno, y de que de esta forma el 

Estado justifique su desplazamiento ya sea a las orillas de la ciudad o a las cárceles, 

siendo esta otra clase de bajo fondo, uno completamente controlado.  

Al detenerse en la cuestión del ‘otro’, en el sujeto marginal y en el individuo 

precarizado es posible llegar a una conclusión: la sociedad hegemónica necesita de 

éste ‘otro’ para validar su propia existencia. Es necesario que exista este individuo 

enfermo, pervertido, delincuente, y un largo etcétera de adjetivos denigrantes, para 

que el sujeto que se encuentra del lado del poder pueda identificarse como alguien 

sano, de moral incorruptible que no hace más que el bien por la sociedad en la que 

se desenvuelve. Podemos entonces entender a los bajos fondos como el ‘mundo al 

revés’ en donde se concentra todo lo que se considera no digno de ser nombrado o 

visto.70 

                                                             
67 Ibidem p. 15 
68 Ibidem p. 56 
69 Idem  
70 Cfr. Idem p. 51-57 



35 
 

Desde su concepción moderna y la división entre una sociedad buena y una 

corrompida y sin esperanza de salvación, se vio a los bajos fondos como un lugar 

donde poder adentrarse como visitante, llevados por un guía para poder observar y 

experimentar todo lo que estos tugurios tienen para ofrecer o simplemente para 

poder reafirmar que no se pertenece a esos lugares.  

Las visitas a los bajos fondos funcionaban como lo hacen ahora las visitas a 

los barrios considerados antes como peligrosos en las grandes ciudades: cómo una 

oportunidad de adentrarse en ellos sin sufrir las consecuencias que lleva ser uno de 

sus habitantes. “¿Qué acaso no se encuentra ahí todo lo que hace atractivo a estos 

terribles lugares: el exotismo y el cambio de aires, el extraño deseo de repulsión, el 

escalofrío del peligro, aquel erotismo también, ¿igualmente que la certeza 

reconfortante de pertenecer a otro mundo?”71  

Es ya entrado el siglo XX cuando se habla sobre la homosexualidad en los 

bajos fondos, se le reconoce como una de las tantas ‘especies’ que habitan el 

mundo abajo del mundo, se les animaliza y son mostrados como monstruos “un 

verdadero desfile de monstruos compuesto de travestis, lesbianas, mendigos, niños 

tontos y degenerados.”72 Al ser una ‘especie’ de enfermos y desviados era claro que 

su lugar estaba junto con todos los demás residuos de la sociedad.  

Se menciona al principio de este apartado que al ser los bajos fondos un 

imaginario social y estar sujeto a un espacio y tiempo concretos puede rastrearse 

un inicio, su asimilación y, por consiguiente, su desaparición. Kalifa argumenta que 

después de la Segunda Guerra Mundial, los bajos fondos fueron desapareciendo 

como eran conocidos en los siglos anteriores. En lugar de ‘exiliar’ de las ciudades a 

estas poblaciones se les comienza a ver como mano de obra barata, los pobres ya 

no son vistos como criminales sino como vagos que tienen que ser ‘útiles’ y los bajos 

fondos comienzan a desvanecerse con la explosión demográfica y el crecimiento de 

las grandes ciudades.73 No es que la pobreza o la estigmatización de los individuos 

marginales terminara, sino que fue adquiriendo nuevos matices. Uno de esos 

matices es la manera en que se va conformado la gran Ciudad de México a 

                                                             
71 Ibidem p.162 
72 Ibidem p. 43 
73 Cfr. Ibidem p. 212-228 



36 
 

principios del siglo XX, cuando después de conflictos armados en las primeras 

décadas la migración hacia las zonas urbanas creó desigualdades sociales donde 

podían percibirse aún esos bajos fondos, así lo narra Carlos Monsiváis: 

Y en la zona desprovista del aprecio-que-sí-cuenta, se congregan los habitantes 
de la pobreza y la miseria, los disidentes religiosos, los disidentes políticos, los 
minusválidos, los alcohólicos, los homosexuales y, muy especialmente, los 
indígenas. Si bien entre estos sectores hay diferencias extraordinarias, 
comparten rasgos primordiales, entre ellos el costo psíquico y físico por asumir 
la identidad asignada desde fuera, las dificultades para construir su propia 
historia, el esfuerzo continuo de adaptación al medio, las reminiscencias del 
"pecado original" que trae consigo la culpa de no corresponder a la norma.74 
 

¿Es peligrosa la asimilación? Butler comenta sobre la precariedad y cómo 

puede llevar a poblaciones enteras a desaparecer: “y cuando no lleva a la 

aniquilación de aquellos que están socialmente perdidos o socialmente muertos, les 

ata a través de unos nudos que carecen de la esperanza de ser desatados.”75 

Cuando quien tiene el poder decide que, en lugar de excluirle, se le va a absorber 

lo que realmente está diciendo es: ‘te dejaré existir siempre y cuando me seas útil’. 

Está cuestión la trabaja Christo Casas argumentando que el homosexual deja de 

ser señalado y marginalizado cuando se vuelve útil para el capital: “Si el homosexual 

podía acceder a los derechos a través de la disciplina del cuerpo sano, el gay puede 

acceder a los derechos comprándolos, consumiendo, y será aceptado siempre y 

cuando alimente la rueda del capital.”76 

Al ser asimilado por el sistema, se le asigna al homosexual una serie de reglas 

a seguir para poder pertenecer y ser un sujeto de derechos. Con esta estrategia se 

logra una división dentro de estas poblaciones pues ahora está la parte que acepta 

ser reconocida por el Estado, aunque esto signifique hacer a un lado las luchas por 

la reivindicación. Por el otro lado quedan aquellos individuos que planean seguir 

luchando y se resisten a ser asimilados, viéndose estos segundos como un 

problema, como delincuentes y parte todavía de estás minorías que hay que 

controlar.  

                                                             
74 Monsiváis, Carlos. Que se abra esa puerta. FCE. México 2020. p. 210-211. 
75 Butler, Judith. “Performatividad, precariedad y políticas sexuales”. Op. Cit.   
76 Casas, Christo. Maricas Malas. Op. Cit.  



37 
 

En suma, la marginalidad, la precariedad y los bajos fondos son cuestiones 

sociales ligadas a todas aquellas poblaciones que se encuentran en situaciones de 

vulnerabilidad. Al desarrollar estos conceptos la intención es llevarlos al campo de 

la literatura, leer tanto 41 o el muchacho que soñaba en fantasmas como Los errores 

haciendo preguntas sobre estas cuestiones. En la primer novela Paolo Po, muestra 

un submundo, el de la población de hombres homosexuales de 1950, perseguidos 

y obligados a reunirse en la clandestinidad. Por su parte, José Revueltas muestra 

los bajos fondos de los que explícitamente alude Dominique Kalifa. ¿Se pueden 

asemejar las condiciones que viven los personajes de 41… con las que vive Elena 

en Los errores? ¿Qué ciudad recorren estos personajes? Las novelas se publican 

con escasos meses de diferencia y ambas están ambientadas en la Ciudad de 

México, entonces ¿es la misma ciudad la que recorre el muchacho de los fantasmas 

y Elena? ¿De qué manera afecta el poder adquisitivo a la experiencia de ser un 

homosexual en la década de los cincuenta? Todas son preguntas que se pretenden 

responder en los siguientes capítulos de esta investigación. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



38 
 

“Y, en la sombra, vivimos una vida de sombras”77: 41 o el 

muchacho que soñaba en fantasmas y el vivirse homosexual en 

la ciudad  
 

 

En 41 o el muchacho que soñaba en fantasmas Paolo Po escribe la historia de 

hombres “como tú o como yo, o como muchos que caminan las aceras de las calles 

de las ciudades llenas de polvo.”78 En sus páginas el protagonista y demás 

personajes transitan por lo que se delimitará en esta investigación como el 

submundo79 homosexual. La lectura de la novela de Po induce al planteamiento de 

algunas interrogantes: ¿quiénes y qué lugares conforman este submundo? ¿por 

qué los hombres homosexuales tratan de entrar o salir de él? ¿cómo se percibe a 

si mismo el homosexual al sentirse marginado? Preguntas en las que este capítulo 

busca profundizar.   

Con el apoyo de los conceptos desglosados anteriormente se pretende 

sustentar la hipótesis central de este capítulo: el submundo homosexual en 41… es 

creado desde la injuria a una población específica y no desde una marginación 

geográfica. Los cines, las casas de reunión, los vapores, callejones, miradores, 

todos ellos se vuelen lugares indeseados no por el lugar donde se encuentran sino 

por el tipo de personas que los frecuentan. Igual que los bajos fondos estudiados 

por Dominique Kalifa80, surgidos en Francia en el siglo XIX, el ‘mundo abajo del 

mundo’ por el que camina el hombre homosexual de la Ciudad de México tiene sus 

características, sus jerarquías, códigos a seguir para poder andar en ellos. 41 o el 

muchacho que soñaba en fantasmas narra, desde la mirada confusa y entre sueños 

del protagonista, un visón del submundo homosexual de una Ciudad de México.  

La novela se encuentra marcada por un constante reniego del protagonista 

hacia dios “porque has derramado sobre millares de jóvenes esta mierda que nos 

                                                             
77 Po, Paolo. 41 o el muchacho que soñaba en fantasmas. Ed. Altres Costa-Amic. México, 2019. p. 
231 
78 Ibidem p.43 
79 Cfr. Schneider, Luis Mario. La novela mexicana: entre el petróleo, la homosexualidad y la política. 
Ed. Patria. México, 1997. p.80 
80 Cfr. Kalifa, Dominique. Los bajos fondos. Historia de un imaginario. Instituto de Investigaciones Dr. 
José María Luis Mora. México, 2018. Traducción: Álvaro Rodríguez Luévano. 



39 
 

pierde, que nos da dolor”81, pero al mismo tiempo implorando su ayuda para poder 

‘limpiarse’. El muchacho de los fantasmas revela una urgencia por desprenderse de 

todo lo que conlleva ser un homosexual con poder adquisitivo en la Ciudad de 

México a principios de los años sesenta. 

 Este segundo capítulo se divide en tres apartados para, en cada uno de ellos, 

hacer un acercamiento detallado a aspectos de la novela que ayuden a contestar 

las preguntas formuladas unas líneas atrás. Se inicia desde generalidades para 

llegar a cuestiones particulares que aquí atañen como lo son los lugares de 

‘encuentro’ para homosexuales, la necesidad por no ser visto como ‘un gay más’ o 

la percepción que los personajes crean sobre su propia homosexualidad y la de 

quien los rodea. Todo esto con el objetivo de poder identificar las características de 

esta población marginada que se narra en 41… 

Para poder iniciar con el análisis de la obra, es necesario hacer un breve 

esbozo del contexto a manera de introducción. Esta investigación no pretende hacer 

un exhaustivo y detallado recuento de la literatura de temática homosexual, sin 

embargo, parece prudente hacer un repaso no sólo por la literatura gay mexicana 

del siglo XX sino por las producciones literarias que surgen en el país después de 

los conflictos armados y la explosión demográfica que esto trajo consigo. 

Paolo Po es el seudónimo que utilizó el poeta y periodista michoacano Miguel 

Aguilar de La Torre82 para publicar sus obras de temática homosexual. Para 1963, 

año de publicación de 41…, Paolo Po era un joven de apenas 18 años, pero la 

persona detrás, Manuel Aguilar, cumplía 37. Con esto no se pretende indagar a 

profundidad en la persona detrás de Paolo Po, se toca el tema para ayudar a 

entender de dónde surge 41 o el muchacho que soñaba en fantasmas, qué podría 

haber leído el autor o cuáles eran sus influencias y cómo estas ayudaron a crear la 

ciudad que tanto atormenta al muchacho de los fantasmas. 

                                                             
81 Po, Paolo. Op. Cit. p. 225 
82 Cfr. Teposteco, Miguel Ángel. “Paolo Po: la historia oculta tras el autor de la primera novela gay 
en México”. Confabulario en El universal. México, diciembre 2019. en 
https://confabulario.eluniversal.com.mx/paolo-po-50-anos-del-escritor-que-nunca-
existio/#:~:text=Quien%20les%20hab%C3%ADa%20proporcionado%20la,la%20misma%20%C3%
A9poca%20que%20Aguilar 



40 
 

“¿Vivir la ciudad es padecerla?”83 se pregunta Vicente Quirarte cuando 

reflexiona sobre la generación de escritores mexicanos que publican a partir de la 

década de los 40 y de los que el autor de la obra que aquí compete es heredero. Es 

a partir de los años cuarenta, que una Ciudad de México testigo de conflictos bélicos 

comienza a crecer de manera exponencial84 y donde el poeta, el novelista o el 

dramaturgo ya no hacen odas a la gran urbe, ahora escriben sobre el caos y las 

desigualdades que en ella se viven. Paolo Po, lector de estos escritores, toma esta 

temática ya a finales de la década de los cincuenta para mostrar a un personaje que 

también sufre y padece la ciudad por no formar parte de lo considerado como la 

norma.   

Es hasta mediados del siglo XX que la narrativa de temática homosexual hace 

un primer intento por cimentar su bases en las letras mexicanas y es ya en la década 

de los setenta que comienza a tener un auge, así lo explica Luis Mario Schneider 

que con su ensayo “El tema homosexual en la nueva narrativa mexicana”85 inaugura 

el estudio de esta literatura: “La literatura homosexual en México tiene tradición, 

aunque su estudio y su investigación comienza en época reciente y en cierta forma 

coincidente con la aparición, diría explosión, en estos últimos años de un buen 

número de obras sobre el tema.”86 Anterior a esta proliferación de obras sobre amor 

entre hombres le preceden tres novelas, identificadas como fundacionales, 41 o el 

muchacho que soñaba en fantasmas de Paolo Po (1963), El diario de José Toledo 

de Miguel Barbachano Ponce (1964) y Después de todo de José Ceballos 

Maldonado (1969).  

Lo que se escribió antes de estos textos fundacionales tenía un sesgo 

homofóbico que buscaba hacer mofa o condenar estos amores diferentes.  La 

importancia de estas tres novelas, publicadas antes de la explosión en los ochenta 

y noventa, radica en el tratamiento del tema. Cada autor da a sus obras una mirada 

distinta sobre el hombre homosexual, se puede apreciar en sus protagonistas a 

                                                             
83 Quirarte, Vicente. Elogio de la calle. Biografía literaria de la Ciudad de México 1850-1992. Ed. Cal 
y arena. México, 2016. p. 555 
84 Ibidem. p. 525 
85 Schneider, Luis Mario. Op. Cit. p. 64 
86 Schneider, Luis Mario. Op. Cit. p.70  



41 
 

hombres que expresan abiertamente sobre su sexualidad. 41… y El diario… 

presentan a jóvenes abrumados por todo lo que representa y trae consigo la 

atracción a sus congéneres. En Después de todo Ceballos Maldonado muestra a 

un hombre en paz con su sexualidad, es importante mencionarlo pues es el primer 

protagonista que no lamenta su orientación. Si bien, el homosexual ya había 

aparecido como personaje secundario en obras de autores consagrados, es con 

estos tres escritores que se le pone bajo el reflector.  

La primera de ellas, 41…, se adentra en la pena del muchacho que soñaba en 

fantasmas, un joven cosmopolita, inmerso en el submundo homosexual del que se 

ha hecho mención. Entre lamentos el protagonista habla del dolor que experimenta 

por la partida de Fernando, el muchacho de los ojos limpios, un joven provinciano 

recién llegado a la Ciudad de México, inexperto y completamente ajeno a todo el 

ambiente homosexual citadino pero deseoso de aprender. Con el avanzar de las 

páginas se adentra al lector en una Ciudad de México que se percibe en penumbras 

con alguien siempre al acecho, una ciudad que pareciera llena de alucinaciones del 

protagonista, pero, junto a esta confusión del muchacho de los fantasmas, se hace 

referencia a lugares concretos como lo son las avenidas, los cines, los vapores, 

lugares de los que el protagonista habla con asco, con despreció o con nostalgia.  

41 o el muchacho que soñaba en fantasmas desde su título, retoma un número 

que con la redada ocurrida la noche 19 de noviembre 1901 en el no. 4 de la calle de 

la Paz perseguiría a los homosexuales durante todo el siglo XX en México87. Manuel 

Aguilar de la Torre firma la novela con el seudónimo de Paolo Po, el autor opta por 

utilizarlo para evitar el escarnio que podría producir en los círculos culturales del 

país el publicar una obra abiertamente homosexual, pues la homofobia era una 

constante y esta publicación podría tener repercusiones. Se considera a 41… como 

“una obra vanguardista que en su momento abrió una profunda herida mortal a una 

                                                             
87 Esta redada es conocida como el, ahora famoso, “Baile de los 41”. La policía interrumpió una fiesta 
privada en la que convivían, supuestamente, 41 hombres, la mitad de ellos vestidos con atavíos 
femeninos. La prensa de la época no dejó de hablar del tema en los días subsecuentes al suceso y 
a raíz de éste surgieron diversas publicaciones haciendo mofa como algunas caricaturas de José 
Guadalupe Posada. Otras publicaciones deliberadamente condenaban el acto como es el caso de 
Los cuarenta y uno: novela crítico-social de Eduardo A. Castrejón, publicada en 1906 y en la que se 
narra lo ocurrido esa noche y los castigos que recibieron los asistentes.  



42 
 

sociedad que por siglos ha sido llena de conservadurismos atávicos, y aún hoy viene 

a mostrarnos lo que significa la angustiosa búsqueda del amor entre los 

diferentes”88, argumenta el editor a la segunda edición publicada en 2019 por la 

misma editorial, Altres Costa-Amic, que hubo de publicarla en 1963.  

“No es exagerado decir que las novelas, como las fotografías, pertenecen al 

instante preciso en que fueron concebidas, imaginadas, deletreadas.”89, dice Jesús 

Godínez Pazos, e igual que las fotografías, las novelas no presentan una realidad 

objetiva. Se ven estos espacios retratados a través de una lente o narrados por 

medio de una pluma con un punto de vista específico, revelan una versión, una 

visión de mundo. En el caso de 41… la pluma de Paolo Po expone un mundo hasta 

entonces inexplorado: el sufrimiento y el desgano de un homosexual de la gran urbe. 

No, no sólo los homosexuales sufren o se adueñan de la ciudad por las noches, 

pero vale la pena detenerse y leer sobre estos personajes, traerlos al centro. Este 

capítulo tiene como objetivo traer lo marginal al centro, como escribiría Monsiváis, 

ver qué puede aportar sobre las poblaciones de este submundo la obra de Paolo 

Po.  

 

 

2.1 “Lucifer que pulula en los cinematógrafos”: Los lugares de encuentro 

homosexual y su relación con los bajos fondos 

 

La normativa y el imaginario social que preponderaba en el siglo XX en México eran 

dominados por la heterosexualidad, se consideraba a las relaciones sexoafectivas 

entre hombres y mujeres como la única sexualidad válida y las leyes eran basadas 

en ello, haciendo así que la monogamia, el matrimonio entre parejas heterosexuales 

y el sexo sólo con fines reproductivos sean considerados como las únicas opciones 

legítimas para relacionarse. Al girar todo en torno a una visión de mundo 

heterosexual hace que cualquier persona que no entre en los parámetros 

                                                             
88 Costa-Amic Leonardo, Bartomeu. “Nota editorial a la segunda edición”. en: Po, Paolo. 41 o el 
muchacho que soñaba en fantasmas.  Op. Cit. p.5 
89 Godínez Pazos, Jesús. “De apariciones y aparecidos”. en: Po, Paolo. 41 o el muchacho que 
soñaba en fantasmas. Op. Cit. p. 23 



43 
 

establecidos quede vulnerable a sufrir algún tipo de discriminación, que sus 

derechos fundamentales no le sean asegurados y que con ello se le margine y lo 

lleve a situaciones de precariedad.  

Si el hombre homosexual es perseguido, señalado y no puede mostrarse en 

público ¿qué le queda? “En las penumbras se conforma el gueto”90, escribe Carlos 

Monsiváis. Para evitar señalamientos los hombres homosexuales recurrieron a la 

clandestinidad tanto para las relaciones sexoafectivas como para las redes de 

apoyo y lazos de amistad. Los gays citadinos tuvieron que crear lugares para 

reunirse con sus iguales, para coquetear o simplemente para interactuar o divertirse 

con amistades que compartieran sus intereses sin sentirse amenazados por una 

sociedad que los veía como enfermos.  

Una pareja de homosexuales no podía simplemente entrar a un hotel y pedir 

una habitación pues estaba prohibido o mal visto por los establecimientos y en los 

pocos lugares de reunión establecidos las redadas eran algo constante. Entonces 

“¿En dónde comienza la historia de una minoría unida por la naturaleza del deseo 

y la cultura de las tinieblas sociales? Necesariamente por el ligue, evidente o 

discreto, ritual o improvisado”91. De esa manera es que espacios en las ciudades 

que no están destinados para las relaciones sexuales se convierte en espacios 

fortuitos para el encuentro entre sexualidades periféricas, específicamente los 

encuentros (en su mayoría anónimos) entre hombres homosexuales. Al ser 

señalados, o criminalizados por su orientación el homosexual reclama suyo el 

espacio público con una práctica denominada como cruising.  

El cruising es la forma anónima y casual de tener sexo esporádico en lugares 

semiclandestinos. Estos lugares pueden ir desde parques, baños públicos, 
transporte público, bajo puentes, tramos alejados de las autopistas, calles y 
callejones poco transitados, estacionamientos y edificaciones y predios 
abandonados. El término hace referencia a dos personas que se cruzan en un 
lugar o cruzan sus miradas, con el consentimiento para practicar sexo casual.92 
 

                                                             
90 Monsiváis, Carlos. Que se abra esa puerta. Crónicas y ensayos sobre la diversidad sexual. Ed. 
Fondo de Cultura Económica. México. 2020. p. 91.   
91 Ibidem. p. 111.  
92 Barraza, Bob J. “El cruising en México, lugar de refugio, statement revolucionario y fetiche”. Revista 

COOLHUNTERMX. Publicado el 28/06/2021. Fecha de consulta: 4/11/2024. 

https://coolhuntermx.com/el-cruising-en-mexico-lugar-de-refugio-statement-revolucionario-y-fetiche/ 



44 
 

A pesar de que el término cruising adquiere popularidad en tiempo recientes 

lo cierto es que la práctica, en México y otros lugares del mundo, tiene una larga 

historia. Ya Salvador Novo escribe sobre las calles como el lugar donde los 

homosexuales se encontraban desde el México decimonónico.93 Al romper con el 

cruising la idea de que el sexo debe ser privado, entre personas heterosexuales y 

con fines reproductivos, la práctica se vuelve subversiva y de tal modo hace que los 

cines, vapores, parques… adquieran fama, buena y mala a la vez. Los lugares de 

reunión entre homosexuales, los lugares para practicar cruising, son señalados no 

sólo por personas ajenas sino por los mismos homosexuales que buscan alejarse 

de esta ‘mala imagen’.  

La heteronormatividad tiene una ideología del sexo como fin reproductivo en la 
cual el sexo anónimo y clandestino representa la ruptura con el modo de 
relación social establecido. Así, el derecho del uso del espacio público para la 
práctica de sexo anónimo desestabiliza así la tranquilidad del paisaje urbano 
que idealiza el Estado desde la sociedad dominante. El cruising es, por tanto, 

una de las diversas prácticas que atenta contra esta ideología.94 
 

En la novela, los espacios de encuentro cobran especial relevancia. Desde las 

primeras páginas se adentra al lector en el juego de miradas que emplean los 

interesados para asegurarse de no correr peligro: “frente a él, alguien lo miraba. Los 

dos se miraron intensamente y después se amaron bajo un árbol”95. En estos 

lugares el muchacho “como tú o como yo”96 descubre una manera de dejar su 

soledad, al menos por unos instantes. El muchacho de los fantasmas se vuelve uno 

de estos hombres entendidos97 sabe a qué lugares acudir, cómo interpretar las 

miradas o los ademanes para conseguir ese anhelado, pero momentáneo, placer. 

Los momentos de goce efímero son un tema constante en 41…, después de 

explorar la práctica del cruising, el protagonista llega a la conclusión de que nunca 

                                                             
93 Cfr. Novo, Salvador. “Las locas y la inquisición”. en México se escribe con J, una historia de la 

cultura gay. coordinadores: J. Michael K. Schuessler y Miguel Capistrán. Ed. Planeta. México, 2010. 

p. 249  
94 Rojas Herra, Luis Alonso. “Cruising: La apropiación Fortuita del Espacio Público Para Mantener 
Relaciones Sexuales esporádicas Entre Hombres”. Revista Rupturas Vol.6 No.2 p.329-44. Dic, 2016. 
https://doi.org/10.22458/rr.v6i2.1495 
95 Po, Paolo. Op. Cit. p. 44 
96 A lo largo de la novela se hace referencia al protagonista con diversos epítetos: el muchacho como 
tú o como yo, el muchacho de los fantasmas, el muchacho lavado, limpio.  
97 Monsiváis, Carlos. Op. Cit. p. 85. 



45 
 

amará ni será amado, al menos no asistiendo a los mismos lugares donde sólo es 

‘uno más’. Es a partir de descubrirse desechable e indigno de cariño que el asco y 

la apatía por estas prácticas subversivas acompañan el resto de la historia.  

Paolo Po escribe 41… en una prosa poética, en la que, por momentos, se 

ancla en el cosmopolitismo98 de principios del siglo XX, volviendo al muchacho de 

los fantasmas un ciudadano del mundo, un cosmopolita que pretende viajar a lo 

largo y ancho de los continentes para lograr dejar atrás a “Lucifer que pulula en los 

urinarios de los cinematógrafos”99 pero termina por darse cuenta que no importa a 

que lugares vaya o lo mucho que viaje el escarnio y la soledad que lo acompañan 

por el hecho de ser homosexual nunca cambiará y que no importa el dónde se esté, 

para él, un homosexual neoyorkino, madrileño o mexicano son exactamente el 

mismo homosexual. La novela continúa perpetuando la idea de que un homosexual 

no tiene otra salida que la soledad, la locura o la muerte. El muchacho de los 

fantasmas habla de los olores, las sensaciones y el asco que le provoca recordar 

estos lugares: 

—Sí, he ido al “Roxy”. Quise sentir lo mismo que antes. Y no… lo único 
que sentí fue asco. Asco de los demás y de mí… 

(El olor. El calor. La mugre. El olor, ese olor a axila gigante. Hombres y 
mujeres grises que sueñan un rato con la luz brillante de la pantalla. Zapatos 
que cubren inmundicias de pies. Pantalones y faldas que ocultan ingles con 
ladillas. Bocas que se besan en la oscuridad. —Más que besos son relamidas—
. Y allí, los maricas que suben y bajan las escaleras en busca de un instante de 
placer. Maricones valientes que logran burlar la vigilancia de la policía y hacer 
lo que ellos llaman “una monería” o hablar —a fin de seducirlo— con un hombre 
que “muy macho” se ha detenido a mitad de una escalera para “fumar un 
cigarro”. Este “Roxy” es como el “Víctor Manuel II” de Roma, como el “Carretas” 
de Madrid. Una noche, en el “Carretas”, presencié el espectáculo más lascivo 
del que yo pueda tener memoria. Ahora, el “Carretas” ha dejado de ser como 
era, desde que una vez, dentro de un excusado, descubrieron a uno de estos 
jotos horriblemente apuñaleado.)100 

 

La forma en que el muchacho de los fantasmas se refiere a los cines y lo que 

en ellos ocurre ayuda a entender el por qué investigadores como Schneider hablan 

de un submundo homosexual. Esta cuestión de un mundo debajo de un mundo tiene 

                                                             
98 Cfr. Videla de Rivero, Gloria. Direcciones del vanguardismo hispanoamericano. Estudios sobre 
poesía de vanguardia: 1920-1930. Documentos. Editorial de la Universidad Nacional de Cuyo -
Ediunc, 2011.  
99 Po, Paolo. Op. Cit. p. 54. 
100 Ibidem. p.  84-85. 



46 
 

estrecha relación con los bajos fondos de los que habla Dominique Kalifa. El 

submundo homosexual no es sólo señalado y despreciado, sino que “es un mundo 

jalado hacia abajo, en movimiento siempre descendente. Su devenir es la 

decadencia, el alcoholismo, la enfermedad, la locura, la muerte”101. Kalifa hace 

referencia a lugares físicos específicos en las grandes ciudades de mediados del 

siglo XIX, señala al olor fétido, las enfermedades y la muerte como características 

de estos lugares cosa que puede ser trasladada a la forma en que el muchacho de 

los fantasmas se expresa de las zonas de cruising.  

Las constantes menciones a Lucifer, las plegarias a dios y las interminables 

acciones que realiza el protagonista para que Fernando, el muchacho de los ojos 

limpios, no caiga en las garras del submundo llevan al lector a conocer las calles 

por la que transita y se pierde el hombre homosexual de mitad de siglo XX e 

interpretarlas como un lugar peligroso, algo que caracteriza a los bajos fondos. En 

estos lugares “prospera la miseria el vicio y el crimen […] es la inmoralidad, el estado 

en que la conciencia y la religión ya no guían, sino solamente se vive a través de 

los placeres y los sentidos”102.  El protagonista busca ‘salvar’ a Fernando de estos 

lugares y los problemas que vienen con él como lo son hombres con la boca 

agusanada, haciendo referencia a las ITS que, por falta de protección, podría 

contraer.   

Una de las preguntas que se hacía al inicio del capítulo era ¿quiénes habitan 

este submundo? Y otra pregunta que se podría derivar de ella es ¿cómo se crea 

este submundo? Kalifa habla de los bajos fondos como una contrasociedad 

“poderosa y jerarquizada […] Todo el imaginario de los bajos fondos descansa en 

esta creencia de la existencia de una nación, de un pueblo”103 pero en el caso de el 

submundo homosexual se hace referencia a un grupo de personas que tuvo que 

ingeniárselas para lograr espacios libres del escarnio de la sociedad de la época, 

haciendo que los lugares de encuentro que habían sido un secreto a voces en las 

primeras décadas del siglo XX fueran siendo más y más conocidas, atrayendo a 

más hombres en busca de sus iguales. Los lugares de encuentro atraen a hombres 

                                                             
101 Kalifa, Dominique. Los bajos fondos. Historia de un imaginario. Op. Cit. p. 32 
102 Ibidem p. 36. 
103 Ibidem p. 51 



47 
 

gay de distintos niveles socioeconómicos, haciendo que converjan personas en 

busca de dinero fácil al ofrecer su cuerpo a algún joven adinerado dispuesto a 

entregarlo por un momento a solas. “No hay otra: las reglas del ligue exigen el 

slumming, la nostalgie de la boue, esa ‘nostalgia del cieno’ que obliga a los de la 

Alta a sumergirse en los barrios bajos, e igualar la cacería de los proletarios con la 

fascinación del abismo”104.  

El slumming, como lo llama Monsiváis, puede ser entendido como lo que Kalifa 

llama “turismo de los bajos fondos”105, se le califica como turismo porque quienes lo 

practican tienen la capacidad de introducirse en estos lugares, vivir la aventura y 

cuando se cansan de ello o se ven amenazados pueden desprenderse de estos 

lugares pues no los habitan, sólo los están visitando. Kalifa se refiere a los paseos 

nocturnos realizados en la capital francesa106 pero pueden equiparase con los 

lugares de cruising y con el protagonista de 41… quien, al ser un homosexual con 

poder adquisitivo, tiene la posibilidad de salir de ese submundo, pero hay otros 

hombres que no corren con la misma suerte. 

¿Quiénes pueden o corren con suerte de salir de este submundo? El 

homosexual de clase media-alta que no presenta ningún atisbo de femineidad: “la 

capital, a los homosexuales con recursos, talento, ingenio, audacia, dinero, 

relaciones sociales, se les concede la ‘dispensa moral’”107 no son integrados del 

todo a la sociedad, pero gracias a su posición pueden ‘arreglárselas’. Son los 

afeminados o los homosexuales de clases bajas quienes no pueden escapar a la 

burla y los juicios morales.   

A lo largo de la novela el muchacho de los fantasmas recuerda antiguos 

amores y es cuando hace mención de uno de ellos, René, que los dos submundos 

se unen, los bajos fondos que estudia Kalifa, esos nacidos en la Francia moderna 

como forma de sacar a lo indeseable del centro de la ciudad y los bajos fondos 

morales vistos en 41… que se basan en identificar lugares donde se reúnen 

minorías sexuales para así acosarles, amenazarles o evitarlos para no ser 

                                                             
104 Monsiváis, Carlos. Op. Cit. p. 102. 
105 Kalifa, Dominique. Los bajos fondos. Historia de un imaginario. Op. Cit. p. 164 
106 Cfr. Kalifa, Dominique. Los bajos fondos. Historia de un imaginario. Op. Cit. p. 168 
107 Monsiváis, Carlos. Op. Cit. p. 72.  



48 
 

confundido con uno de ellos. El muchacho de los fantasmas, al deambular por la 

noche y llegar a la zona de lo que él llama arrabales y se pregunta si existe miseria 

peor que vivir siendo ‘diferente’ y esa pregunta lo lleva a recordar a uno de esos 

jóvenes que ‘amó’ por un rato, René:  

¿Habrá alguno de estos pobres que aunada a su tragedia de miseria se 
encuentre esta otra de ser “diferente”? Sí. Por lo menos he conocido a uno: 
René. Este René había nacido como Cristo: en un establo. Y había crecido en 
forma diversa que Cristo: en el mismo establo. Cuando lo conocí, olía a majada 
y a leche, y, sin embargo, era tanta su belleza, que fue mío a pesar de la peste. 
[…] ¡René! Recuerdo que me dijiste que podías quererme mucho. Recuerdo 
cómo también me dijiste: “…contigo voy a cualquier parte… a donde tú 
quieras…” Pero no podía ser. Yo no podía querer de ti más que ese rato que 
me diste. Y recuerdo también que al final de todo te lamentaste: “¡es natural!, 
¡soy tan pobre... y tan puto!”108 
 

Lemebel escribió: “Porque ser pobre y maricón es peor/Hay que ser ácido para 

soportarlo”109, porque el homosexual de clase trabajadora y sin poder adquisitivo 

del siglo XX tiene que estar con la guardia en alto cuidando cada movimiento para 

evitar la injuria pues ser ‘descubierto’ puede costarle el techo sobre su cabeza, su 

método de sustento o incluso la vida. La novela de Miguel Barbachano Ponce El 

diario de José Toledo aborda esta problemática de mediados de siglo. José Toledo, 

el protagonista, tiene que esconder todo lo que pueda dar señales de su 

‘anormalidad’ pues es un burócrata que trabaja en una oficina del centro histórico 

de la Ciudad de México y con lo que gana ayuda a sus padres con los gastos del 

hogar110.   

El París del siglo XIX, explica Kalifa, planea una reestructuración de la ciudad 

y, por tal motivo, los mendigos, pobres o todo aquel que le daba una mala imagen 

fue desplazado a los márgenes citadinos donde pudieran seguir existiendo, pero no 

bajo la mirada del hombre ‘moderno’. Lo mismo ocurre con el llamado ambiente 

homosexual del siglo XX en México, se crea un gueto, ¿Quiénes lo crean? 

Monsiváis menciona que son los homosexuales de clase acomodada quienes crean 

estos lugares para poder saciar sus deseos: “los gays con dinero y/o prestigio 

                                                             
108 Po, Paolo. Op. Cit. p. 80-81 
109 Lemebel, Pedro. “Manifiesto (hablo por mi diferencia)”. En A corazón abierto: geografía literaria 
de la homosexualidad en Chile. Juan Pablo Sutherland (compilador). Ed. Sudamericana. 2002. p. 35 
110 Cfr. Barbachano Ponce, Miguel. El diario de José Toledo. Premia. 1988.   



49 
 

establecen el gueto el universo subterráneo que halla con rapidez códigos, lenguaje 

y ‘zonas morales’.”111  Así es como, igual que los bajos fondos en el París del XIX, 

el submundo homosexual se ve caracterizado por jerarquías, códigos para que si 

alguien desea entrar deberá conocer todo esto a cabalidad. “Así, tanto la opción 

homosexual como la heterosexual, en las civilizadas y nobles acepciones que les 

damos, son privilegios asequibles sólo a partir de determinado nivel de ingreso, e 

instituciones indispensables para situarse en un nivel de vida.”112   

Los lugares mencionados por el muchacho de los fantasmas en su sueño febril 

por la Ciudad de México que conforma 41… no son exclusivos de esta novela, el 

protagonista de El diario de José Toledo conoce a su amante en un cinematógrafo, 

por ejemplo, y en décadas siguientes la literatura de temática homosexual y la calle 

nocturna serán una dupla, por decirlo, inseparable, comienzan a convertirse en 

espacios que los escritores reimaginan, ya no hablan de un cine o una sauna en 

específico, escriben sobre lo que estos lugares evocan o representan al homosexual 

que los visita y seguirá visitando en las décadas posteriores. 

Kalifa habla de que los bajos fondos comienzan a poetizarse con el 

romanticismo, tomando a los mendigos o pordioseros como héroes, enalteciendo 

su resiliencia al habitar estos lugares113  y es a partir de la segunda mitad del siglo 

XX la literatura que pone al homosexual como protagonista muestra otro lado de la 

ciudad, uno oculto del que poco se había escrito en las letras de país. Paolo Po, 

Miguel Barbachano Ponce, José Ceballos Maldonado y, años después, Luis Zapata, 

escriben sobre esa ciudad a la que tanta literatura se le ha dedicado pero que 

siempre tiene algo más que decir. La Ciudad de México ha sido retratada en la 

literatura desde distintos puntos de vista como escribe Vicente Quirarte: 

Tomamos la ciudad —en primera persona del plural— durante las 
manifestaciones, en la comunión de los estadios o la noche del 15 de 
septiembre. Aprehendo la ciudad —en primera persona del singular— cuando 
la tengo frente a mis ojos, dispuesta a revelarse y rebelarse; perdono tus 
infidelidades cuando el último de tus rayos de sol redime un muro de ladrillo; te 

                                                             
111 Monsiváis, Carlos. Op. Cit. p. 89. 
112 Blanco, José Joaquín. “Ojos que da pánico soñar”. en México se escribe con J, una historia de la 
cultura gay. coordinadores: J. Michael K. Schuessler y Miguel Capistrán. Ed. Planeta. México, 2010. 
p. 258  
113 Cfr. Kalifa, Dominique. Op. Cit. p. 190-196 



50 
 

comprendo al mirar tu inabarcable cuerpo desde este edificio que guarda sus 
historias y preserva sus fantasmas.114  
 

La Ciudad de México no sólo sirve al protagonista para vivir su duelo, la ciudad 

es un personaje de la novela, se ve a la calle como “la gran madrota, como la infinita 

alcahueta.”115 La ciudad nocturna que acoge a todos los marginados y les da un 

refugio, al menos por unas horas, la ciudad que funciona como un lugar seguro pero 

que se convierte en una pena de muerte si no se saben leer bien las señales.  

Uno de los logros de 41… y de El diario… es abordar un tema hasta ese 

momento relegado en la narrativa del país, aunque muestran cuál era la expectativa 

para hombres homosexuales, específicamente para esos que dejaban libres sus 

deseos: todos los caminos conducen a la noche, al placer que en sus calles 

esconde, a la soledad al no ser correspondido. Cada autor abarca el tópico de 

maneras distintas, pero no deja de estar presente como si los protagonistas no 

pudieran escapar.  

Un intenso deseo de huir, de repente, del bosque de cuerpos que por las aceras 
de las ciudades lleva prendida la llama de la lujuria. Bosque de cuerpos que se 
untan las telas de colores. Bosque de pantalones ajustados a las caderas 
increíblemente masculinas. Bosque de piernas musculadas. Bosque de 
hombros redondos, fuertes, poderosos. Bosque de manos que en las noches 
se juntan y se acarician. Bosque de bocas que se besan. Bosque de flexibles 
cinturas ondulantes. 116 
 

Mientras que algunos quieren huir del ‘bosque de cuerpos’ hay otros que ven 

en la Ciudad de México una aliada para huir de la persecución que viven en sus 

lugares de origen, jóvenes que migran a la ciudad y para probar un poco de la 

libertad que trae consigo. Mientras que los que en ella viven tratan de advertirles 

sobre las trampas que esconde. 

 

                                                             
114 Quirarte, Vicente. Elogio de la calle. Biografía literaria de la Ciudad de México 1850-1992. Ed. Cal 
y arena. México, 2016. p. 595 
115 Bautista, Juan Carlos. “La noche al margen: Brevísima relación de la vida nocturna gay”. en 

México se escribe con J, una historia de la cultura gay. coordinadores: J. Michael K. Schuessler y 

Miguel Capistrán. Ed. Planeta. México, 2010. p. 216.  
116 Po, Paolo. Op. Cit. p. 114 



51 
 

2.2 “¡No perteneces a esta raza de hombres-mujeres!”117: El no (querer) formar 

parte   

 

El muchacho de los fantasmas quiere librarse del submundo homosexual y evitar 

que Fernando caiga en sus garras y termine por ‘pudrirse’ como todos los hombres 

anteriores que el protagonista ha conocido. Esta idea de ‘salvación’, repetida a lo 

largo de la novela, viene de una necesidad por no querer ser confundido con los 

otros homosexuales, dejar claro que no pertenece a estos espacios.  

La decisión de no querer o no sentirse parte de esta población marginada se 

alimenta del imaginario social, pues es a través de estas convenciones 

socioculturales que un hombre que se relaciona sexo-afectivamente con otros 

hombres entiende que en el espacio físico donde se encuentra, hablando de la 

Ciudad de México en el caso de 41…, no existe oportunidad de salvación pues el 

homosexual citadino no puede tener acceso a una vida tranquila. El protagonista se 

siente orillado a abandonar a separase de lo que alguna vez se sintió parte pues ve 

a ese ‘estilo de vida’ como un callejón sin salida.  Se describe a la ciudad como un 

lugar que por sus dimensiones contribuye al anonimato de quienes deciden 

desplazarse por ella, pero, como lo menciona Didier Eribon, “la ciudad fue entonces, 

al mismo tiempo que el lugar de la solidaridad, el de la abyección”118.  

Esa abyección de la que habla Eribon es creada en gran medida por la división 

de lo que es considerado correcto, en este caso la heterosexualidad, y lo que no, 

como lo es la homosexualidad, desde una visión de mundo de mediados de siglo 

XX. De tal manera que, como lo desarrolla Eve Kosofsky Sedgwick, la 

heterosexualidad está condicionada por la homosexualidad y viceversa. A pesar de 

que son considerados como extremos opuestos un término no puede existir sin el 

otro119. Estas categorías que están subordinadas una por la otra, podrían 

considerarse inestables, pero eso no significa que sean ineficaces. Sobre esto 

Sedgwick explica: 

                                                             
117 Ibidem. p. 49. 
118 Eribon, Didier. Reflexiones sobre la cuestión gay. Ed. Anagrama. Barcelona, 2001. p. 65.  
119 Kosofsky Sedgwick, Eve. Epistemología del armario. Ediciones de la tempestad, Barcelona, 
España, 1998. Traducción de Teresa Bladé Costa. p. 20 



52 
 

las categorías que en una cultura se presentan como oposiciones binarias y 
simétricas —heterosexual/homosexual en este caso— de hecho subsisten en 
una relación tácita más inestable y dinámica según la cual, en primer lugar, el 
término B no es simétrico sino que subordinado al termino A; pero, en segundo 
lugar, la valoración ontológica del término A depende para su significado de la 
inclusión y exclusión simultanea del término B; por consiguiente, y en tercer 
lugar, la cuestión de la prioridad entre la categoría supuestamente central y la 
supuestamente marginal de cada díada es irremediablemente inestable, puesto 
que el término B está constituido como interno a la vez que externo al término 
A.120 

 
Al ser la heterosexualidad la norma, surge un miedo o un odio hacia el ‘otro’, 

hacia la homosexualidad, surge la homofobia, “El término homofobia, como tal, se 

incorporó al lenguaje clínico como homophobia por el psicólogo estadounidense 

George Weinberg en 1972, aplicándolo al miedo a estar cerca de homosexuales”121. 

Hay que precisar que cuando se nombra a la homofobia como un ‘miedo’ no se está 

haciendo referencia al temor que pueda tener una persona, por ejemplo, a las 

alturas o a las arañas, sino a un miedo distinto, un odio a aquello que sale de lo que 

es considerado la norma, como lo es en este contexto la heterosexualidad122. 

A lo largo de este texto se ha utilizado el epíteto de ‘el muchacho de los 

fantasmas’ pues es como en la mayoría de las veces se le refiere en la novela, pero 

otro de los nombres que utiliza el narrador para describir al protagonista es el de ‘el 

muchacho que se limpió’. En la novela se le da este mote después de su encuentro 

con Fernando. Con este encuentro se hace consciente del recorrido que ha hecho 

por el “bosque de cuerpos”123 y la cantidad de hombres que en él habitan. A través 

de ese reconocimiento como visitante frecuente de estos espacios es que se 

descubre como alguien desechable. El muchacho de los fantasmas quiere 

‘limpiarse’ porque, como se ha mencionado, se ve a los habitantes de submundo 

homosexual como personas sucias, literal y metafóricamente. Se les llama sucios 

porque para el momento que 41… es publicada se tiene la idea en el imaginario 

social de que todo hombre que se acuesta con hombres es portador de alguna ITS, 

                                                             
120 Idem. p. 20.  
121 Tena Guerrero, Olivia “Análisis ético de la homofobia” en Homofobia: laberinto de la ignorancia. 

Julio Muñoz Rubio, coordinador. UNAM, México, 2012.  p. 92. 
122  Cfr. Castañeda, Mariana. La experiencia homosexual. Ed. Paidós. México, 2007. p. 109. 
123 Po, Paolo. Op. Cit. p. 114. 



53 
 

y desde la moral se ve a esta población como portadores de una suciedad del alma, 

portadores del pecado. Sobre esto Eribon discute: 

Antes incluso de la llegada del sida, la ciudad siempre ha sido considerada por 
el discurso conservador como el lugar de la perdición por excelencia, el caldero 
de libertad sexual y por consiguiente de la corrupción de cuerpos y de almas. 
[…] Así pues, las ciudades susodichas, como otros tantos símbolos de la 
libertad soñada, han representado al mismo tiempo y simétricamente, todo lo 
que siempre ha horrorizado y sigue horrorizando a los defensores del orden 
moral y social y los apóstoles de la religión, del familiarísimo y la opresión de 
las mujeres y de los homosexuales. La atmosfera de la ciudad está enrarecida, 
es deletérea: es el lugar de la enfermedad y a la vez está enferma.124   
   

Junto con la necesidad de purificación del protagonista viene la de apartarse 

de esos bajos fondos morales para no ser confundido con alguno de los 

homosexuales afeminados que para el protagonista son quienes dan mala imagen 

y arruinan los espacios de encuentro. En la novela se ven dos momentos de 

homofobia interiorizada de manera clara: el primero de ellos es cuando el 

protagonista está decidido a salvar a su enamorado Fernando de la ‘raza maldita’ y 

el segundo cuando se introduce en una fiesta particular a la que asisten hombres 

afeminados. 

En 41… se describe a Fernando como un joven nacido en la ciudad pero que 

el muchacho de los fantasmas considera un provinciano nuevo en la Ciudad de 

México, pues antes de poder adentrarse en ella su familia se fue a vivir a un pueblo:  

Sí, el muchacho de los ojos limpios se llamaba Fernando.  Había nacido en 
esta ciudad de cinco millones de habitantes. En esta ciudad sucia y limpia; 
horrible y hermosa. En esta ciudad de mestizos cochambrudos que guían los 
autobuses de pasajeros. En esta ciudad donde se blasfema. En esta ciudad 
donde se muere de hambre. […] Nunca tuvo miedo. Era como un perrillo o como 
un potro. Era alegre hasta… hasta que descubrió que entre sus piernas nacía 
un intenso dolor: El dolor de ser diferente. […]  
Antes de descubrirse a sí mismo, su familia decente —su padre honesto y 
gruñón, su madre candorosa y buena— se fue a vivir a provincia. En un 
pueblecito cercano a la capital construyeron su casa. Él era el penúltimo de sus 
siete hermanos. La provincia lo libró de la contaminación.125 
 

Así pues, con la descripción de Fernando como un hombre decente 

proveniente de “familia burguesa. Su casa decente. Su ropa decente. Sus 

                                                             
124 Eribon, Didier. Reflexiones sobre la cuestión gay. Op. Cit. p. 67-68 
125 Po, Paolo. 41 o el muchacho que soñaba en fantasmas. Op. Cit. p. 70-72 



54 
 

costumbres decentes. Su educación decente.”126 De esta manera la novela plantea 

que si alguien vive en provincia, viene de familia burguesa, tiene una buena 

educación y valores tradicionales debe ser una ‘persona de bien’, debe estar ‘limpio’ 

como es el caso de Fernando. El protagonista ve a Fernando como una especie de 

salvador pues sus ojos no han visto la inmoralidad, la deshonra, pobreza y, por lo 

tanto, la suciedad que ofrece la ciudad. Fernando no ha estado involucrado en las 

mismas prácticas que el muchacho de los fantasmas, y éste quiere evitar que se 

adentre en ellas porque se ‘ensuciaría’ y al ensuciarse no sería capaz de salvarlo.  

Siguiendo el fragmento que cita de Eribon se puede interpretar que, para el 

muchacho de los fantasmas, provincia es sinónimo de bondad y limpieza y la ciudad 

es sinónimo de maldad y enfermedad. En el siglo XX se veía a todo aquello fuera 

de las grandes urbes como un lugar olvidado en el tiempo, explica Monsiváis: “Fuera 

de la ciudad de México, de su medio intelectual y artístico y de su vida nocturna, 

impera el espíritu provinciano, mezcla de fundamentalismo católico 

analfabetismo científico.”127 Lo que pareciera escapar al muchacho de los 

fantasmas es el hecho de que no los homosexuales en provincia no son más 

‘decentes’ porque así lo deseen sino porque no tienen otra alternativa. No es que 

los hombres gais que viven en ciudades o pueblos pequeños no sean afeminados, 

o estén interesados en sostener relaciones sexuales con otros hombres, sino que 

se dificulta por los ojos vigilantes de quienes han sido sus vecinos durante toda la 

vida y que si llegasen a enterarse de su ‘naturaleza’ todo en sus vidas corre peligro.  

En la provincia la única seña de salud mental de los gays es el exilio. Quedarse 
es asumir el castigo, la burla permanente, el trato reservado a los eternos 
menores de edad (se emplea con ellos el diminutivo, para subrayar que nunca 
son adultos), las golpizas, los asesinatos.128  
 

Cuando Fernando, el muchacho de los ojos limpios, llega a la ciudad conoce 

la libertad que hay en ella, va al cine, se baña en un vapor, y en estos lugares 

observa todo eso de lo que el muchacho de los fantasmas quiere huir.  Lo que 

comparten la novela de Paolo Po y la de Miguel Barbachano Ponce es que sus 

personajes sufren el lugar donde se encuentran: Fernando quiere conocer lo que la 

                                                             
126 Ibidem. p. 71. 
127 Monsiváis, Carlos. Op. Cit. p. 95. 
128 Ibidem. p. 98.   



55 
 

ciudad tiene para ofrecer y el muchacho de los fantasmas quiere olvidarse de todo 

eso; José Toledo sufre sobremanera la ciudad al no estar al lado de su amante y 

Wenceslao, novio de José, huye a provincia con la esperanza de que lejos de la 

ciudad pueda comenzar de nuevo. 

Ambas novelas, a pesar de ser consideradas como obras fundacionales para 

lo que será la literatura de temática homosexual en México, no logran dar el salto y 

continúan replicando lo que el imaginario social veía en esta población: personas 

destinadas a sufrir en alguna u otra forma. La siguiente cita resume la forma de ver 

las relaciones de pareja en la novela de Paolo Po. 

Eres un soñador, lo que equivale a decir que eres un pendejo. Fernando no es 
para ti. Es para todos los de nuestra estirpe. No desesperes. Tú conocerás a 
otro, a otro y a otro y a muchos más después. Fernando conocerá a otro, a otro 
y a otro y muchos más también. Estas cosas pasan. Tú sabes… no debemos 
quedarnos uno con otro. Es en contra de la costumbre. ¿No ves cómo se jactan 
esos amigos tuyos de sus conquistas nocturnas? ¿No, tú mismo, has arreglado 
las cosas para que en una sola noche se revuelquen en un mismo cuarto hasta 
doce muchachos? Olvida. Regresa a la ciudad. Hay muchos todavía en las 
calles que te esperan. Guíñales un ojo o llámalos con el claxon. Ellos vendrán 
rápidamente a besarte en los labios y a clamar ese dolor. (¿Dije dolor?) 
Fernando tal vez ha salido ya y ha conocido a uno y ese uno lo ha llevado a un 
cuarto de hotel. Son cosas sin importancia, querido, son cosas absurdas.129 
 

Podría parecer que lo desarrollado en páginas anteriores no tiene relación con 

la homofobia internalizada del protagonista, sin embargo, la cuestión de querer 

diferenciarse de los espacios que ocupan otros homosexuales es uno de los 

indicadores de esta internalización del odio130. El muchacho de los fantasmas trata 

de separarse para así huir de la injuria que rodea a esta minoría como una forma 

de desprenderse de ellos y al no ser parte no debería ser objeto del escarnio. 

El homosexual con homofobia internalizada va a señalar y despreciar todo 

aquello con lo que se sienta amenazado o sienta que su ‘secreto’ corre peligro. Uno 

de los principales blancos de estos señalamientos es el hombre gay afeminado, ese 

que Hans Mayer llamaría marginado intensional, sujetos que deliberadamente 

deciden explotar su femineidad. Esa femineidad representa una amenaza para 

aquellos gais que preferirían seguir viviendo su sexualidad en las sombras, por lo 

                                                             
129 Po, Paolo. Op. Cit. p. 81-82. 
130 Cfr. Castañeda, Mariana. La experiencia homosexual. Ed. Paidós. México, 2007. p. 111. 



56 
 

tanto, se burlan o desprecian a estos otros que no lo ocultan para dejar claro que 

no son iguales: “Al ‘desenfrenado maricón’ lo desprecia la estrategia histórica que 

más que identificar la homosexualidad elabora el paradigma heterosexual. Este 

sería el mensaje: si me burlo de los seres abyectos, exalto el perfil de los seres 

virtuosos, entre ellos y antes que nadie, yo mismo”.131 

El afeminado termina por convertirse en enemigo del homosexual ‘respetable’, 

del que puede andar por las calles y no levantar miradas. Esto se debe al peligro 

que trae para su entorno el que una persona no esconda su sexualidad. El individuo 

homosexual, en especial el homosexual que no ha hecho pública su sexualidad, 

puede convertirse en opresor al momento de estar en contacto con un homosexual 

que ya haya salido del closet, pues este ‘destape’ representa una amenaza para él, 

así que discrimina o incluso amenaza para que la persona deje sus conductas de 

‘homosexual declarado’ o se le invita a ser ‘más discreto’ y que así no ponga en 

riesgo a quienes siguen dentro del armario. 

El rechazo es un fenómeno que se ve en obras literarias. En El diario de José 

Toledo el protagonista logra observar a dos jóvenes comportándose de manera 

cariñosa en el transporte público y éste se molesta pues los “pueden descubrir”. 

Javier Lavalle, protagonista de Después de todo de José Ceballos Maldonado, a 

pesar de ser consciente de su homosexualidad y no renegar de ella sigue diciéndole 

a sus constantes visitantes que mantengan un perfil bajo para no ser 

descubiertos.132 Incluso los mismos homosexuales afeminados buscan relacionarse 

con hombres que no estén inmiscuidos en el ambiente “Para conservar el prestigio 

íntimo y no ‘salarse’, el gay no debe acostarse con sus iguales.”133 Regresando a 

41… el muchacho de los fantasmas alude a que los ‘obvios’ entorpecen el ritual de 

los encuentros clandestinos: “Allí se les ve y no se les ve. Los “obvios” se ven en 

todas partes. (El paso que quiere ser cándido o que quiere ser sensual, el 

movimiento de las manos y de los ojos, tal vez el pelo decolorado con "Revlon" o 

                                                             
131 Monsiváis, Carlos. “La homofobia y sus prejuicios”. En Homofobia: laberinto de la ignorancia. Julio 
Muñoz Rubio, coordinador. UNAM, México, 2012. p. 24. 
132 Cfr. Ceballos Maldonado, José. Después de todo. Ed. Premia. México, 1986. 
133 Monsiváis, Carlos. Op. Cit. p. 91.  



57 
 

con agua oxigenada que compran en las boticas, los pantalones con un indiscutible 

toque femenino, los suéteres llevados como estola)”.134 

Se describe a estos homosexuales afeminados como los ‘culpables’ de que 

los ‘otros’ homosexuales, los que no alteran el orden sean tratados con injurias se 

crea la idea de que los ‘obvios’ sólo buscan atrapar a algún hombre y que los 

homosexuales de gestos y apariencia masculina son útiles a la sociedad, pues 

tienen trabajos respetables y asisten a estos lugares de encuentro sólo para sentirse 

amados por algunos instantes:  

Pero los otros, los que no son “obvios”, y que son la gran mayoría, éstos, los 
muchachos fuertes, casi atléticos; los muchachos que visten impecablemente 
masculinos y que en forma absolutamente masculina tienden las manos en las 
oficinas y en las universidades a las muchachas que de ellos está enamoradas; 
éstos no se les ve. Sólo quien tiene un sentido especial, desarrollado en muchos 
años de experiencia, los descubren. Más bien: ellos se descubren unos a otros. 
Se miran un instante y en ese instante se cuentan sus secretos más íntimos. —
“Soy como tú… ¿quieres venir conmigo?”, parecen preguntarse.135 
 

La figura del homosexual amanerado le viene bien al imaginario social 

dominante pues es, de alguna manera, fácil identificarle y, por lo tanto, segregarle. 

Sin embargo, también se entra en un dilema pues el imaginario heterosexual busca 

que se hagan visibles para poder injuriarlos mas no quiere que tome ‘orgullo’ en esa 

visibilidad. De esta manera, la misma marginación provocada por la homofobia que 

busca silenciar a estas minorías termina siendo contraproducente: “la homofobia ha 

sido un principio que modela la vida individual y de la comunidad: si no hubiera 

agresiones sistemáticas de la policía no habría desfile del orgullo gay, ni pensar en 

la salida del closet, y tampoco existiera una cultura gay…”136.  

De todo lo anterior es de lo que el muchacho de los fantasmas quiere librar al 

muchacho de los ojos limpios. En la desesperación evocada por sus constantes 

suplicas a Dios, sus momentos de persecución, el protagonista, en un trance 

ocasionado por la pérdida del hombre que pudo haber sido su salvación, busca 

hacerle entender a su amado que ellos deben, de alguna manera, seguir la moral 

                                                             
134 Po, Paolo. Op. Cit. p. 86. 
135 Idem.  
136 Marquet, Antonio. El crepúsculo de heterolandia. Mester de jotería. El crepúsculo de heterolandia, 
mester de jotería. UAM, Biblioteca de Ciencias Sociales y Humanidades, México, 2006.  p. 34. 



58 
 

de las parejas heterosexuales, que la salvación radica en ser ‘hombres de bien’ sin 

caer en la negación de su sexualidad.  

Y entonces, el muchacho lavado, limpio, se fue en busca del muchacho de los 
ojos limpios y al encontrarlo lo escuchó: “…quiero ser como los demás… tener 
paz, tranquilidad... conocí a una muchacha… contigo, un día, sentí arder… pero 
con voluntad, con fuerza de voluntad quiero ser de otro modo…” 
¿No perteneces a esta raza? ¡No debes pertenecer a esta raza de hombres-
mujeres! A esta raza de prostituidos que se depravan sobre los lechos. 
Tampoco debes pertenecer a la otra raza, y, con seguridad no perteneces. No 
eres de los que debes abrazarse a una muchacha. ¡Negarte a ti mismo! 
¡Negarme a mí! ¡Y no puedes hacerlo! Existo. Existes. Eres. Soy. Somos. 
¿Entiendes? Las máscaras no sirven. Están hechas de colores que no son 
colores. Son ficticias. ¡No te niegues! ¡No me niegues! Negarnos es 
desaparecer. Es suicidarse sin armas […] Es querer negar la tierra, el sol, la 
lluvia. Y hay lluvia y sol y tierra y yo y tú.137 
 

Ese ‘no deber’ pertenecer es como 41 o el muchacho que soñaba en 

fantasmas ejemplifica la incertidumbre que supone ser un hombre homosexual a 

mediados del siglo XX en México. A través de estos espacios que se han 

desglosados en los primeros dos apartados de este capítulo es posible observar el 

imaginario social que predominada en la época y lo que eso ocasionaba en las 

minorías sexuales. La moral dominante les decía que debían ser públicos para 

poder segregarles, pero no tanto como para tomar orgullo de su condición y, por 

otro lado, los homosexuales ‘correctos’ les pedían silencio pues su actuar sólo 

ocasionaba más daños. En el siguiente y último apartado de este segundo capítulo 

se pretende enfocar la mirada a identificar la manera en que el discurso ocasiona 

que estas minorías sexuales sean vistan en la sociedad y en la propia literatura 

como sujetos de segunda categoría.   

 

 

2.3 “¡Déjenos vivir!”: (¿) Las vidas de los hombres homosexuales importan (?) 

 

Una de las preguntas realizadas al inicio era ¿cómo se percibe el homosexual a sí 

mismo al sentirse marginado? Este tercer y último apartado busca ahondar en ese 

cuestionamiento, en el tema de la injuria, cómo se presenta en 41 o el muchacho 

                                                             
137 Po, Paolo. 41 o el muchacho que soñaba en fantasmas. Op. Cit. p. 49.  



59 
 

que soñaba en fantasmas y la forma en que el insulto y el señalamiento estigmatiza 

y marginaliza a los personajes. En la novela de Paolo Po, junto a su largo lamento 

por la pérdida repentina de Fernando el que considera que es el amor de su vida, el 

muchacho de los fantasmas se detiene a reflexionar sobre la ofensa que reciben los 

homosexuales por el simple hecho de serlo y lo que esta estigmatización trae 

consigo como puede ser la necesidad de huir de casa o el tener que estar siempre 

a la expectativa pues no se puede saber cuándo se puede ser víctima de una 

agresión por motivos de odio. 

Dice Didier Eribon afirma que existe una injuria que todo homosexual 

atraviesa: los insultos, esos que son lanzados cuando se camina por la calle “no son 

simples palabras emitidas casualmente. Son agresiones verbales que dejan huella 

en la conciencia […] El insulto es, pues, un veredicto”138. El insulto se toma como 

una verdad objetiva sobre el injuriado haciendo que la persona señalada como ese 

‘otro’ lo acepte y lo convierta en un rasgo de su personalidad y, de esa manera, 

estigmatizarlo. 

“¿Por qué permites que nazcamos?”139 pregunta el muchacho de los 

fantasmas a Dios como una forma de reniego a su ‘naturaleza desviada’. El 

protagonista se asume a sí mismo como alguien al margen de la norma, como 

alguien propenso a sufrir agresiones por el simple hecho de existir siendo ese uno 

de los efectos que produce la injuria, hace que el injuriado también reproduzca el 

discurso de que su orientación sexual es lo que va a definir todos los demás 

aspectos de su vida. Según Eribon: “La injuria es un enunciado performativo: Su 

función es producir efectos y, en especial, instituir o perpetuar la separación entre 

los «normales» y aquellos a los que Goffman llama los «estigmatizados», e inculcar 

esta grieta en la cabeza de los individuos. La injuria me dice lo que soy en la misma 

medida en que me hace ser lo que soy”140. 

Se puede hilar el argumento de Eribon sobre la performatividad del insulto con 

la performatividad de género propuesta por Butler en El género en disputa y la forma 

en que la filósofa, años después, enlaza esta cuestión con su concepto de 

                                                             
138 Eribon, Didier. Reflexiones sobre la cuestión gay. Ed. Anagrama. Barcelona, 2001. p. 29-30. 
139 Po, Paolo. Op. Cit. p. 105. 
140 Eribon, Didier. Op. Cit. p. 31. 



60 
 

precariedad que sufren algunos individuos por su sexo, raza, género, nivel 

socioeconómico u orientación sexual pues Butler menciona que “la performatividad 

de género está completamente relacionada con quien es considerado a efectos de 

vida, quien puede ser leído o entendido como ser viviente”141. Para las personas 

con una orientación sexual periférica es una pregunta constante el si son dignas o 

merecedoras de amor, afecto y, siquiera, reconocimiento ante el estado.  

En el capítulo 16 de 41 o el muchacho que soñaba en fantasmas el 

protagonista ahonda en la desesperanza de pertenecer a esa ‘raza maldita’ 

comparándose a sí mismo y, en subsecuente, a todos los homosexuales con la 

plaga que son las ratas en las ciudades, se ve y se entiende como una peste: 

“¡Somos ratas! Como ratas nos escondemos en la mugre para no ser vistos. Cuando 

nos dejamos ver parecemos ratas con levita, o, ratas que quieren parecer 

decentes.”142 El muchacho de los fantasmas sabe que su presencia no es bien 

recibida en ciertos sectores sociales y al no ser bienvenido entiende que, si en algún 

momento, así como él de un golpe mató una rata alguien puede matarlo a él pues 

el perpetrador del crimen podría escusarse en que está acabando con una plaga.  

Como rata me arrinconarían y descargarían su asco sobre mí. Porque ellos 
consideran que lesiono su sociedad constituida sobre costumbres tradicionales. 
Porque para ellos soy un apestoso. Porque para ellos soy un hombre que da 
asco y que es grandemente perjudicial a su moral. Porque no me ajusto a sus 
leyes. Porque no puedo vivir de acuerdo con los dictados de su conciencia.143  
 

En 1963, año en que es publicada la novela de Po, no existía en México 

protección alguna para el homosexual, como ya se ha mencionado con anterioridad 

y esto se ve reflejado en la literatura de temática homosexual producida en esa 

etapa anterior al destape. El diario de José Toledo y 41… muestran a personajes 

que hablan desde la resignación, una resignación de que sus vidas no merecen la 

pena ser lloradas o defendidas como lo menciona Butler en La fuerza de la no 

violencia:  

en este mundo, las vidas no se valoran de la misma manera y no siempre se 
presta atención a los reclamos contra las agresiones y el asesinato de los que 

                                                             
141 Butler, Judith. “Performatividad, precariedad y políticas sexuales”. Revista de Antropología 
Iberoamericana. Vol. 4 núm. 3. Septiembre-diciembre 2009. Traducción de Sergio López Martínez. 
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=62312914003. 
142 Po, Paolo. Op. Cit. p. 125. 
143 Ibidem p. 126. 



61 
 

son víctimas. Y una de las razones es que esas vidas no se consideran dignas 
de ser lloradas o, lo que es lo mismo, no merecen un duelo. Hay muchas 
razones para ello, entre las que destacan el racismo, la xenofobia, la homofobia 
o la transfobia, la misoginia y el sistemático desprecio por los pobres y 
los desposeídos.144  
 

Cuando al inicio de este capítulo se menciona que el homosexual tiene que 

buscar alternativas para expresar sus intereses sexoafectivos pues al ser estos 

considerados inmorales se hace referencia a lo expresado por Butler y Eribon, el 

homosexual vuelve suyos estos prejuicios “Y nosotros nos llenaremos de hormigas 

también cuando nos muelan a palos.”145 Esta marginación que el mismo 

protagonista acepta lo lleva a un estado de precariedad poniendo en juego su 

situación como sujeto, específicamente como sujeto merecedor de protección. El 

capítulo 16 de 41… es largo soliloquio del protagonista donde termina rindiéndose 

y aceptando que no tiene escapatoria de experimentar un trágico final. 

‘Y si alguien más ha de arrebatarme la vida ¿Por qué no hacerlo yo mismo?’ 

Podría argumentar un homosexual. “Erubiel quiere suicidarse”146, anuncia al lector 

el muchacho de los fantasmas, acto seguido, habla de cómo este amigo, Erubiel, 

sufre una doble desgracia, pues no sólo es homosexual, sino que también está 

confinado a una silla de ruedas. Así como en apartados anteriores se hace mención 

a René, un ex amante del protagonista que aunado a su orientación sexual es un 

hombre que vive marginalidad económica, o sea, un sujeto marginal dentro de un 

grupo ya de por si precarizado es posible observa otro sector marginado: los 

homosexuales con discapacidades motrices. 

Con Erubiel o René se puede apreciar el imaginario social predominante: sólo 

se va a abogar por tu supervivencia si puedes ser considerado objeto de deseos 

para otros homosexuales, si eres pobre o con alguna discapacidad estás destinado 

a la segregación incluso dentro de grupos segregados. En palabras de José Joaquín 

Blanco: “perderse en la masa citadina, el homosexual gana libertad siempre y 

cuando tenga el nivel de vida suficiente para moverse sin terror en lugares 

clandestinos, para pagar las altas cuotas de los lugares y las costumbres toleradas 

                                                             
144 Butler, Judith. La fuerza de la no violencia. Ed. Paidós. México, 2022. p. 34.  
145 Ibidem p.128. 
146 Ibidem p. 176. 



62 
 

mediante la extorsión evidente o velada, y sobre todo para sentirse con derecho a 

vivir su vida de un modo diferente”147.  

Cabe la posibilidad de que la injuria de la que es víctima el homosexual se 

extienda a su familia nuclear. Un hombre homosexual puede tratar de huir de su 

entorno familiar para así evitar que ellos también sean señalados por tratar de 

protegerlo. 41… presenta a Javier, otro de los amigos del muchacho de los 

fantasmas, quien huye de casa porque fue descubierto. Como antecedente para 

abordar al personaje de Javiera habría que volver a la figura del armario homosexual 

de Kosofsky Sedgwick y la relación de este con la relación padres-hijo:  

cuando las personas gays de una sociedad homofóbica se descubren, sobre 
todo a padres o cónyuges, es con la consecuencia de un daño potencialmente 
grave que es probable que circule en ambas direcciones. Incluso el propio 
secreto patógeno puede circular contagiosamente como secreto: una madre 
dice que la salida del armario de su hijo la ha sumido, a su vez, en el armario 
de su comunidad conservadora.148 
 

Javier, amigo y antiguo amante del muchacho de los fantasmas, quiere 

‘cambiar’ para complacer a su familia “—No quiero seguir siendo así… cambiaré… 

necesito cambiar…. Me lo ha pedido mi madre”149. Javier se lamenta que su 

‘naturaleza’ afecte a su familia nuclear y teme que eso los lleve a una segregación 

social. Aquí es posible observar lo que Eribon comenta sobre el homosexual que es 

señalado y se le insulta, amenaza y violenta hasta el punto de que este asuma que, 

efectivamente, su orientación sexual es anormal y tiene que sentirse avergonzado. 

El amigo del protagonista es secuestrado por una banda de jóvenes dedicados 

a vigilar y extorsionar a homosexuales, éstos llaman al padre de Javier para pedir 

dinero a cambio de que el ‘secreto’ de su hijo no salga a la luz: “En el paraje obscuro 

vio a su hijo: estaba en medio de un círculo de sombras armadas de cadenas, 

bañado en sangre. Al querer decir algo recibió el primer latigazo: ‘¡Su hijo es 

puto!’”150.  

Como lo menciona Kosofsky Sedgwick, los padres después de tal revelación 

no pueden mirar a otro lado, no hay marcha atrás. El secreto ha sido revelado y 

                                                             
147 Blanco, José Joaquín. “Ojos que da pánico soñar”. En México se escribe con J. Op. Cit. p. 259 
148 Kosofsky Sedgwick, Eve. Op. cit. p. 106-107. 
149 Po, Paolo. Cit. p. 125. 
150 Ibidem. p. 132. 



63 
 

ahora también los incluye a ellos y debe decidir si están dispuestos a entrar en el 

armario o expulsar al causante de la injuria que ha caído sobre la familia. “—Quise 

abandonar mi casa. Sentí que mi presencia era indigna. Pero, mis padres me 

ordenaron quedarme a su lado. Me han dicho que si soy así no es culpa mía… Los 

viejos se han puesto más viejos y sé que cuando no estoy junto a ellos, lloran. 

Mamá, débilmente, me ha pedido que cambie… y… ¡voy a cambiar!, ¡a 

cambiar…!151”. 

Huir de casa o terminar con su vida, ese es el destino de un homosexual en 

una literatura anterior al coming out, es lo que se relata 41… con personajes como 

Javier o Erubiel, siendo este segundo alguien marginalizado dentro de un grupo ya 

de por sí relegado. Erubiel quiere terminar con su vida “Erubiel quiere suicidarse. Lo 

dijo así, simplemente, sin complicaciones”152. Los finales trágicos no son algo que 

sólo presente la novela de Paolo Po, El diario de José Toledo, publicada casi al 

unísono de 41… narra es sus páginas los últimos días de su protagonista antes de 

que, por decepciones amorosas y por sentirse sin salida, decide terminar con su 

vida153. Esto muestra un imaginario social homófobo, como se ha mencionado a lo 

largo de la investigación.   

Eribon presenta el término de vidas diferidas154 haciendo referencia a la figura 

del armario homosexual, teorizada por Kosofsky Sedgwick. Vidas diferidas pues 

“sólo comienzan cuando el individuo se reinventa al salir de su silencio”155 o al 

decidir no hacerlo, se podría agregar. La vida de Fernando, el muchacho de los ojos 

limpios, cambia al decidir quedarse en la Ciudad de México para vivir las 

experiencias que ésta pueda ofrecerle, así mismo la vida del muchacho de los 

fantasmas cambia al tratar de regresar al armario y ser alguien ‘respetable’. Cada 

decisión que toman los personajes de 41… va acompañada de su sexualidad y de 

cómo esa decisión los afectará o beneficiará. 

                                                             
151 Ibidem. p. 133. 
152 Ibidem. p. 176. 
153 Cfr. Barbachano Ponce, Miguel. El diario de José Toledo. Ed. Premia. 1988.   
154 Eribon, Didier. Op. Cit. p. 49. 
155 Idem.  



64 
 

La vida de los personajes se ve afectada por su caminar en las calles de la 

Ciudad de México pues eso determina el cómo serán vistos por todos esos otros 

que también la habitan. El recorrer y proclamar suyas las calles no es algo exclusivo 

de los homosexuales de mediados del siglo XX mexicano, son muchos los que las 

reclaman como suyas. Vicente Quirarte ahonda en la acción voluntaria del andar o 

caminar las calles de la ciudad como una nueva oportunidad de vivirla y así también 

una nueva forma de narrarla: “Quien explora la ciudad con plena conciencia, otorga 

un nuevo sentido al caballero andante. Como el resto de los hombres, utiliza sus 

piernas para moverse por la urbe. Pero los misterios, imperceptibles para los ojos 

del común de los mortales, adquiere en la visión del andariego profesional una serie 

de códigos”156.  

Cada uno de estos ‘iniciados’ que camina la ciudad tiene sus propios códigos 

y 41… nos presenta los del hombre homosexual citadino por esa razón la decisión 

de tomar el último apartado para poner el foco en los personajes con los que convive 

el protagonista. Al hacer esto es posible entender cómo el ser personajes 

marginados y, por tal motivo, estar susceptibles a la precarización hace que la 

Ciudad de México se les presente de manera distinta a la de un ciudadano diurno y 

heterosexual. 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
156 Quirarte, Vicente. Op. Cit. p. 577. 



65 
 

“Este desgraciado marica, esta puta cabrona.”157: Elena, una 

representación del homosexual en los bajos fondos de la Ciudad 

de México  

 

 

En el capítulo anterior se menciona a 41 o el muchacho que soñaba en fantasmas 

de Paolo Po como una de las novelas fundacionales para la narrativa homosexual 

del país, ahora, se toma para su análisis una de las novelas fundacionales158 de la 

narrativa negra en México: Los errores de José Revueltas quien publica su sexta 

novela en 1964 con comentario poco favorables de la crítica, según indica Philippe 

Cheron159, pues su narración bipartita y mezcla de géneros la volvieron poco 

accesible. Con el paso de las décadas la obra ha podido ser revalorada al ser leída 

por nuevas generaciones.  

Al lector podría surgirle la duda de por qué tomar la novela de José Revueltas 

en una investigación que, hasta ahora, se ha concentrado en la narrativa 

homosexual mexicana. La respuesta a ese cuestionamiento sería que Revueltas, 

en Los errores, traza a un personaje homosexual, así como otros autores de su 

generación también lo hicieron, ejemplo de ello son Juan José Arreola en su novela 

La feria (1963); Carlos Fuentes en “A la víbora de la mar” (1964) y Rosario 

Castellanos en su cuento “Cabecita blanca” (1971), por mencionar algunos.  

Estas obras, a pesar de presentar personajes homosexuales, no entran en los 

catálogos de narrativa homosexual mexicana puesto que “el tema gay es 

meramente tangencial en la obra de estos autores, siempre circunstancial a otros 

temas principales”160. Las autoras y los autores mencionados, incluyendo a José 

Revueltas, lograron crear un estilo propio y sus obras obtuvieron reconocimiento 

internacional, así que, resulta pertinente detenerse a estudiar el tratamiento de este 

                                                             
157 Revueltas, José. Los errores. Ediciones Era. México, 2018. p. 31.  
158 Cfr. Pereyra Espinoza, Rodrigo. “La violencia endémica en la formación de México”. En José 
Revueltas: Los errores y los aciertos. Sonia Peña (coordinadora). FCE. México, 2014. p. 215.  
159 Cfr. Cheron, Philippe. “Siglo de José Revueltas, medio siglo de Los errores”. En José Revueltas: 
Los errores y los aciertos. Op. Cit.  
160 Torres, Víctor Federico. “Del escarnio a la celebración. Prosa mexicana del siglo XX”. En México 

se escribe con J, una historia de la cultura gay. Miguel Capistran, Michael K. Schuessler 

(coordinadores). Editorial Planeta. México, 2010. p. 88. 



66 
 

personaje en una novela que no tiene la intención de ser tomada como narrativa 

homosexual. Cabe hacer la aclaración de que tampoco esta investigación tiene 

como objetivo tomar ninguna de estas obras e incluirlas en los catálogos de 

narrativas gay mexicana. Se toma la novela de Revueltas para analizar la forma en 

que el autor retrata y construye un personaje homosexual y lo inscribe en el basto 

mundo de personajes de la obra revueltiana.  

En Los muros de agua (1941) Revueltas presenta en uno de los personajes, 

Soledad, la homosexualidad femenina, en el caso de Los errores se presenta a 

Elena, quien es descrito como un homosexual degenerado y completamente 

obsesionado con Mario Cobián, uno de los protagonistas. Elena es un apodo que le 

adjudica Cobián, y que es un juego de palabras al ser Elena un hombre con 

enanismo: Elena-no.  

Después de que se haya analizado 41 o el muchacho que soñaba en 

fantasmas y haciendo una lectura detenida de Los errores, prestando especial 

atención a Elena surgen varios cuestionamientos: ¿Qué lugar ocupa Elena entre 

todos los marginados que habitan los bajos fondos plasmados en la novela? ¿cómo 

funciona la dupla Elena-Mario? ¿Comparten características los homosexuales de 

41… y Elena? Con estas mismas preguntas es que puede formularse la hipótesis 

central que tiene este capítulo: Elena sufre distintas marginaciones, unas 

ocasionadas por su enanismo, otras por su homosexualidad y por desenvolverse en 

los bajos fondos geográficos de la Ciudad de México. 

La novela narra dos historias que terminan por unirse a ratos: en un primer 

momento el lector conoce a Mario Cobián, un padrote que decide disfrazarse de 

agente viajero para así, con ayuda de Elena, llevar a cabo un atraco a un usurero. 

Este mundo en el que están inmersos Mario y Elena se van develado otros 

habitantes de los bajos fondos como lo son la Magnifica y la Luque, la primera amiga 

y amante de Mario y la segunda la mujer con la que Mario quiere huir a Tijuana 

después de hacerse del dinero de don Victorino. A través de estos personajes es 

que se recorre otra arista de la ciudad, el mundo del hampa.  

La segunda historia inicia con los rumores de una huelga de trasportistas que 

cuenta con el apoyo del Partido Comunista Mexicano (PCM). Es con este 



67 
 

acontecimiento que se da a conocer al lector a ‘vacas sagradas’ del PCM, otros 

militantes que corren el riesgo de ser expulsados y a policías y aliados que buscan 

frustrar esta huelga. Revueltas presenta una novela con una fuerte carga ideológica 

que ya se había dejado clara en novelas anteriores como en El luto humano (1943) 

y en Los días terrenales (1949).  

En el libro José Revueltas: Los errores y los aciertos, coordinado por Sonia 

Peña, se encuentran reunidos catorce ensayos que giran alrededor de distintos 

aspectos con la intención de abordar la novela desde todos los puntos posibles 

como lo son la violencia, el erotismo o las teorías literarias latinoamericanas. El 

interés de esta investigación es aportar otro punto de vista a los estudios de los que 

ha sido objeto la sexta novela de Revueltas, pero ahora desde otros aparatos 

teóricos como lo son las los estudios gais/queer, en un afán por que estas preguntas 

que se le realizan al texto sirvan para ver desde otras perspectivas una obra que, 

por algunas décadas, igual que 41…, quedó al margen de la crítica. 

Sonia Peña ubica los acontecimientos de la novela de dos maneras: la acción 

evocada, siendo esta la década de 1930, y la acción contemporánea, refriéndose a 

la década de 1950 específicamente en el periodo presidencial de Miguel Alemán 

(1946-1952)161. Peña argumenta que Revueltas sitúa los acontecimientos en una 

atmosfera que evoca los años treinta, pero con acontecimientos y personajes 

históricos que pueden ser rastreados en los cincuenta.  

Es relevante mencionar las fechas en las que se ubica las acciones para 

entender cuanta distancia existe entre ambas novelas ya que los hechos narrados 

en 41 o el muchacho que soñaba en fantasmas muestran al protagonista en la 

Ciudad de México de finales de la década de los cincuenta y principios de los 

sesenta. Se menciona ya que es importante para, igual que en el capítulo anterior, 

entender cómo y bajo qué condiciones es que surge un personaje como Elena y con 

esto poder hacer una especie de análisis comparativo entre homosexuales de 

narrativa de temática homosexual y, en este caso, un homosexual de novela 

negra/policiaca.  

                                                             
161 Cfr. Peña, Sonia. “Génesis del texto”. En José Revueltas: Los errores y los aciertos. Op. Cit. p. 
247-268.  



68 
 

El siglo XX ve desaparecer los bajos fondos como se habían conocido hasta 

el momento, la expansión de las grandes ciudades los saca de los márgenes y 

termina atrapándolos, así lo explica Dominique Kalifa:  

Pero una de las evoluciones más notables y más significativas del gran siglo XX 
reside en el progresivo desplazamiento de los bajos fondos desde los márgenes 
de la sociedad, donde nacieron y se definieron, hacia las profundidades de otros 
universos, que sólo mantienen con nuestro mundo social relaciones de orden 
metamórfico […] El siglo XX parece al contrario marcado por el agotamiento 
progresivo de los sociocentrismos, y la transición a concepciones mucho más 
abiertas y plurales de lo que es, o puede ser, el mundo social.162 
  

En Los errores la historia se desarrolla en estos lugares atrapados por la 

ciudad, eso que alguna vez fueron la periferia, quedan atrapados con la expansión 

de los centros sociales, pero el perjuicio que hay sobre ellos no cambia, ni las reglas 

internas tampoco. Las calles que recorrer los personajes siguen siendo bajos 

fondos, sigue siendo este mundo torcido que tiene sus propias leyes, sus propios 

códigos y a los que alguien poco entendido no puede acceder. Los personajes de 

Los errores son esos otros habitantes nocturnos de los que se hace referencia 

cuando se dice que no sólo el homosexual reclama la noche de la ciudad como 

suya, todos estos habitantes también lo hacen y también la padecen, claro está, 

unos más que otros. “La noche es pureza, territorio aparte, lugar de unos 

cuantos.”163 

Las acciones narradas en Los errores transcurren en un lapso menor a las 24 

horas, comenzando con la llegada de Mario y Elena a un motel.  Gran parte de los 

sucesos ocurren durante una larga noche donde todos los personajes hacen 

cualquier cosa excepto descansar. Vicente Quirarte argumenta que tanto Huerta 

como Revueltas comparten su visón de la ciudad nocturna: “la noche es el Caos, y 

el día es la Creación”164 esta visión se ve plasmada en la novela de Revueltas pues 

los personajes, los que logran ver el amanecer, tienen una especie de 

transformación. “Sin la iniciación que supone explorar y soportar el paso y el peso 

                                                             
162 Dominique, Kalifa. Los bajos fondos. Historia de un imaginario. Instituto de Investigaciones Dr. 
José María Luis Mora. México, 2018. Traducción: Álvaro Rodríguez Luévano. p. 255.  
163 Quirarte, Vicente. Elogio de la calle. Biografía literaria de la Ciudad de México 1850-1992. Ed. Cal 
y arena. México, 2016. p. 551. 
164 Ibidem. p. 245.  



69 
 

de la noche […] no se tendría la preparación heroica para comprender el alba”165. 

Tal vez no heroica como apunta Quirarte, pero una transformación a final de 

cuentas.  

José Joaquín Blanco se refiere a Los errores como “la novela más profunda 

de la Ciudad de México. Y acaso, dentro de su carácter asombroso, irregular, casi 

monstruoso, la que mejor expresa la cultura y sensibilidad del México de mediados 

de siglo.”166 La noche en Los errores muestra esa otra cara, la de los bajos fondos 

geográficos, delimitados por la marginación. A través de una narración que lleva a 

los personajes hasta su propia destrucción es que esta novela muestra lo violenta 

que puede llegar a ser la ciudad al ocultarse el sol.  

El capítulo está dividido en tres apartados para lograr abarcar de mejor manera 

elementos importantes en cada uno de ellos. Se parte desde elementos generales 

para lograr posicionar a Elena en las jerarquías de los bajos fondos, para en seguida 

ver cómo es la relación entre él y el personaje que marca todo su desarrollo en la 

novela, Mario Cobián. Para finalizar, se retoma a los personajes homosexuales de 

41 o el muchacho que soñaba en fantasmas y, de esta manera, hacer una 

comparación entre los homosexuales con poder adquisitivo de mediados de siglo 

XX, que son los que presenta Po, y el homosexual de las periferias que sufre otro 

tipo de marginaciones. Al hacer estas comparativas no se pretende poner en una 

misma categoría a amabas novelas sino al contrario, ver cómo autores con 

trayectorias tan distintas escriben sobre el homosexual a mitad de siglo.  

 

 

3.1 “Tienes la ciudad por cárcel”167: Los habitantes de los bajos fondos y la 

Ciudad de México a través de la pluma de Revueltas  

 

El personaje que atañe a esta investigación es el de Elena, sin embargo, no es 

posible aislarlo sin antes ubicarlo junto a los otros personajes que conforman los 

bajos fondos en la novela de Revueltas. Si en el capítulo anterior se pone el foco 

                                                             
165 Idem.  
166 Blanco, José Joaquín. José Revueltas. Editorial Terra Nova. México, 1985. p. 18. 
167 Revueltas, José. Op. Cit. p. 358. 



70 
 

sobre los bajos fondos ‘morales’ en Los errores se ubica al lector en esas zonas 

marginales de los años treinta, en un México en búsqueda de una identidad, con 

una capital que año con año aumenta su población y con esto las desigualdades. 

Evodio Escalante argumenta que los personajes en la totalidad de la obra de 

Revueltas son hombres y mujeres que tienden a moverse “hacia abajo y hacia las 

orillas”168, personajes que se descubren atrapados en sus circunstancias y deciden 

no luchar sino dejarse llevar.  

Ejemplo de esos personajes que se ‘hunden’ es la novela que aquí compete. 

Los errores comienza presentando a Mario Cobián despojado de su traje de 

pachuco y el cabello corto, es decir, con un disfraz, en este caso, de vendedor de 

seguros. El Muñeco se encuentra encerrado en un cuarto de hotel listo para, junto 

con Elena, realizar el robo a Don Victorino, un usurero que ha hecho su fortuna 

aprovechándose de la miseria de todos esos hombres y mujeres que viven al día en 

las zonas marginales de la Ciudad de México.  

Como lo explica Kalifa, una de las características de los bajos fondos tiene que 

ver con sus jerarquías, son vistos como una contrasociedad “todo el imaginario de 

los bajos fondos descansa en esta creencia de la existencia de una nación, de un 

pueblo.”169 De forma que también se puede argumentar que los personajes de la 

novela demuestran estas jerarquías puesto que viven en lugares de la Ciudad de 

México identificados como indeseables donde abunda el crimen, pero no todos lo 

que los habitan los sufren de la misma manera. Fernando Cortés deja claro que no 

todos los habitantes de zonas marginales son esencialmente marginados, puede 

que viva en zonas de marginación, pero no la experimentan170, como es el caso de 

Don Victorino, pues él vive en estos espacios de miseria y más que ‘sufrirlos’ los 

provoca con sus préstamos de altos intereses a personas que viven al día. Otros no 

experimentan esa marginación de la misma manera, como es el caso del Muñeco.   

                                                             
168 Escalante, Evodio. José Revueltas: una literatura del “lado moridor”. FCE. México, 2015. p. 80.  
169 Kalifa, Dominique. Op. Cit. p. 51.  
170Cfr. Cortés, Fernando. “Consideraciones sobre la marginación, la marginalidad, marginalidad 
económica y exclusión social”. Papeles de población. 2006, vol.12, n.47. pp.71-84. Disponible en: 
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S140574252006000100004&lng=es&nr
m=iso. Consultado: 12/07/2025.  



71 
 

Cobián planea convertirse en ladrón por un día: “Voy a convertirme en rata -

se dijo-, me voy a volver un rata, pero nada más por esta vez y ahí queda”171. Con 

este juego de juego de palabras el autor pone al tanto sobre la personalidad del 

protagonista: sí, es un padrote que se aprovecha de mujeres y de cualquiera que 

esté en situaciones de marginación, pero no es ‘una’ rata, no es ‘un’ rata, sólo 

pretende ser uno por algunas horas.   

El Muñeco termina por enredarse en situaciones que no estaban en el plan 

original. A raíz de su intento de robo, con ayuda de Elena, el protagonista va 

hundiéndose en la paranoia, sintiendo que todo el que lo observa sabe de sus 

planes. Cobián termina por abandonar el botín y con el a su compañero, deja 

moribunda en una habitación a su ‘querida’ Lucrecia, la Luque, como la conoce la 

gente, involucra a todos sus conocidos en estos acontecimientos fallidos. Y termina 

por cooperar con la policía para encarcelar a comunistas que estaban planeando 

una huelga. La novela se convierte en una descripción de infortunios que van 

ocurriéndole a los personajes en esa noche a la que no todos sobrevivirán.  

La crítica señala que la novela posee la capacidad de construir personajes que 

se aproximan o rayan en lo grotescos siendo esto también es una característica de 

los bajos fondos pues en el imaginario social se ve a estos lugares como “el doble 

invertido, falsificado, caricaturizado, de la sociedad ordenada.”172 dejando claro que 

los personajes de la novela, que forman parte del ‘mundo’ del muñeco, son esos 

‘otros’ esos que no caben en la moral de la época. Los personajes en Los errores, 

los del mundo del hampa está unidos por la miseria. Evodio Escalante argumenta 

que a sus personajes Revueltas no los piensa como un calco de la realidad o como 

una especie de simple metáfora: 

Lo que Revueltas pretende […] es captar no un reflejo mecánico, directo de la 
realidad, sino su movimiento interno, aquel aspecto de la realidad que obedece 
a leyes y a través del cual esta realidad aparece en trance de extinción, en un 
franco camino a desaparecer y convertirse en otra cosa.173 
 

Esa forma de describir los personajes revueltianos es similar a la que Kalifa 

utiliza para referirse a los bajos fondos pues indica que no deben ser entendidos 

                                                             
171 Revueltas, José. Op. Cit. p. 16 
172 Kalifa, Dominique. Op. Cit. p. 55.  
173 Escalante, Evodio. Op. Cit. p. 18.  



72 
 

como un mundo que de forma azarosa se encuentra ‘abajo’ en el orden social, sino 

que están ahí, como los personajes de Revueltas, de forma deliberada “es un 

mundo que es jalado hacia abajo, en un movimiento siempre descendente.”174 

Como ya se ha mencionado, el historiador francés rastrea el surgimiento de los 

bajos fondos con el surgimiento de las ciudades modernas del siglo XIX y argumenta 

como poco a poco fueron absorbidos y terminaron por desaparecer en las primeras 

décadas del siglo XX. Pero la forma en que Kalifa se refiere a los bajos fondos y 

Evodio Escalante lo hace sobre los personajes revueltianos permite que se puedan 

utilizar como punto de partida los conceptos propuestos en la investigación de 

Kalifa, pues en el momento histórico que se enmarca la historia de la novela es la 

de un México en transición donde esos espacios marginales a las orillas de la 

Ciudad de México habían quedado absorbidos por ella, pero su reputación de 

lugares inhóspitos seguiría allí. 

Antes de continuar y que este apartado se centre en Elena y los otros 

habitantes de los bajos fondos vale la pena hacer mención de un episodio en la 

novela donde Jacobo Ponce, un militante comunista y alter-ego del autor en la obra, 

ve desde su ventana como un camión de mudanzas causa todo un alboroto:  

Una tibia sonrisa burlona se insinuó en los labios de Jacobo. Exageraba, 
evidentemente, en su papel de observador cósmico. Lo absurdo del 
espectáculo, allá abajo, sin embargo, subyugaba hasta las lágrimas, hasta la 
desolación más impúdica, hasta la delicia, tan sólo porque, en efecto, podía 
resolverse del modo más sencillo visto el problema desde el ventanal. Bastaba 
con dos o tres maniobras simples y lógicas. Desde luego que el minotauro, el 
pobre y voluminoso carro de mudanzas, ese viejo elefante de circo, reumático 
y sin porvenir, era inocente de cuanto pasaba. Los demás tenían necesidad de 
un enemigo, de un culpable sobre el que pudieran descargar su odio; pero 
tomando el hilo de Ariadna en las manos, el minotauro dejaba de existir en el 
mismo momento. No había un minotauro individual y privado. Todos eran el 
minotauro. Jacobo también.175  
 

Todos eran el minotauro, dice el narrador, y se podría añadir: todos pueden 

llegar a ser ese minotauro. En Los errores nadie está buscando deliberadamente 

acabar con alguna injusticia o encontrar a los verdaderos ‘culpables’, se busca un 

chivo expiatorio que ayude a lograr los fines individuales. Mario Cobián utiliza a 

                                                             
174 Kalifa, Dominique. Op. Cit. p. 32.  
175 Revueltas, José. Op. Cit. p. 102.  



73 
 

Elena para lograr el atraco, los miembros del PCM están buscando cómo 

deshacerse de los miembros que ya no se acoplan a los intereses del partido y los 

oficiales y sus personas cercanas buscan la manera de poder culpar a los 

comunistas de la huelga de trasportistas para así poder encarcelarlos y por disolver 

el partido.  

En la novela de Revueltas siempre se está buscando una vida que ‘valga 

menos’ que pueda ser utilizada y aquí es posible referir a Butler con la cuestión   de 

vidas que ‘valen’ o no, como lo en Cuerpos que importan (2002) y retomado después 

en La fuerza de la no violencia (2020). Jacobo Ponce desde las alturas de la ventana 

de su departamento se da cuenta que él también en algún momento puede ser como 

ese camión de mudanzas, pero en ese momento él se desprende de estos ‘otros’ 

envueltos en el caos, ve todo ese espectáculo desde afuera, no como uno de los 

implicados en esta maraña que se ha creado en las calles. 

La dicotomía adentro-afuera resulta importante para entender los bajos 

fondos, la marginación, las problemáticas que viven personas en situación de 

marginalidad social o económica, así como la exclusión social176, porque para que 

haya alguien no pueda acceder a bienes o derechos básicos, o seres abyectos 

como los llamaría Butler177, tiene que haber alguien que sí lo haga. Con la migración 

acelerada de las zonas rurales a la capital mexicana es que las desigualdades y, 

por lo tanto, las zonas de marginación crecen de manera acelerada, creando anillos 

de miseria de los que el ‘buen ciudadano’ quiere alejarse de tal modo que esos 

lugares alejados quedan atrapados el aumento de la población y la ciudad, 

específicamente esas zonas, ya no son sinónimo de progreso, se vuelven lugares 

asociados con el crimen y el peligro “la ciudad es el espacio de lo feo, del vicio, del 

espíritu del lucro, de las pasiones enfermas”178, comenta Kalifa.   

“Estás en libertad, tienes la ciudad por cárcel.”179 Son las palabras que le dicen 

los oficiales a Mario Cobián antes de dejarlo ir, con la condición de que coopere con 

                                                             
176 Cfr. Cortés, Fernando. Op. Cit.  
177 Cfr. Butler, Judith. Cuerpos que importan: sobre los límites materiales y discursivos del “sexo”. 
Ed. Paidós. Argentina. 2002. Traducción de Alcira Bixio. p. 20.  
178 Kalifa, Dominique. Op. Cit. p. 61.  
179 Revueltas, José. Op. Cit. p. 358. 



74 
 

ellos cuando se lo soliciten. Es esa misma condena la que se repiten día con día los 

habitantes de las zonas marginales de la Ciudad de México en las que transcurre 

gran parte de la novela, saben que no tienen salida. El muñeco, Elena y personajes 

que se van presentando al lector como la Luque, La Jaiba y La Magnifica, son 

habitantes de estos bajos fondos que conforme avanza la narración van presentado 

la forma de aceptar su lugar en el mundo, como lo menciona Evodio Escalante180, 

no como capricho sino porque las circunstancias a su alrededor es lo único que 

permiten: que se hundan. 

En gran parte de este apartado se ha tomado como pieza central a Mario 

Cobián porque para entender a personajes como los mencionados en el párrafo 

anterior es importante ver la relación que éstos tienen con él, con el Muñeco. 

Lucrecia es de quien el lector se entera de cómo fue que llegó a ser la ‘querida’ del 

protagonista. Es una mujer que desde siempre ha sufrido por los hombres en su 

vida: abusada por su padre, infeliz con su exmarido e infeliz ahora con el Muñeco. 

Toda la trama de novela comienza por la idea de Cobián de sacar a la Luque de esa 

ciudad/prisión sin saber que Lucrecia también quiere huir de él.  

Ella trabaja como prostituta, como todas las otras mujeres de los bajos fondos 

en la novela porque en estos lugares una mujer ‘honesta’ no puede sobrevivir: “No 

hay mujeres ‘honestas’ […] porque en los bajos fondos brotan, desbordan 

literalmente, las mujeres ‘de la mala vida’. La prostitución está por doquier en estos 

lugares.”181 Lucrecia ejemplifica ese ‘estar consiente’ de que no hay otra salida. 

Quiere alejarse del Muñeco huyendo a Veracruz, pero es descubierta por su amante 

y golpeada casi hasta la muerte, es en ese momento que se da cuenta que no hay 

forma de escapar que esta es su vida y debe aceptarlo. 

Ahora estaba presa, un rostro preso tras las rejas de sombra que proyectaba la 
persiana. Pero esto venía a ser, no un capricho de la luz, sino la verdad de su 
vida: una prisionera de todo lo existente. Siempre encerrada en la cárcel de las 
cosas y de sus absurdas relaciones, víctima de una maldición que la hacía 
convertir en cárcel todo aquello a donde iba o a donde se encontraba, como si 
alguien la siguiera invisible a sus espaldas para cerrar con llave cada vez una 
puerta tras de ella.182 
 

                                                             
180 Cfr. Escalante, Evodio. Op. Cit. p. 87.   
181 Kalifa, Dominique. Op. Cit. p 46.  
182 Revueltas, José. Op. Cit. p. 173.  



75 
 

Con Lucrecia, una mujer que desde temprana edad ha sufrido abusos por 

todos aquellos que le rodean se puede ejemplificar la forma en que los personajes 

de Revueltas están en condiciones precarias por acciones que de alguna manera 

ellos no controlan o no controlan al cien por ciento. El nivel socioeconómico, el lugar 

de nacimiento, la raza, el sexo o la orientación sexual son elementos que definen el 

grado de marginalidad de un sujeto perteneciente a grupos vulnerables 

ocasionando que puedan terminar en situaciones de precariedad.  

Mismo es el caso de las otras dos mujeres que rodean a Cobián: la Jaiba y la 

Magnífica. La primera de ellas, aparte de insinuarse que ejerce el trabajo sexual, su 

manera de ganarse la vida es con un puesto de comida corrida que sirve a las 

personas que regresan o se dirigen a sus trabajos. Se describe al lector a la Jaiba 

como una antigua amiga del Muñeco con el que, cuando hay oportunidad, tiene 

encuentros sexuales. Como se ha venido recalcando, la vida de estos personajes 

gira alrededor de Mario, la Jaiba al verlo llegar disfrazado en lo primero que puede 

pensar es que se está ocultado de la policía “- ¿Mataste a Luque, Muñeco? -Esta 

era la súbita conclusión a la que la Jaiba había llegado. […] Sí, sí, Muñeco. Te van 

a agarrar preso.”183 La Jaiba entiende que ahora su destino es ese: proteger a Mario 

de la policía así eso suponga abandonarlo todo y huir con él, sabe que su vida, a 

partir de ese momento va consistir en ‘salvar’ a su amigo. 

La Magnifica por su lado sentía que le debía devoción a este padrote, es ella 

quien le advierte que Lucrecia planea huir “- ¡No quiero que sufras, Muñeco, no 

quiero! ¡Vete corriendo antes de que se vaya! ¡Está necia en dejarte! Cuando te 

encontré con la Jaiba, me acababa de despedir de ella”184. Todo lo hace por amor 

al protagonista igual que Elena, que la Jaiba o Luque la Magnifica no pueden huir 

al Muñeco, su destino está atado al del él. Con estos personajes es que se logra 

entender eso que Evodio Escalante llama avance hacia abajo, no hay forma de que 

los personajes no se hundan en la obra de Revueltas: 

Se está delante de un rigor absoluto: no hay nada en esta máquina que haga 
pensar en el progreso. Mejor dicho, el único detectable es un progreso de la 
degradación, una horrible intensificación de lo deforme y degradado.185  

                                                             
183  Ibidem. p. 146-147.  
184 Ibidem. p. 168. 
185 Escalante, Evodio. Op. Cit. p. 63.  



76 
 

 

Así como en el capítulo anterior se argumenta que el homosexual es un 

personaje marginal aquí se ha recalcado la manera en que los habitantes de los 

bajos fondos con los que convive Elena son también marginados y excluidos. Si se 

pasa esta marginación al terreno de la crítica literaria se pueden entender, en 

términos de Hans Mayer, como personajes marginados no por elección o porque de 

forma consciente hayan decidido ir contra la norma o la moral establecida, no fueron 

dioses quienes los pusieron al margen “No fueron condenados por un estamento 

que les fuese estructural o ideológicamente hostil. Fueron condenados por sus 

semejantes.”186  

Los personajes que recorren zonas marginales de la Ciudad de México en la 

novela no transgreden los imaginarios sociales en los que se inscriben de manera 

que lo hacen otros personajes literarios, aquí se aprecia a personajes que están en 

los limites sociales de los que “la existencia misma se constituye en transgresión a 

los límites.”187 Su propia existencia es ya una transgresión a los márgenes sociales 

pues se encuentran habitando espacios que se consideran inhabitables así pues, 

este puñado de personajes viven en zonas marginación lo que los expone a ser 

sujetos marginales tanto de manera económica como social a lo que Fernando 

Cortés llama “exclusión social”188. 

Mario Cobián, Elena, Lucrecia, la Jaiba y la Magnifica y otros personajes como 

el taxista con tosferina o la mujer que huye de los policías son esos excluidos de los 

derechos sociales en la novela de Revueltas, son quienes se ven como los ‘otros’ 

para aquellos que tienes poder adquisitivo como don Victorino o para los oficiales o 

los miembros del PCM. Son vistos como ‘una causa perdida’ por todos aquellos que 

se encuentran en algún ‘centro’. Hasta en estos mismos espacios marginales hay 

quienes están en centros y quienes en las afueras.  

Lucrecia, la Jaiba y la Magnifica ven como su centro al Muñeco, están 

dispuesta, o resignadas, a que sus vidas pueden cambiar en cualquier momento por 

                                                             
186 Mayer, Hans. Historia maldita de la literatura. Taurus Ediciones. España, 1982. Traducción: Juan 
de Churruca. p. 18.  
187 Ibidem. p. 19. 
188 Cortés, Fernando. Op. Cit.  



77 
 

las decisiones del protagonista. Y esto, como se ha explicado, no por un capricho 

sino como una resignación es algo que va más allá de lo personal sino por todas las 

circunstancias que forman el espacio en la novela las cosas ‘así funcionan’. Todo 

va en un continuo descenso en esta cadena de errores que se van acumulando a lo 

largo de la obra. 

 Habiendo puesto el contexto de cómo es que se ven representados los bajos 

fondos en Los errores y cómo es que funciona las interacciones entre quienes lo 

recorren. Los siguientes dos apartados servirán para identificar la manera en que 

se le margina, excluye y/o precariza a Elena conforme a todo lo expuesto en este 

primer apartado. ¿dónde y cómo es que cabe un homosexual de talla baja en estos 

lugares designados como ‘de perdición’.  

 

 

3.2 “¡Mátame, Muñeco!” 189: Elena, su lugar en los bajos fondos y su relación 

con el Muñeco 

 

Si hay algo que se ha venido repitiendo a lo largo de esta investigación es que, en 

el imaginario social, los bajos fondos (tanto los morales como los geográficos) son 

asociados inmediatamente con la idea de la suciedad, no importa el lugar donde se 

encuentren, los pobladores de estos espacios serán siempre el mismo y esta idea 

queda impregnada en lo más profundo de las sociedades del siglo XIX y del XX. 

Entre todas las ‘razas’ de este submundo es posible identificar al homosexual, 

volviendo a citar a Antonio Marquet: “históricamente el homosexual ha sido pecador, 

enfermo, traidor, criminal, trasgresor, extraviado, un ser grotesco.”190 Palabras que 

se han utilizado para describir también a los distintos pobladores de estas zonas de 

marginación aunque en estas categorías en que se dividen los bajos fondos siempre 

será mejor ser un ladrón, un criminal o pobre antes que homosexual y, desde su 

escena inicial, Los errores lo deja muy claro. La novela comienza: 

Ahí a sus espaldas, visto en el cuadro del espejo, a unos cuantos pasos, entre 
las cobijas del camastro, dormía el pequeño cuerpo infantil, verdadero hasta lo 
alucinante, hasta la saciedad. Dentro de algunos minutos comenzarían todas 

                                                             
189 Revueltas, José. Op. cit. p. 31.  
190 Marquet, Antonio. El crepúsculo de heterolandia. UAM, Biblioteca de Ciencias Sociales y 
Humanidades. México, 2006. p. 36.  



78 
 

las cosas, sin que ya nadie pudiera detenerlas, una detrás de otra, sometidas a 
su destino propio, extraordinarias y tangibles, más allá de esto, en una especie 
de infinito. Un infinito concreto e irreal como una borrachera. Comenzarían 
cuando se aproximara a despertarlo, esto era indudable. Cuando se aproximase 
a sacudir con la mejor de sus rabias, con ese odio, al pequeño cuerpo, para 
sacarlo de sus puercos sueños, los sueños viciosos en que estaría metido de la 
cabeza a los pies. El pequeño y sucio cuerpo de Elena.191 
 

Revueltas inicia su novela presentando al lector a un hombrecillo monstruoso 

en la cama de un hotel barato de la Ciudad de México. Para este momento no se 

ha hecho mención de su sexualidad, pero el narrador deja claro que ese que se 

encuentra acostado es anormalmente pequeño, un puerco, vicioso, sucio y alguien 

odiado.  Al avanzar la narración se explica que entró a la habitación escondido en 

un maletín cargado por Mario Cobián esto por dos motivos importantes: primero, un 

agente viajero hospedándose en un hotel no levanta sospechas segundo, que dos 

hombres (aunque uno de ellos sea un enano) pidieran hospedarse juntos era razón 

suficiente para negarles la entrada por considerarlos homosexuales que iban al 

establecimiento para tener relaciones sexuales así, desde el primer capítulo, se da 

a entender que ese enano es alguien a quien mantener oculto porque su sola 

presencia puede arruinarlo todo. 

Esta escena inicial de la novela es la que presenta la relación Mario-Elena, 

una de las tantas duplas de las que es parte el protagonista. Al ser Elena un 

personaje secundario todo lo que se va descubriendo sobre él es a través de su 

relación con el Muñeco. La crítica ha argumentado que esta mancuerna está 

compuesta por un homosexual ‘confeso’ y uno que trata de reprimirla. Así lo 

menciona Jorge Zamora en un ensayo dedicado a Los errores, plantea varias 

hipótesis sobre la dupla mencionada, la marca como una “relación ambigua en tanto 

que no se sabe si efectivamente existe una relación homosexual”192 y no sólo es la 

posible bisexualidad del protagonista lo que pudiera inferirse, Zamora también 

sostiene que Elena es la personificación de todo lo que Mario odia de sí mismo o, 

también, de Elena como un posible talismán193.  

                                                             
191 Revueltas, José. Op. Cit. p. 11. 
192 Zamora, Jorge. “Universo siniestro: sentido y función del doble”. En José Revueltas: Los errores 
y los aciertos. Sonia Peña (coordinadora). FCE. México, 2014. p. 190.   
193 Cfr. Zamora Jorge. Op. Cit. p. 191-192 



79 
 

En esta investigación se toman dos posturas sobre el odio de Cobián hacia su 

compañero, la primera de ellas puede ir de la mano de los argumentos planteados 

por Zamora: Mario Cobián ve a Elena como a alguien a quien tiene que dominar en 

todo momento, no porque le desagrade físicamente y lo crea un pervertido por su 

sexualidad, sino porque éste no lleva un disfraz. Esa es la diferencia entre los 

integrantes de esta dupla: Elena sabe que su condición de enanismo, su 

homosexualidad y su falta de poder adquisitivo lo ponen en desventaja ante una 

gran parte de la población y por su lado Mario tiene que esconderse tras el apodo 

de El muñeco, el agente viajero o, al final de la novela, Mario miembro de la policía. 

La diferencia es, como se mencionaba en el apartado anterior, que Elena entiende 

que no hay salvación así que está dispuesto a seguir el juego de Mario pues él no 

tiene nada que perder. 

Siguiendo con la segunda postura se puede discutir que en la novela en ningún 

momento existe la intención de mostrar a Mario como alguien bisexual u 

homosexual dentro del armario. Al contrario, las interacciones que tiene con Elena 

resultan ser las mismas que tiene con la Luque, la Magnifica o la Jaiba, incluso con 

la interacción que tiene con don Victorino al llegar a su despacho. Mario a través de 

estos actos de ‘seducción’ en lugar de poner en duda su sexualidad la reafirma: 

Mario es tan ‘hombre’ que puede hacer caer en sus redes a cualquiera o como lo 

definen Insausti y Fernández: “era un ritual performativo productor de virilidad 

medular en el modo en el cual se producía, reconocía y negociaba la 

masculinidad”194.  

La escena entre Elena y Mario en el cuarto de hotel antes de salir a realizar el 

atraco puede resumirse de esta manera: Mario despierta a Elena que está en un 

profundo sueño y éste tras la sorpresa comienza a gritar, el encargado del hotel 

escucha una voz distinta a la del vendedor de seguros que alquiló la habitación y va 

a tocar a su puerta para asegurarse de que no haya nadie más ahí, mucho menos 

otro hombre. Mario, para evitar que Elena eche todo a perder lo besa, un beso que 

“jamás iba más allá de un simple beso inocente, sin malicia, con asco” el narrador 

                                                             
194 Insausti, Santiago Joaquín, y Máximo Javier Fernández. "De chongos y mayates: masculinidades 
y sexo heterosexual entre hombres en Argentina y México (1950–1990)." Historia Crítica No. 77. 
Colombia, 2020. https://doi.org/10.7440/histcrit77.2020.06 



80 
 

deja claro que siempre que hay contacto entre esta dupla es acompañado del asco 

y el odio de Mario.  

Es importante enfatizar que, en todo momento, aparte de describir a Elena 

como un ser monstruoso y depravado, también se le describe como alguien 

femenino, no físicamente sino en su forma de comportarse. El narrador muestra a 

Mario caer en las redes de este enano homosexual como caería en las de cualquiera 

de las prostitutas de los bajos fondos: “Mario conocía sus mañas de mujerzuela, 

todas sus malas artes de mujerzuela.”195  Resulta pertinente mencionarlo porque 

esto ayuda a dejar clara la sexualidad del Muñeco, al ser él quien con sus tácticas 

de padrote logra calmar a este personaje a quién le ha dado un apodo femenino y 

que se comporta como una “puta cabrona”196.  

Se dice que deja clara su sexualidad puesto que se puede clasificar a Mario 

como un mayate o chichifo nombre que se le da en la homocultura197 mexicana a 

hombres heterosexuales que seducen o tienen sexo con hombres homosexuales 

para obtener algún favor o beneficio monetario198. Entonces, siguiendo este orden 

de ideas, no importaría si eran amantes o no, Mario resulta, en cierta medida, 

absuelto de ser señalado como homosexual puesto que, como afirma Schuessler:  

para la mayoría de los mexicanos, el único participante de grado en una relación 
homosexual es el hombre pasivo, el puto, a quien se confronta con el macho 
activo que, luego de la comparación, resulta más macho por haber dominado a 
otro hombre.199 
 

De esta manera es que en Los errores no se puede tomar como actos 

provenientes desde una homofobia interiorizada por parte del protagonista como si 

ocurre en otros casos de la literatura latinoamericana, ejemplo de ello es El lugar 

sin límites (1966) del chileno José Donoso. El protagonista de la historia es la 

Manuela, un travesti que trabaja junto a otras prostitutas en un burdel a las afueras 

del pueblo donde vive su ambigüedad de identidad de género sin preocupaciones. 

                                                             
195 Revueltas, José. Op. Cit. p. 30.  
196 Ibidem. p. 31.  
197 Término utilizado por Michael Karl Schuessler para referirse a la cultura gay.  
198 Cfr. Téllez-Pon, Sergio. “De maricón, puñal y otras joterías,” Confabulario, suplemento cultural de 
El Universal. México, 22 de junio de 2025. 
199 Schuessler, Michael K. “Locas, chichifos, mayates y machos calados. Historia y homosexualidad 
en el cine”. en México se escribe con J. Schuessler, Michael K. y Miguel Capistrán (coordinadores). 
Penguin Random House. México, 2022. p. 199-200.   



81 
 

Al burdel lo frecuenta todo tipo de visitantes, entre ellos un hombre llamado Pancho 

quien comienza a tener sentimientos por la Manuela y en su afán por ocultar lo que 

podría ser un destape homosexual Pancho termina matando a golpes al 

protagonista en su intento por permanecer oculto200.  

Por su parte, como se ha mencionado, en la novela de Revueltas no se ve al 

protagonista preocupado por ocultar su sexualidad. Mario se sabe poseedor de un 

capital erótico que lo ayuda a lograr cumplir las tareas que tiene en mente, sin 

embargo, sí existe una cuestión que aflige al Muñeco: que se descubran sus planes 

y tenga que confesar y perder su ‘reputación’.  Al estar oculto en el veliz Elena se 

descubre portador de un poder sobre Mario mismo que no soltará durante todas sus 

apariciones en la novela.  

El hombre lo miró desconcertado. Se apoyaba sobre el veliz. Abajo, dentro de 
aquella placenta, el enano sentía la presión, sólida, pareja, humana. ¿Qué tal si 
mandaba todo al diablo?, pensaba el enano. ¿Si levantaba la tapa del veliz? No 
los iban a tomar por rateros, desde luego, sino tan sólo por unos simples 
homosexuales […] “¿Y a mi qué me importa? -se dijo-. Lo soy, lo soy, lo soy.”201 
 

Elena ahora tiene el poder de romper el silencio202 acordado, de alguna 

manera, entre él y Mario. Al reconocerse como alguien que no tiene forma de salir 

bien librado de la situación, entendiéndose como alguien al margen es que puede 

decidir si arruinar o no el plan de su compañero. “Lo soy, lo soy, lo soy”203 se repite 

para sí mismo y esa afirmación ayuda al lector a entender más sobre este personaje. 

Elena no oculta su homosexualidad, así como no puede ocultar ser un enano, pero, 

a diferencia de otros personajes homosexuales de los que se ha hecho mención, 

para Elena ser homosexual resulta ser sólo otra de las cuestiones por las que se le 

margina y que el termina por aceptar.  

En el momento en que el encargado del hotel sospecha de dos hombres 

hospedados en una habitación Mario Cobián desarrolla lo que Didier Eribon llama 

“el miedo de ser descubierto”204. Este ‘miedo’ lo desarrollan poblaciones 

                                                             
200 Cfr. Donoso, José. El lugar sin límites. Alfaguara, México, 2017. 
201 Revueltas, José. Op. Cit. p. 38.  
202 Cfr. Kosofsky Sedgwick, Eve. Epistemología del armario. Ediciones de la tempestad. España, 
1998. Traducción de Teresa Bladé Costa. p. 15.  
203 Revueltas, José. Op. Cit. p. 38. 
204 Eribon, Didier. Reflexiones sobre la cuestión gay. Ed. Anagrama. España, 2001. Traducción de 
Jaime Zulaika. p. 74.   



82 
 

estigmatizadas como es el caso de los hombres homosexuales quienes buscan 

relacionarse con otros hombres homosexuales a los que ‘no se les note’. No, Mario 

no forma parte de esta población, pero es consciente de que ha tenido que seducir 

a Elena en más de una ocasión para lograr que acceda a ayudarlo y esto lo convierte 

en alguien que puede ser señalado como homosexual y así caer de lo alto de la 

jerarquía de los bajos fondos hasta la una de las poblaciones marginadas en los 

mismos cinturones de miseria.  

Al encerrarlo en el veliz Cobián deja algo claro: Elena no puede ser visto. 

Quitarle ese derecho a ser visto representa la animalización que sufren ciertos 

personajes de Revueltas205, este hombrecillo queda relegado a ser sólo parte de un 

plan mucho mayor. Al aceptar su homosexualidad Elena pone en ‘riesgo’ a quienes 

estén a su alrededor, en este caso el protagonista de la novela, pone a Mario en 

riesgo de ser confundido por alguien como el enano: despreciable y depravado.  

Esa condena a ‘no existir’ en ese momento es exclusivamente para que el 

encargado del hotel no los tome por homosexuales, porque de ser así Mario Cobián 

tendría que dejar de ser el agente viajero y volver a ser el Muñeco para explicar que 

no es un “desgraciado marica”206, como su acompañante, él sólo quería robarle a 

un usurero para lograr salir de la espiral de decadencia, porque en estos espacios 

de los bajos fondos es mejor ser un ladrón o padrote que un homosexual.  

Ese momento en el que se le obliga a Elena a permanecer oculto dicta las 

bases para entender cómo el imaginario social tiene la fuerza para dictar qué y quién 

puede y debe ser visible, en este caso un enano homosexual visto más como 

animal/cosa que como persona no merece ser visto porque sólo perjudica a quienes 

están a su alrededor. Encerrar al homosexual en un armario, como lo explica 

Kosofsky Sedgwick207, levantar barreras para que quede claro que el homosexual 

no cabe ni debe ser visto en los márgenes sociales.  

Estando Elena escondido en el veliz dentro de la Oficina de don Victorino 

comienza a escuchar todo lo que el usurero hace antes de cerrar y así poder salir y 

cometer el atraco. Entre las cosas que escucha está la risa del prestamista que hace 

                                                             
205 Cfr. Evodio Escalante. Op. Cit. p. 22.  
206 Revueltas, José. Op. Cit. p. 31.  
207 Cfr. Kosofsky Sedgwick. Op. Cit.  92.  



83 
 

que el lector pueda entender otro rasgo del personaje que atañe a esta 

investigación:  

La risa de don Victorino era de pronto la de una vieja obscena y ofrecida, la de 
las horribles ancianas que tratan de seducir a los jovencitos, no sin antes 
regañarlos con enorme escándalo […] Anda, se dijo Elena, no vaya a resultar 
ahora con que también es maricón.208  
 

Retomando lo dicho en párrafos anteriores sobre cómo no es posible hablar 

sobre homofobia interiorizada en el personaje de Mario Cobián pero sí se puede 

distinguir este rasgo en el personaje de Elena pues muestra características que lo 

pueden definir como un homosexual con odio interiorizado, rasgo característico de 

los personajes homosexuales que se han venido trabajando. Igual que ellos, Elena 

no está exento de su contexto donde ser mujer o cualquier rasgo que se asocie con 

ello se ve como un signo de debilidad. En palabras de Monroy Cuellar 

La homofobia internalizada es un fenómeno que demanda ir más allá de la 
aceptación o rechazo de una orientación sexual como una simple atracción por 
personas del mismo sexo, pues tiene que ver con un constructo de género en 
donde el ser homosexual se asocia con lo femenino y, por tanto, “degrada” al 
hombre al rango de inferioridad en el que se tiene a la mujer, viéndolo, 
metafóricamente, como un traidor al género dominante. Siendo ésto [sic] lo que 
se traduce en una persona homosexual: ser yo mismo está mal/es motivo de 
vergüenza.209 
 

Así que si el imaginario social en el que este personaje está inscrito le hace 

entender que ser homosexual está mal porque es como ‘ser mujer’ éste va a tomar 

los rasgos distintivos del hombre heterosexual para así evitar señalamientos. Elena, 

a pesar de los apodos y las descripciones en la novela, es un personaje masculino 

que ve a los personajes femeninos de la novela como inferiores. Se ve a si mismo 

como el amante oficial del Muñeco, en su mente ha creado la historia de que a quien 

en realidad ama es a él y no a Lucrecia a quién ve como un estorbo y que no es 

merecedora del cariño del protagonista por ser una prostituta. Elena no pretende 

liberarse de ese verdugo llamado Mario Cobián, lo que él quiere es que sea sólo su 

verdugo:  

                                                             
208 Revueltas, José. Op. Cit. p. 68.  
209 Monroy Cuellar, Norman Iván. “Homofobia internalizada. Una revisión desde la teoría de género 
y la psicología social”. Educación Y Salud Boletín Científico Instituto De Ciencias De La Salud 
Universidad Autónoma Del Estado De Hidalgo. Volumen 5 No. 10. México, 2017.  
https://doi.org/10.29057/icsa.v5i10.2532. 



84 
 

Pensó en Mario Cobián. “A mi me debe todo, el cabrón. No lo voy a dejar que 
me haga una jugada. Conmigo no. Si no corta a la Luque, me les pego a fuerza; 
me tendrán toda la vida pegado a ellos, hasta en la cama, entre sus mismas 
piernas. Ya lo saben. Conmigo no. Me les pego hasta que se mueran.”210 
 

Una notable diferencia entre los personajes femeninos del mundo del hampa 

y Elena es que ellas se conocen, tienen interacciones entre sí, para bien o para mal, 

saben de la existencia de la otra. En cambio, Elena parece estar consagrado a Mario 

y lo único que espera es que éste se consagre de la misma manera o sino al menos 

que no se pueda librar de él. Al final Elena sólo busca ejercer esa misma autoridad 

y poder que el muñeco ejerce sobre de él. No busca liberarse, no puede, las 

condiciones en las que está inmerso hacen que ‘la libertad’ no esté dentro de sus 

planes. Para el personaje ‘la libertad’ es poder ser él verdugo, el padrote.  

Evodio Escalante describe a los personajes revueltianos como en una 

constante espiral en descenso y hacia los márgenes y es exactamente así como se 

siente la última aparición de Elena en la novela antes de su muerte. Después de 

que un tercero mata a don Victorino, Elena puede salir de veliz en el que estaba 

confinado para comenzar a tomar el dinero de manera errática, con Mario 

suplicando que le abra la puerta pues piensa que acaba de matar a la Luque “Estaba 

seguro que lo hizo por él o por su causa, por su fiel e inseparable Elena.”211 Mario 

sale con Elena y el veliz lleno de dinero perdiéndose en la noche.  

En repetidas ocasiones se ha dejado claro que en el imaginario social en que 

son escritas estas obras impera la idea de que el personaje homosexual de la 

literatura mexicana de hasta los años setenta no tenía otra alternativa que terminar 

loco o muerto y Elena no escapa a este determinismo. Mario cree que lo están 

siguiendo los oficiales por la muerte de Lucrecia y por el atraco al usurero, entra en 

pánico y decide deshacerse del dinero y de Elena.  

“El veliz se precipitó al vació y luego fue arrastrado por las infames aguas, 

llenas de inmundicias y excrementos, del canal.”212 Elena murió ahogado dentro del 

veliz, murió entre excremento y Mario se sintió libre de ese pequeño y monstruoso 

verdugo resumiendo con esta escena el poder del imaginario social y del 

                                                             
210 Revueltas, José. Op. Cit. p. 207.  
211 Ibidem. p. 246.  
212 Ibidem. p. 247. 



85 
 

determinismo hacia las personas homosexuales, parafraseando a Butler: sus vidas 

no son dignas de ser cuidadas y muchos menos lloradas. 

 

 

3.3“en fin de cuentas se sacó su merecido.”213: Similitudes y/o diferencias 

entre los personajes homosexuales de Los errores y 41 o el muchacho que 

soñaba en fantasmas  

 

La muerte de Elena no es tomada en serio, el mismo Mario, después de haber 

arrojado el veliz a la corriente de aguas residuales, se siente liberado al deshacerse 

de su compañero: “Imaginó la agonía de Elena, ahogándose dentro del veliz 

invadido de porquería y esto tuvo la virtud de comenzar a tranquilizarlo hasta casi 

sentirse bien”214. Esto ayuda a ejemplificar el argumento que se ha venido 

retomando a lo largo del presente trabajo, la idea de que, antes de la lucha por la 

reivindicación de la población homosexual de los años setenta, el homosexual no 

tiene otra salida que terminar muerto; pero no por causas naturales sino por alguna 

ITS, sobredosis, suicidio, alguna paliza, o cualquier otro tipo de muerte violenta.  

El que Elena haya muerto ahogado en un arroyo de aguas negras y que nadie 

haya sentido compasión, al contrario, haya pensado que ‘se había tardado’ es la 

manera en que el autor presenta al lector con lo sórdido que resulta el mundo de la 

periferia en las primeras décadas del siglo XX en México. No hay tiempo de llorar a 

quienes se alejan de lo que se espera que sea un ciudadano ‘de bien’. El Muñeco 

queda absuelto de la golpiza que le propino a Lucrecia, del asalto, de la muerte de 

Elena porque en los bajos fondos esas son cosas que suceden todos los días. 

Evodio Escalante acuña un término para explicar las relaciones que tienen los 

personajes de la obra de Revueltas, los describe como personajes con conexiones 

excrementales: 

porque el excremento es por sí mismo una manifestación de lo 
divergente, pero al mismo tiempo, y sin que sea posible marcar un límite 
tajante, lo divergente conecta con lo muerto, con el acabamiento, e 

                                                             
213 Ibidem. p. 358.  
214 Ibidem. p. 247.  



86 
 

incluso con la conciencia del acabamiento [...] la intensidad excremental 
resume el movimiento típico de los flujos de la máquina revueltiana.215  
 
Escalante explica la manera en que la despersonalización, los cuerpos 

balados y la animalización pueden ser contenidas en las conexiones excrementales 

de la obra revueltiana pues está conexión con el acabamiento hace que los 

personajes se dejen ir “se trata más bien de defecarse, de orinarse a sí mismo en 

el reconocimiento de lo muerto, de empobrecerse, y de conquistar en el 

empobrecimiento una absoluta libertas”216. Las escenas sórdidas y explicitas son 

recurrentes en la obra de Revueltas y, como se ha mencionado, los personajes de 

abandonan a estos lugares en un movimiento siempre en descenso.  

Ese movimiento “hacia abajo y hacia afuera del cuerpo social”217 al que se 

refiere Escalante en los personajes revueltianos, es también usado por Dominique 

Kalifa para referirse a los bajos fondos del siglo XIX, los habitantes de estos lugares 

son asociados con eso que son asociados los personajes en Revueltas: lo sucio, lo 

criminal, lo que está por perecer, lo abyecto, lo que ya no funciona. E igual que 

Escalante Kalifa sostiene que estos lugares de miseria no son accidentales, son 

creados de manera estratégica así pues “Este mundo, por cierto, no es solamente 

el de abajo, es un mundo que es jalado hacia abajo, en un movimiento siempre 

descendente”218. La muerte de Elena tiene una conexión puede ser vista como un 

último descenso, hasta lo más bajo de este submundo pues el agua, para Kalifa, es 

una de las características principales de la descendencia de estas zonas de 

marginación: 

 Hacia abajo, encontramos el agua, el agua estancada, apestosa, pútrida, la 
cloaca que se refiere a su sentido inicial y marítimo de los bajos fondos, pero 
también a la representación clásica de los infiernos, bordeados por es Styx, el 
rio de los muertos. Aquí todo el léxico es líquido. Se habla de fosas, de 
desagües, de precipicios, de abismos. Es un océano que traga a los más débiles 
o a los más viciosos219 
 

                                                             
215 Escalante, Evodio. Op. Cit. p. 84.  
216 Ibidem. p. 85.  
217 Ibidem. p. 57.  
218 Kalifa, Dominique. Op. Cit. p. 32.  
219 Ibidem. p. 33.  



87 
 

Elena, siguiendo con la idea de Kalifa, termina por formar parte de ese gran 

rio de aguas residuales, del que nunca tuvo oportunidad de escapar. El agua está 

presente en toda la novela, desde los primeros capítulos cuando se el narrador hace 

una digresión y pone al lector en la infancia de Mario Cobián cuando frecuentaba 

subir a la azotea y dispararles a los tinacos vecinos para dejarlos vacíos. También 

el agua se ve presente cuando otro de los personajes de la novela, Olegario Chávez, 

huye de prisión a través de los canales del drenaje, nadando entre la inmundicia y 

luchando contra ratas. Adrián Curiel Rivera menciona que “Los errores ejerce una 

fascinación repulsiva”220. El narrador de la novela describe con detalle esa agua 

estancada y maloliente para que al lector no le quede duda de que los personajes 

se encuentran entre el excremento como en el siguiente ejemplo:  

Olegario miraba el agua blancuzca, a medio centímetro de su nariz. Agua de 
los lavaderos, de las cocinas, de la enfermería, de los patios. […] Miraba la 
grasa como una piel de gelatina, los desperdicios de arroz cocido, los hilachos 
destrozados de las viejas vendas, los pellejos de frijol, apacibles y quietos, 
sobrenadando en las aguas de un mar prisionero y sosegado. Era un paisaje 
extraño, una blanca bahía artificial, brumosa y bella, en un puerto donde se 
había declarado la peste, sucio hasta la locura, donde todos los habitantes 
estaban muertos dentro de sus casas y hedían, transmitían a la atmósfera un 
aire orgánico nuevo, de gases descompuestos por la materia podrida, por todo 
lo que del cuerpo sobrevive tercamente, intestinos, vísceras, mucosa, 
cartílagos, un espantoso aroma embriagador, que entraba por la nariz como un 
alimento agrio, macerado por toda clase de secreciones envejecidas y 
pegajosas, que entraba por la nariz y lamía la garganta, el esófago, con su dulce 
y babeante lengua de perro.221 
  

Dominique Kalifa sostiene que son tres las razones de que el agua de un 

elemento primordial en los bajos fondos:  la primera es histórica pues en 

embarcaciones de guerra era como los imperios de deshacían de los indeseados; 

la segunda es la construcción mítica de los cuerpos de agua como infiernos y la 

tercera es la tristeza o desesperanza que provocan las desembocaduras de los 

cuerpos de agua222. Es con estas descripciones de la importancia del agua en todo 

este submundo que se puede sostener la deshumanización de la que son victima 

sus habitantes. Si el agua sucia simboliza lo indeseado o lo infernal entonces 

                                                             
220 Curiel Rivera, Adrián. “Novela primitiva o novela de creación”. en José Revueltas: Los errores y 
los aciertos. Sonia Peña (coordinadora). FCE. México, 2014. p. 27.  
221 Revueltas, José. Op. Cit. p. 135.  
222 Cfr. Kalifa, Dominique. Op. Cit. p. 34-36.  



88 
 

quienes viven alrededor de estos lugares también lo son. Y es que la falta de acceso 

a agua potable o a un sistema de drenajes dignos es también lo que pone los límites 

físicos en las ciudades, en las zonas donde no huele a aguas residuales es donde 

vive la gente de ‘bien’ y es a las afueras entre la peste donde sobreviven quienes 

estorban. 

Entonces, habiendo hilado las aportaciones de Evodio Escalante sobre las 

conexiones excrementales de los personajes revueltianos y las descripciones que 

hace Kalifa sobre los bajos fondos es posible también introducir el concepto de 

cuerpos abyectos propuesto por Judith Butler, donde plantea que el afuera y el 

adentro o son cuestiones intrínsecas pues no puede existir alguien adentro si no 

hay alguien afuera con quien compararse, así lo explica: 

Esta matriz excluyente mediante la cual se forman los sujetos requiere pues la 
producción simultanea de una esfera de seres abyectos, de aquellos que no 
son “sujetos”, pero que forman el exterior constitutivo del campo de los 
sujetos.223   
 

Entre esos que se encuentran fuera se puede observar a las poblaciones que 

se han mencionado a lo largo del capítulo: pobres, criminales, trabajadoras y 

trabajadores sexuales, pervertidos, enfermos… todo entra en una misma categoría 

para quienes ven este mundo desde afuera. Ahora bien, haciendo referencia al caso 

específico del homosexual se puede hacer el cuestionamiento ¿en dónde se ubica 

Elena junto con esos otros personajes homosexuales como el muchacho de los 

fantasmas, José Toledo o Javier Lavalle? Aquí es posible retomar el concepto de 

conexiones excrementales de Escalante. De cierta manera el homosexual, así como 

los personajes de Los errores, han sido asociados a la inmundicia, al excremento. 

La conexión que pueden tener estos personajes es la que trae consigo la injuria de 

ser señalado como un ser sucio. 

Comparar al homosexual con el excremento no es algo causal ni que haya 

surgido o comenzado a formar parte del imaginario social de manera reciente. Si 

bien no es posible hablar de homosexualidad antes de que se acuñara el termino 

en el siglo XIX sí se puede rastrear la condena por la práctica del pecado nefando. 

Guilhem Olivier menciona que no es posible rastrear textos anteriores a la conquista 

                                                             
223 Butler, Judith. Op. Cit. p. 19.  



89 
 

sobre la homosexualidad y que lo que se conoce sobre estas prácticas es a través 

de textos de religiosos, cronistas o textos europeos224. Lo que resulta pertinente 

destacar del estudio de Olivier es que muchos de los ‘nombres’ que se usan para 

referirse de forma despectiva hacía hombres que tienen sexo con hombres 

rescatadas de lenguas nativas tienen que ver con el excremento y con la 

enfermedad. Los siguientes son términos traducidos que el investigador toma del 

Códice florentino:   

Sodomita, puto. Corrupción, pervertido, excremento, perro de mierda, 
mierducha, infame, corrupto, vicioso, burlón, escarnecedor, provocador, 
repugnante, asqueroso. Llena de excremento el olfato de la gente. Afeminado. 
Se hace pasar por mujer. Merece ser quemado, merece ser abrasado, merece 
ser puesto en el fuego. Habla como mujer.225 
 

El listado de nombres que cita Olivier sigue, en gran medida, persiguiendo a 

hombres que mantienen relaciones sexoafectivas con otros hombres. El escarnio 

tiene siglo formando parte del imaginario de la cultura mexicana. Así pues, se podría 

señalar que al igual que los personajes de Revueltas, se podría utilizar para ubicar 

las semejanzas que tienen estos personajes homosexuales como una conexión 

excremental pues todos aparecen en un ambiente donde las letras mexicanas no 

tenían ni veían viable la reivindicación de este tipo de personajes y la constante es 

la injuria. 

Como se ha visto, estos mismos personajes reproducen la homofobia que 

viene desde afuera e interiorizan el discurso de que no hay otro modo u otro rumbo 

que sus vidas puedan tomar pues vienen cargando con prejuicios que llevan siglos 

dictando lo que puede o no hacer alguien homosexual. El muchacho de los 

fantasmas en 41… se reconoce como parte de una raza maldita de la que cree que 

es necesario huir; José Toledo en El diario es presentado como alguien incapaz de 

hace otra cosa que no sea pensar en el ser amado que se ha ido; Javier Lavalle en 

Después de Todo es quien alcanza a romper este patrón al no sentir culpa o 

vergüenza por su sexualidad.  

                                                             
224 Cfr. Olivier, Guilhem, “Conquistadores y misioneros frente al pecado nefando”. Historias Número. 
28. INAH, México, 1992, pp. 47-64. 

225 Idem.  



90 
 

Elena, a diferencia de estos otros personajes tiene otros problemas que 

resolver a parte de su homosexualidad, al igual que Javier Lavalle, no lamenta ni 

niega su homosexualidad, el acompañante de Mario Cobián la utiliza para moverse 

entre los bajos fondos. Si bien todos los personajes mencionados son victimas de 

la injuria no todos la viven de la misma manera. La homofobia no funciona como 

otros tipos de discriminación como el racismo. Antonio Marquet afirma que no hay 

un solo tipo de homofobia “hay homofobias, es decir, diversas formas de perseguir 

al gay sin pretender reducirlas todas a una razón: la homofobia debe ser también 

considerada en cuanto a clase social, edad, sexo, lugar, raza, nivel sociocultural.”226 

No va a ser el mismo tipo de rechazo el que va a experimentar un homosexual 

con poder adquisitivo y de apariencia ‘masculina’ como el protagonista de 41… que 

junto con otros homosexuales rechazan a los afeminados o a los pobres. Es por es 

eso que debe hacerse la aclaración de que, aunque poblaciones estén en 

situaciones de marginación no las viven de la misma manera por esa razón es que 

se hace una distinción entre marginación y precarización.  

Entonces se estaría argumentando que los homosexuales están en una esfera 

de exclusión social227 por su orientación sexual. Esta esfera podría nombrarse como 

bajos fondos morales pues se les excluye por algo que les es intrínseco, o como lo 

nombra el muchacho de los fantasmas “un cáncer inextirpable”228. De tal manera 

que la marginación que experimentan no va asociada al lugar donde están ubicados 

geográficamente, al contrario, su presencia en ciertos lugares los convierte en bajo 

fondo como se explicó en el segundo capítulo. Dentro de esta esfera de exclusión 

social existen otras pues no todos viven la homosexualidad de la misma manera. 

Como lo explica Fernando Cortés: que una persona habite zonas de marginalidad 

no lo convierte inmediatamente en sujeto marginal pues deben intervenir otros 

factores para identificar su nivel de marginalidad229.  

                                                             
226 Marquet, Antonio. Op. Cit. p. 50.  
227 Cfr. Jiménez Ramírez, Magdalena. “Aproximación teórica de la exclusión social: complejidad e 
imprecisión del término. Consecuencias para el ámbito educativo”. Estudios Pedagógicos. Volumen 
34, No. 1. Disponible en: http://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0718-
07052008000100010&lng=es&nrm=iso>. ISSN 0718-0705.  http://dx.doi.org/10.4067/S0718-
07052008000100010. 
228 Po, Paolo. 41 o el muchacho que soñaba en fantasmas. Ed. Costa-Amic. México, 2019. P. 99.  
229 Cfr. Cortés, Fernando. Op. Cit.  



91 
 

  Es por eso que en las novelas de las que se hace mención en el capítulo 

anterior se describen como esos bajos fondos morales creados por el imaginario 

social y perpetuados por la injuria donde el mismo personaje termina por aceptar 

ese determinismo en el que se le ubica: al final de 41… el muchacho de los 

fantasmas huye a Nueva York pues al perder a su amado y entenderse como 

alguien desechable sabe que es imposible amar o dejar de ser homosexual 

entonces se abandona a ese mundo podrido del que tanto quiso escapar.  

Por su parte Elena está envuelto en estos dos submundos se le rechaza por 

su orientación sexual entonces forma parte de los bajos fondos morales, pero 

también sufre marginación y está en riesgo de precarización por su enanismo, la 

pobreza y el contexto geográfico donde se desenvuelve así que también forma parte 

de los bajos fondos de los que trabajados por Kalifa ubicándolo como un sujeto 

precarizado y excluido dentro de un contexto de marginados y excluidos. Haciendo 

que el final que tiene en Los errores englobe todo lo que lo su existencia estaba ya 

determinada a ser: olvidada y sin derecho a ser llorada. “Olvidemos lo del enano; 

en fin de cuentas se sacó su merecido”230. 

Los personajes homosexuales en 41…, Los errores y las otras novelas 

mencionadas que fueron escritas en la década de los sesenta tienen un hilo 

conductor: la homofobia que imperaba en el tiempo y espacio que fueron creadas. 

Ni el muchacho de los fantasmas o Elena buscan ‘romper el molde’ de lo que se 

creía era un homosexual de mediados de siglo XX. Paolo Po y Revueltas no buscan 

reivindicar a al homosexual, crean a personajes que reflejan el pesimismo para esta 

población.  

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
230 Revueltas, José. Op. Cit. p. 358.  



92 
 

Conclusiones  
 

El sujeto marginal, su posible precarización y cómo esto se muestra en las novelas 

de Paolo Po y José Revueltas ha sido el eje de análisis de esta investigación. La 

pregunta central giró en torno a si los personajes de 41 o el muchacho que soñaba 

en fantasmas y Los errores pueden ser considerados marginados y/o precarizados, 

y, una respuesta corta sería contestar de manera afirmativa. En estas últimas 

cuartillas se extiende un poco más el cómo se considera que la pregunta central de 

esta investigación fue contestada.  

Los dos conceptos que fueron el punto de partida llevaron a que dentro del 

estudio se integrara un tercero: los bajos fondos. La delimitación del sujeto marginal 

y su precarización llevaron a preguntarse sobre los espacios que habitan estas 

poblaciones y fue ahí que los bajos fondos funcionaron como base para entender el 

entorno de los personajes siendo esta una característica que comparten las dos 

novelas, que en un principio podrían aparentar ser incompatibles.  

En ambas novelas la Ciudad de México y sus calles, callejones, avenidas 

representan un papel fundamental. Los protagonistas pasan la mayoría de la 

narración huyendo y escondiéndose en ella, ya sea de un peligro inminente o de 

ellos mismos. Este enorme espacio citadino que podría entenderse como liberador 

aquí se torna claustrofóbico. El muchacho de los fantasmas se siente atrapado, 

quiere huir de todo eso que alguna vez disfrutó, quiere limpiarse del pecado que 

trae consigo la ciudad. Elena está literalmente atrapado en un beliz, ahí pasa la 

mayor parte de la narración, encerrado como un animal, como un monstruo que 

tiene que ser ocultado y siempre merced de los arrebatos de Mario Cobián. 

Sí, el personaje homosexual en ambas novelas puede ser leído e interpretado 

como un personaje marginal y propenso a la precarización, sin embargo, aplicando 

el mismo marco teórico a ambas novelas estas arrojan distintas respuestas, cosa 

que era de esperarse por el tratamiento del tema que tiene cada autor. Se crean 

dos vertientes: el personaje homosexual marginal y creador de bajos fondos y el 

personaje homosexual marginal y precario que habita los bajos fondos.  



93 
 

Este homosexual que, a través de la injuria, el insulto y una homofobia 

interiorizada que se presenta al lector en 41 o el muchacho que soñaba en 

fantasmas da pie adentrarse en el análisis de ese homosexual creador de bajos 

fondos. Ver y estudiar al protagonista y personajes que le rodean como un sujeto 

marginal en dio pie a que el enfoque fuera distinto al planeado en un primer 

momento y se volvió más enriquecedor el análisis pues dio pie a ver que no solo su 

orientación sexual hace que se les pueda catalogar como una población marginal.  

Dentro de esta misma población existen estratos, códigos, prejuicios, todos 

estos alimentados por el imaginario social que puede leerse en la novela. Cada 

personaje nos va mostrando una forma distinta de ser un sujeto marginal y algunos 

de ellos como llevan esta marginalidad en contextos de precarización. El núcleo 

familiar, el nivel socioeconómico, la femineidad que proyecten, la cantidad de 

parejas sexuales, los lugares que recorren, todo esto hace que la experiencia que 

tengan unos y otros homosexuales sea distinta. Cada personaje que se va 

descubriendo en la novela devela situaciones que van dejando claro que no, no a 

todo homosexual se le margina por igual. El suicido, la pobreza, la migración, la 

homofobia interiorizada, el odio, todo eso les da matices distintos a las historias de 

personajes secundarios, antiguos amantes o amigos del muchacho de los 

fantasmas. 

El protagonista va narrando todos los lugares donde los hombres que tienen 

relaciones sexoafectivas con hombres se reúnen y como él esta asqueado de todo 

esto después de haber conocido Fernando. Estas descripciones ayudan a 

argumentar que en 41… los bajos fondos no son en realidad los lugares que estos 

personajes frecuentas: bares, cinematógrafos, parques, casas particulares… ellos 

son los bajos fondos. Con cada descripción dada por el protagonista se volvía 

evidente que las descripciones hechas por Kalifa podían ser repensadas en un 

contexto distinto y no aplicadas a lugares sino a personas. Dominique Kalifa en su 

estudio sostiene que con la llegada del siglo XX los bajos fondos modernos que 

surgen en Francia para crean nuevas ciudades se van diluyendo y transformando y 

en esta lectura es posible una de esas trasformaciones. Los conceptos que va 



94 
 

desglosando el historiador francés pueden ser reinterpretados a un contexto distinto 

al que él tenía en mente.  

El homosexual como un bajo fondo, así podría resumirse el segundo capítulo 

de esta investigación. Un homosexual cobijado por la clandestinidad de la noche, 

que nubla los rostros y abona al anonimato. Un submundo que lejos de estar unido 

está lleno de categorías que separan a los que pertenecen a éste. La marginalidad 

se vuelve clara cuando se compara a la novela de Po con otras de la misma temática 

publicadas en periodos cercanos donde los protagonistas tienen situaciones y 

recorren espacios similares. Estos espacios terminan siendo marcados por el 

homosexual que los frecuenta se pone una carga sobre los lugares sin importar si 

están ubicados en la periferia, en el centro de la ciudad o en algún penthouse, no 

importa el lugar porque sus visitantes y la injuria que cargan con ellos ha convertido 

estos espacios en bajos fondos morales.  

El homosexual que habita los bajos fondos y vive en situación de precariedad 

puede ser encontrado en la novela de Revueltas, específicamente en Elena que 

habita los bajos fondos geográficos de la Ciudad de México con otros personajes 

que no son homosexuales pero que comparte con ellos las situaciones de 

marginalidad y precariedad. En Los errores con el análisis fue posible observar 

cómo los límites se desdibujan cuando las situaciones cambian. El protagonista, 

Mario Cobián, cae ante los chantajes de Elena sin pensar en ningún momento que 

su hombría se verá afectada pues lo hace ‘por un bien mayor’, lo have para huir de 

la ciudad y la miseria. 

Acercarse a Los errores con un marco teórico que va sobre personajes de los 

márgenes y precarizados es algo que resulta casi obvio pues Revueltas en su 

literatura es conocido por crear este tipo de individuos en su obra literaria, misma 

que esta influenciada por las posiciones políticas del autor. La pregunta que había 

de hacerse para encontrar otras respuestas era sobre el lugar de Elena, del 

homosexual, en este basto mundo de sujetos marginales. 

También en la novela de Revueltas se puede observar esa reconfiguración de 

los bajos fondos. Si en la novela de Paolo Po el lector puede encontrarse con 

jóvenes que vienen de pueblos a buscar suerte en la ciudad, otros que además de 



95 
 

su homosexualidad cargan con el peso de la pobreza, o el abandono de la familia 

nuclear en Los errores es posible observar más a detalle los tipos de habitantes del 

mundo al revés. Se observa todo aquello de lo que se argumentaba al inicio de esta 

investigación en el marco teórico: individuos hechos a un lado, sin posibilidad de 

conseguir o beneficiarse de un reconocimiento como sujetos de derecho destinados 

a morir como vivieron: rodeados de violencia y miseria.   

En Los errores pasa algo que ya se comentaba sobre 41… y es que, aunque 

formen parte de una población marginal y que vivan en espacios de marginación no 

todos los personajes la viven de la misma manera. En Los errores es posible ver el 

trato hacia la mujer en estos contextos. La misoginia es una constante. Los 

personajes masculinos que aparecen en este mundo de hampa se saben 

superiores, saben que tienen un poder sobre los personajes femeninos, incluso 

Elena se sabe superior, sí es homosexual, pero es un hombre e incluso repite los 

patrones de homofobia interiorizada vistos en el muchacho de los fantasmas en la 

novela de Paolo Po.  

La fragmentación de las poblaciones marginales es algo que se puede 

observar y trabajar en ambas novelas. Los personajes están presos en estas calles, 

presos por que desde afuera ahí se les ha encasillado: en 41… los personajes no 

pueden escapar porque la injuria la llevan dentro y en Los errores el imaginario 

social y la falta de acceso a ser tratados como sujetos de derecho los ha llevado 

organizarse de distinta manera. Los personajes están encarcelados por la injuria y 

no hay forma de salir de ahí, ya sea porque no ven un futuro fuera de esos entornos 

como en el caso de Los errores o porque la injuria está dentro de ellos, no es posible 

extirparla como pasa en 41 o el muchacho que soñaba en fantasmas.  

Una de las aportaciones que deja esta investigación es la de haber creado una 

nueva forma de adentrarse al estudio de los personajes homosexuales a través de 

su comparación con las categorías de los bajos fondos aquí fue utilizado en novelas 

de la década de los sesenta en México, pero sería interesante valorar cómo estas 

mismas categorías funcionan en otras obras de narrativa homosexual, o en otros 

personajes homosexuales de las letras mexicanas. Es un área de oportunidad que 

queda abierta para futuras investigaciones. 



96 
 

Bibliografía  
 

Arteaga Martínez, Alejandro. “41 o el muchacho que soñaba en fantasmas (casi una 
novela) de Paolo Po”. La palabra y el hombre. Revista de la universidad 
Veracruzana, núm. 52. México, 2021. https://doi.org/10.25009/lpyh.v0i52.3142 
 
Barbachano Ponce, Miguel. El diario de José Toledo. ERA Ediciones. México, 1964. 
 
Barraza, Bob J. “El cruising en México, lugar de refugio, statement revolucionario y 
fetiche”. Revista COOLHUNTERMX. Publicado el 28/06/2021. 
https://coolhuntermx.com/el-cruising-en-mexico-lugar-de-refugio-statement-
revolucionario-y-fetiche/ 
 
Blanco, José Joaquín. José Revueltas. Editorial Terra Nova. México, 1985. 
 
Butler, Judith. Cuerpos que importan. Sobre los limites materiales y discursivos del 
“sexo”. Paidós. Argentina, 2002. Traducción de Alcira Bixio. 
 
Butler, Judith. Dar cuenta de sí mismo. Violencia ética y responsabilidad. Amorrortu. 
Argentina, 2009. Traducción: Horacio Pons.   
 
Butler, Judith. La fuerza de la no violencia. Paidós. México, 2022. Traducción de 
Marcos Pablo Mayer.  
 
Butler, Judith. “Performatividad, precariedad y políticas sexuales”. Revista de 
Antropología Iberoamericana. Vol. 4 núm. 3. Septiembre-diciembre 2009. 
Traducción de Sergio López Martínez. 
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=62312914003 
 
Butler, Judith. El género en disputa. El feminismo y la subversión de la identidad. 
Paidós. España, 2007. Traducción de Ma. Antonia Muñoz. 
 
Carrillo Acevedo, Diana Mirelle. “La sátira en el personaje de Elena en Los errores 
de José Revueltas”. UNAM. México, 2023. 
http://132.248.9.195/ptd2023/julio/0842662/Index.html 
 
Casas, Christo. Maricas Malas. Ed. Paidós. España, 2023. 
 
Castañeda, Mariana. La experiencia homosexual. Paidós. México, 2007.  
 
Ceballos Maldonado, José. Después de todo. Premia. México, 1986. 
 
Chaves, José Ricardo. “Elaboraciones literarias cultas y populares sobre lo 
‘homosexual’ en el cambio del siglo XIX al XX en México”. Instituto de 
Investigaciones Filológicas UNAM. Acta Poética 26 (1-2) Primavera-otoño 205. 
v26n1-2a19.pdf 



97 
 

 
Cortés, Fernando. “Consideraciones sobre la marginación, la marginalidad, 
marginalidad económica y exclusión social”. Papeles de población. Volumen 12, No. 
47. México, marzo 2006. p.71-84. Disponible en 
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1405-
74252006000100004&lng=es&nrm=iso. 
 
Díaz, Esther (coordinadora). La ciencia y el imaginario social. Editorial Biblos. 
Argentina. 1998. 
 
Donoso, José. El lugar sin límites. Alfaguara, México, 2017. 
 
Enríquez Gutiérrez, Pablo. El armario en dos novelas fundacionales para la literatura 
gay en México: El diario de José Toledo y 41 o el muchacho que soñaba en 
fantasmas. Unidad Académica de Letras UAZ, México, 2023. 
 
Eribon, Didier. Reflexiones sobre la cuestión gay. Anagrama. Barcelona, 2001. 
Traducción de Jaime Zulaika.  
 
Escalante, Evodio. José Revueltas: una literatura del “lado moridor”. FCE. México, 
2015. 
 
Espinasa, José María. Historia mínima de la literatura mexicana del siglo XX. El 
Colegio de México. 2016. 
 
Guglielmi, Nilda. Marginalidad en la Edad Media. Biblios. Buenos Aires, Argentina, 
1998. 
 
Insausti, Santiago Joaquín, y Máximo Javier Fernández. "De chongos y mayates: 
masculinidades y sexo heterosexual entre hombres en Argentina y México (1950–
1990)." Historia Crítica No. 77. Colombia, 2020. 
https://doi.org/10.7440/histcrit77.2020.06 
 
Jiménez Ramírez, Magdalena. “Aproximación teórica de la exclusión social: 
complejidad e imprecisión del término. Consecuencias para el ámbito educativo”. 
Revista Estudios pedagógicos. Volumen 34, No. 1. Chile, 2008. p. 173-186 
http://dx.doi.org/10.4067/S0718-07052008000100010.  
 
Kalifa, Dominique. Los bajos fondos. Historia de un imaginario. Instituto de 
Investigaciones Dr. José María Luis Mora. México, 2018. Traducción: Álvaro 
Rodríguez Luévano. 
 
Lemebel, Pedro. “Manifiesto (hablo por mi diferencia)”. En A corazón abierto: 
geografía literaria de la homosexualidad en Chile. Juan Pablo Sutherland 
(compilador). Ed. Sudamericana. 2002. 
 



98 
 

Marquet, Antonio. El crepúsculo de heterolandia, mester de jotería. UAM, Biblioteca 
de Ciencias Sociales y Humanidades. México, 2006. 
 
Mateo Calderón, José Manuel. “La libertad y el otro: análisis comparativo entre las 
ideas estéticas de José Revueltas y dos de sus novelas: Los días terrenales y Los 
errores”. UNAM. México, 2010. 
http://132.248.9.195/ptb2010/diciembre/0665431/Index.html  
 
Mayer, Hans. Historia maldita de la literatura. Taurus. España, 1982. Traducción de 
Juan de Churruca. 
 
Miranda, Lidia Raquel (editora). Espejo sin héroes. Personajes marginales en la 
literatura medieval. Universidad Nacional de La Pampa. Argentina, 2020.  
 
Monsiváis, Carlos. Que se abra esa puerta. FCE. México 2020. 
 
Monsiváis, Carlos. Historia mínima de la cultura mexicana en el siglo XX. El Colegio 
de México. México, 2010.  
 
Monroy Cuellar, Norman Iván. “Homofobia internalizada. Una revisión desde la 
teoría de género y la psicología social”. Educación Y Salud Boletín Científico 
Instituto De Ciencias De La Salud Universidad Autónoma Del Estado De Hidalgo. 
Volumen 5 No. 10. México, 2017.  https://doi.org/10.29057/icsa.v5i10.2532. 
 
Muñoz Rubio, Jaime (coordinador). Homofobia: laberinto de la ignorancia. UNAM. 
México, 2012. 
 
Negrín, Edith (coordinadora). Nocturno en que todo se oye: José Revueltas ante la 
crítica. ERA. México, 1999.  
 
Olivier, Guilhem, “Conquistadores y misioneros frente al pecado nefando”. Historias 
Número. 28. INAH, México, 1992. 
 
Peña, Sonia (coordinadora). José Revueltas: Los errores y los aciertos. FCE. 
México, 2014.  
 
Pérez Navarro, Pablo. Del sexo al texto: Judith Butler y la performatividad. Egales. 
España, 2008. 
 
Pereira, Armando. “La generación del medio siglo: un momento de transición en la 
cultura mexicana”. Literatura Mexicana, No. 6. 1995. https://revistas-
filologicas.unam.mx/literatura-mexicana/index.php/lm/article/view/178/178 
 
Pineda López, Adriana Celia. “El mal en la novela Los errores de José Revueltas”. 
BUAP. México, 2014. 
https://repositorioinstitucional.buap.mx/server/api/core/bitstreams/a166ba66-d9f0-
4e7f-adc7-f5677bd68e72/content  



99 
 

 
Po, Paolo. 41 o el muchacho que soñaba en fantasmas. Altres Costa-Amic. México, 
2019. 
 
Quirarte, Vicente. Elogio de la calle. Biografía literaria de la Ciudad de México 1850-
1992. Ed. Cal y arena. México, 2016. 
Reyes Ortega, Tania Samantha. “Función y significado de los personajes femeninos 
en Los errores de José Revueltas”. UNAM. México, 2019. 
http://132.248.9.195/ptd2019/mayo/0789677/Index.html  
 
Revueltas, José. Los errores. ERA. México, 2018. 
 
Rodríguez Delgado, Jonathan Bladimir. “ ‘Enajenación’ y ‘polifonía’ en Los días 
terrenales y Los errores de José Revueltas”. Universidad Autónoma del Estado de 
Morelos. México, 2022. http://riaa.uaem.mx/xmlui/handle/20.500.12055/3267 
 
Rodríguez Ruíz, Ricardo. “Nostalgia de José Revueltas en su novela Los errores”. 
Cuadernos fronterizos no.46.  México, 2019. 
https://erevistas.uacj.mx/ojs/index.php/cuadfront/article/view/3227  
 
Rocha Osornio, Juan Carlos. “El performance del insulto en los albores de la novela 
mexicana de temática homosexual: 41 o el muchacho que soñaba en fantasmas 
(1964) de Paolo Po”. University of Cincinnati: Romance and Arabic Languages and 
Literatures. https://scholar.uc.edu/concern/articles/xp68kh49h?locale=es 
 
Rojas Herra, Luis Alonso. “Cruising: La apropiación Fortuita Del Espacio Público 
Para Mantener Relaciones Sexuales esporádicas Entre Hombres”. Revista 
Rupturas Vol.6 No.2 p.329-44. Dic, 2016. https://doi.org/10.22458/rr.v6i2.1495 
 
Sainz Paz, Francisco Javier. “La perspectiva del narrador y los personajes en la 
novela Los errores de José Revueltas”. UNAM. México, 2017. 
http://132.248.9.195/ptd2017/agosto/0763705/Index.html  
 
Schneider, Luis Mario. La novela mexicana: entre el petróleo, la homosexualidad y 
la política. Patria. México, 1997. 
 
Schuessler, Michael K. y Miguel Capistrán (coordinadores). México se escribe con 
J, una historia de la cultura gay. Ed. Planeta. México, 2010. 
 
Souto Salom, Julio. “La literatura marginal periférica y el silencio de la crítica”. 
Revista Chilena de Literatura, núm. 88 (diciembre). Chile, 2014. 
https://revistaliteratura.uchile.cl/index.php/RCL/article/view/36087. 
 
Téllez-Pon, Sergio. “De maricón, puñal y otras joterías,” Confabulario, suplemento 
cultural de El Universal. México, 22 de junio de 2025. 
https://confabulario.eluniversal.com.mx/de-maricon-punal-y-otras-joterias/ 
 



100 
 

 
 
Teposteco, Miguel Ángel. “Paolo Po: la historia oculta tras el autor de la primera 
novela gay en México”. Confabulario de El Universal. Diciembre, 2019. 
https://confabulario.eluniversal.com.mx/paolo-po-50-anos-del-escritor-que-nunca-
existio/ 
 
Videla de Rivero, Gloria. Direcciones del vanguardismo hispanoamericano. Estudios 
sobre poesía de vanguardia: 1920-1930. Documentos. Editorial de la Universidad 
Nacional de Cuyo - Ediunc. 2011.  
 
Kosofsky Sedgwick, Eve. Epistemología del armario. Ediciones de la tempestad, 
Barcelona, España, 1998. Traducción de Teresa Bladé Costa. 
 

 


