
Territorios de la otredad: 
estudios en torno al “Otro”

Tomo I. Historiografía

Coordinadores editoriales
Salvador Lira

Perla Ramírez Magadán



Territorios de la Otredad:                  
estudios en torno al “otro”                                               

Tomo I.
Historiografía



Territorios de la Otredad:                  
estudios en torno al “otro”                                               

Tomo I.
Historiografía

Coordinadores editoriales
Salvador Lira

Perla Ramírez Magadán



Esta obra ha sido arbitrada por pares académicos externos, bajo la modalidad de do-
ble ciego entre octubre del 2024 y enero del 2025. Tal proceso se realizó a solicitud 
del Centro de Actualización del Magisterio en Zacatecas, a través de la Subdirección 
Académica y del Departamento de Investigación e Innovación Educativa. Tales enti-
dades resguardan los dictámenes correspondientes.

Diseño Editorial: Hesby Martínez Díaz
Diseño de portada: Paradoja Editores
paradojaeditores@gmail.com

Primera edición: 2025
Territorios de la Otredad: Estudios en torno al otro. 
Tomo 1. Historiografía

© Salvador Lira
© Perla Magadán
© Universidad Autónoma de Zacatecas
“Francisco García Salinas”
Jardín Juárez 147, Centro Histórico,
C.P. 98000, Zacatecas, Zac.

ISBN: 978-607-555-294-1

Se prohíbe la reproducción total o parcial de esta obra, por cualquier modo 
electrónico o mecánico, sin la autorización de la institución editora.

El contenido de esta obra es responsabilidad de sus autores.



Índice

6 Presentación General

8 Historiografía

11
Cuerpos utópicos y Geografías heterotópicas 
en las crónicas franciscanas del Nuevo 
Mundo (siglo xvi)

José Enrique Atilano Gutiérrez

41
Lo otro en los “Triunfos de las armas 
católicas”, o los combates marianos 
del Imperio Español

Gonzalo Lizardo Méndez

52 Atisbos de otredad en un cuadro 
de ánimas del siglo xviii

Hugo Armando Félix

87

“Soy un negrito barbero americano”: 
caracterización del otro picaresco 
en el Entremés del barbero, 
de Huejúcar, Jalisco

Berenice Reyes Herrera 
Salvador Lira



122
La percepción de la otredad en las orquestas 
típicas femeninas del porfiriato

 Sonia Medrano Ruiz

141
Representaciones de la otredad. Diseño 
publicitario sobre la higiene personal 
en el México posrevolucionario

Carolina Magaña Fajardo



Presentación General

En la Iconología de Cesare Ripa, una de las representaciones 
de “la verdad” era una mujer, ya fuese vestida o desnuda, 

la cual sostenía en su mano un espejo; con él, podía verse de 
manera íntegra en sus reflexiones, formas y sentidos. El mis-
mo motivo, curiosamente, se repite para “la sabiduría”, en una 
fórmula íntegra entre la percepción del “yo”, que especula. 

Aunque, por otro lado, es curiosa la formulación hermética 
en la obra de Ripa y sus posteriores producciones emblemá-
ticas. El “yo” mostrado a través del espejo no es más que la 
representación misma del ser “totalmente opuesto” a lo que se 
observa. Paradoja infinita: el ser sólo se reconoce cuando mira 
a lo opuesto, aquello que en suma puede considerarse como 
Otredad. 

Los cuatro volúmenes de esta serie editorial son parte del 
proyecto Territorios de la Otredad: Discursos en torno al otro a 
través de la literatura, el arte y la historia, coordinado por Salva-
dor Lira del Centro de Actualización del Magisterio en Zaca-
tecas y Perla Ramírez Magadán de la Universidad Autónoma 
de Zacatecas “Francisco García Salinas”, y con la colabora-
ción de investigadores de diversas Instituciones de Educación 
Superior del país. El objetivo de este esfuerzo es explorar las 
diversas manifestaciones de la otredad en contextos literarios, 
artísticos, históricos, educativos, lingüísticos y humanísticos, 
centrándose en el análisis de las gramáticas de alteridad y la 



7

Presentación General

7

representación del “otro” como un elemento singular, a veces 
incluso monstruoso, en diversas expresiones culturales. Desde 
una visión diacrónica y sincrónica, el presente esfuerzo aca-
démico tiene como fin explicar, a través de distintos caminos 
teóricos-metodológicos, cómo es que se ha representado al 
“otro” en distintos soportes, ya sea desde los imaginarios o los 
procesos culturales, en la literatura, el arte y la historia.

De este modo, se parte de una idea general. Se entiende a 
la “otredad” como una categoría de construcción del median-
te cual —además de “condición de ser otro” que plantea la 
Real Academia Española de la Lengua— se iluminan repre-
sentaciones que determinan, autodeterminan y/o exterminan 
posibilidades del “yo” y el “otro”. Así, el “otro” no es más que 
un reflejo de la edificación misma de las escalas de valores, en 
sociedades y entidades culturales que se erigen y se diluyen. 
Así, los “Territorios de la Otredad” se vislumbra como un es-
pacio de discurso de “correspondencia interminable” entre el 
ser y no ser.  

Esta serie editorial cuenta con cuatro tomos, a saber: Tomo 
I. Historiografía; Tomo II. Literatura; Tomo III. Educación y 
Sociedad; y Tomo IV. Discurso. De esta manera, se recorren vi-
siones en torno a la “Otredad” desde la historia cultural, la 
historia del arte, la historia intelectual, la hermenéutica, el te-
matismo, la ecdótica, la investigación —acción—, la retórica, 
la sociología o la semiótica. En todos se intenta abordar un 
marco descriptor teórico y metodológico, que permita acce-
der al estudio del “otro”, con miras a posibilitar un trayecto 
de generación del conocimiento en torno a la reflexión de las 
marginalidades, así como de la cultura material e inmaterial 
de grupos subalternos.  

Coordinadores Editoriales



Historiografía

El Tomo I. Historiografía está dedicado a la revisión de 
procesos de corta, mediana y larga duración en torno a 

objetos, testimonios, culturas, sociedades o personajes en los 
“Territorios de la Otredad”. Se organiza el libro con una vi-
sión temporal, que inicia del siglo XVI hasta el siglo XX. Los 
trabajos cuentan con perspectivas desde la historia cultural, la 
historia del arte, la ecdótica, la historia intelectual o la historia 
política. 

El recorrido inicia con José Enrique Atilano González, quien 
realiza una reflexión en torno a los conceptos del cuerpo y la 
geografía en los diferentes discursos de idealización del Nuevo 
Mundo. Su trabajo titulado “Cuerpos utópicos y Geografías 
heterotópicas en las crónicas franciscanas del Nuevo Mundo 
(siglo XVI)” explora los procesos de escritura para pensar fun-
damentalmente el discurso sobre el cuerpo con base en Michel 
Foucault, cual práctica que permite conceptualizar el sentido 
de una idea y su forma de producción. Así, el autor configura 
su estudio desde la relevancia de la historia del cuerpo occiden-
tal, la reflexión de los conceptos de utopía y heterotopía en los 
discursos históricos del cuerpo y la geografía, hasta un análisis 
historiográfico de algunos textos franciscanos del siglo XVI.

Gonzalo Lizardo presenta el trabajo titulado “Lo Otro en 
los Triunfos de las armas católicas, o los combates marianos del 



9

Historiografía

9

Imperio Español”. Es un trabajo que aborda una reflexión a 
partir de la obra de Juan Tamayo, Triunfos de las armas católi-
cas por intercesión de María Señora Nuestra, de 1648. El texto 
sigue una lectura ideológica en los distintos símbolos religio-
sos y regios, en aras de explicar la justificación la larga empresa 
imperial de la monarquía católica, a partir de la identificación 
del otro.

En “Atisbos de otredad en un cuadro de ánimas del siglo 
XVIII”, Hugo Armando Félix realiza el análisis de una pintu-
ra depositada en la catedral de Morelia, Michoacán. La obra 
pictórica en cuestión presenta los tres espacios cósmicos, en 
donde las ánimas son mostradas con una notoria “diversidad 
racial”. El presente estudio analiza los matices y el espacio de 
representación de la “alteridad”.

Berenice Reyes Herrera y Salvador Lira hacen un estudio 
y rescate filológico de un texto por una fiesta con la caracteri-
zación de personajes en el territorio del “otro”. En su trabajo, 
“Soy un negrito barbero americano: caracterización del otro 
picaresco en el Entremés del Barbero, de Huejúcar, Jalisco”, se 
hace un estudio de una obra dramática enmarcada en un ri-
tual con tintes de un proceso de larga duración enclavado en 
los avatares de la fiesta barroca en el bajío mexicano. Plantean, 
por un lado, el análisis de uno de sus personajes, “un negrito 
barbero”, el cual presenta tintes de la picaresca del siglo de 
oro, aunque con reminiscencias en la edad contemporánea. 
Al final, presentan un primer rescate filológico con miras a un 
proyecto de mayor envergadura en el análisis de todo el ciclo 
festivo y de sus personajes que caracterizan una jerarquía de 
valores. 

Sonia Medrano contribuye a este volumen con su trabajo 
“La percepción de la otredad en las orquestas típicas femeni-
nas del porfiriato”, donde busca explicar el significado de la 
otredad en dos orquestas típicas de la capital mexicana y del 
interior de la república, las cuales compitieron para represen-
tar al país en la Exposición Colombina de Chicago de 1893. 



10

Historiografía

El trabajo se fundamenta con una serie de lecturas bibliográfi-
cas y de fuentes periodísticas.

Finalmente, en “Representaciones de la otredad. Diseño 
publicitario sobre la higiene personal en el México posrevolu-
cionario”, Carolina Magaña Fajardo examina diversas fuentes 
primarias periodísticas de la mitad del siglo XX. Se centra en 
las representaciones comerciales de productos medicinales, de 
higiene y de limpieza, para explicar a la “otra persona”. De 
esta manera, explica los ideales y estereotipos de belleza en 
confrontación de la otredad.

Coordinadores editoriales



Cuerpos utópicos y Geografías heterotópicas 
en las crónicas franciscanas del Nuevo 

Mundo (siglo XVI)

José Enrique Atilano Gutiérrez
Posdoctorante CONAHCYT-UAZ

Tal vez, para mí, la hoja de 
papel sea el cuerpo de los demás 

Michel Foucault. Un peligro que seduce

Introducción 

Lo que me propongo a realizar en las siguientes páginas es 
ofrecer algunas reflexiones en torno a los conceptos de 

cuerpo y geografía, los cuales ocupan un lugar importante en 
la creación de discursos al interior de la sociedad occidental, 
en específico, durante los acontecimientos de la invención1 del 
Nuevo Mundo durante el siglo XVI. Mi justificación es la de 
retomar ciertos paradigmas teórico-metodológicos propios de 
la historia del cuerpo y analizar las representaciones escritas 
que frailes franciscanos emplearon al momento de describir 
las realidades del orbe indiano. 

1 Edmundo O’Gorman, La invención de América (México: Fondo de Cul-
tura Económica, 2021).



12

Cuerpos utópicos y Geografías heterotópicas en las crónicas franciscanas... 

En ese sentido, una de las finalidades de este capítulo es la 
de lograr analizar algunos textos que permitan comprender el 
proceso de escritura que se desarrolló durante el siglo XVI en 
pos de elaborar discursos en torno a la otredad. Cuando utili-
zo la palabra discurso, estoy pensando en una serie de prácti-
cas que permiten repensar el sentido de un concepto y del tipo 
de conocimiento que éste produce.2 Así, pensar en un discurso 
sobre el cuerpo es referirse no a la esencia misma de éste, sino 
más bien, a las apropiaciones que las personas e instituciones 
hacen de dicho concepto y lo elevan a niveles interpretativos 
fuera de la realidad misma en sí; ejemplos de esto son: la Igle-
sia como cuerpo institucional del cristianismo,3 la familia como 
cuerpo social del parentesco,4 la economía como cuerpo de valor 
en la circulación de las cosas, etcétera.5 

Así, la noción de cuerpo no está exclusivamente limitada 
al órgano biológico, sino que, también, podemos hablar de 
diversos cuerpos discursivos y/o conceptuales. Dividí este capí-
tulo en tres apartados: 1) Un breve estudio conceptual sobre 
la importancia de la historia del cuerpo occidental, 2) Una 
reflexión sobre los conceptos de utopía y heterotopía al in-
terior del discurso histórico del cuerpo y la geografía, 3) Un 
análisis historiográfico a algunos pasajes escritos por frailes 
franciscanos del siglo XVI en los que veremos los usos retóri-
co-discursivos que éstos emplearon al momento de efectuar la 
evangelización en el Nuevo Mundo. 

Lo que esperamos con todo esto es proponer una lectura 
crítica que sirva como guía al momento de consultar fuentes 
documentales novohispanas que ayude a fortalecer las inquie-

2 Michel Foucault, El orden del discurso (México: Tusquets, 2010).
3 Michel de Certeau, La fábula mística. Siglos XVI-XVII, (México: UIA, 
1993).
4 Véase la colección Historia de la vida privada, editada por Taurus, en la 
que se abordan los periodos desde la Antigüedad grecorromana hasta la 
segunda mitad del siglo XX.
5 E. P. Thompson, La economía moral de la multitud y otros ensayos, (Bogo-
tá: Ediciones desde Abajo, 2014).



José Enrique Atilano Gutiérrez

13

tudes historiográficas promovidas por los intereses intelectua-
les de los lectores contemporáneos que gustan de estos temas.

La representación del cuerpo: conceptualizando al órgano

¿Qué ha sido la historia sino la escritura y descripción de actos, 
prácticas y técnicas corporales? La misma historiografía podría 
considerarse como la escritura de la corporalidad, ello debido a 
que su principal contenido está centrado en las acciones hu-
manas en el tiempo y en el espacio.6 Ahora bien, la escritura 
de la historia, en tanto que cuestión orgánica, está centrada en 
una especie de codificación argumentativa. En otras palabras, 
las actividades que el cuerpo desarrolla son aprehendidas den-
tro de un circuito de signos y formas (circuito lecto-escritura), 
que lo posicionan dentro de un campo discursivo ajeno a su 
propia realidad. 

Por su parte, podemos decir que el espacio en donde se 
trazan las narraciones acontecimentales del cuerpo está deli-
mitado por el margen de la hoja; la blancura de la página se 
irá inundando poco a poco de oraciones, frases y enunciados, 
los cuales irán dando forma a cuerpos escriturísticos.7 Estos 
cuerpos serán grafías en movimiento llenas de vida y repre-
sentación. Se pretende que cada letra capture, en su más pura 
esencia, lo realizado por la humanidad. Son dos los órganos 
que intervendrán, profusamente, en la aparición de un cuerpo 
historiográfico: el ojo y la mano, principalmente.8 Al respecto, 
Michel Foucault nos dice: “En el fondo, escribir es tratar de 
hacer que fluya —por los canales misteriosos de la pluma y de 
la escritura—, toda la sustancia, no sólo de la existencia, sino 

6 Lucien Febvre, Combates por la historia, (Madrid: Ariel, 2017).
7 Michel de Certeau dice al respecto: “el conquistador va a escribir el cuerpo 
de la otra [cultura] y trazar en él su propia historia. Va a hacer de ella el 
cuerpo historiado —el blasón— de sus trabajos y de sus fantasmas. Ella será 
América ‘latina’.”, en La escritura de la historia, (México: UIA, 2006), 11.
8 François Hartog, Evidencia de la historia, (México: UIA, 2011).



14

Cuerpos utópicos y Geografías heterotópicas en las crónicas franciscanas... 

del cuerpo, en esas huellas minúsculas que se depositan en el 
papel”.9

Ideas y huellas historiográficas sobre el discurso occidental 
de la corporalidad; lo que se ha pretendido a nivel cultural es 
representar al cuerpo a través de la escritura y construir iden-
tidades y sentidos. No obstante, cabe preguntarse: ¿qué tipo 
de cuerpo es el que construye la escritura? Con cierto aire ro-
manticista, Foucault nos responde: “un cuerpo sin cuerpo, un 
cuerpo que será bello, límpido, transparente, luminoso, veloz, 
colosal en su potencia, infinito en su duración, desligado, in-
visible, protegido, siempre transfigurado…”.10

Dicho cuerpo eterno, inamovible y discursivo parece ir en 
contra del nuestro, que, en tanto que real, es enfermizo, limi-
tado y frágil.11 Sin embargo, centrando nuestra atención en la 
primera figura, seguimos lo dicho por Michel de Certeau: “el 
discurso [del cuerpo] se establece como un saber del otro”.12 A 
partir de lo anterior, podemos decir que representar al cuerpo 
por medio de la escritura no es otra cosa que hablar acerca de 
la otredad13 y esto es así porque, retomando a de Certeau:

esta condición externa de un saber del otro, o de una heterolo-
gía tiene como corolario la posibilidad para el discurso mismo 
de ser el equivalente de una semiótica, un metalenguaje de 
las lenguas naturales, por consiguiente un texto que supone y 
manifiesta la transcriptibilidad de codificaciones diferentes.14

9 Michel Foucault, Un peligro que seduce, (Madrid: Cuatro Ediciones, 
2011), 73.
10 Michel Foucault, El cuerpo utópico. Las heterotopías, (Buenos Aires: Nue-
va Visión, 2010), 8. Cursivas en el original.
11 Jean Pierre Vernant, “Cuerpo oscuro, cuerpo resplandeciente”, en Frag-
mentos para una historia del cuerpo, vol. I, coords. Ramona Nadaff, Nadia 
Tazi y Michel Feher, (Madrid: Taurus, 1992), 19-48.
12 Michel de Certeau, La escritura…, 110. Cursivas en el original.
13 Miguel Ángel Segundo Guzmán, Historia y mirada en las crónicas de 
América, (México: UGTO, 2018).
14 Michel de Certeau, La escritura…, 111. Las cursivas son mías.



José Enrique Atilano Gutiérrez

15

Así, la heterología (el saber sobre la alteridad) es la capacidad 
discursiva que la escritura tiene para convertir al cuerpo en 
un texto abierto y disponible a diferentes formas de lectu-
ra e interpretaciones, pues sus miembros estarán esparcidos 
a través de cada hoja escrita. Cada página representará una 
serie de ideas que serán reactivadas historiográficamente en 
tiempos y espacios determinados; dicho con otras palabras, 
la heterología es la capacidad de pensar en la representación 
del cuerpo de manera historiográfica y analizar sus diferencias 
espacio-temporales. 

Parece contradictorio que algo tan limitado como el cuer-
po pueda tener una infinidad de rostros e interpretaciones en 
otros espacios, pero no es así, si vemos que es desde su limita-
ción, que el cuerpo extiende sus órganos a técnicas y prácticas 
en las que confinará sus experiencias, sensaciones, sentimien-
tos, reflexiones y las preservará gracias al uso de la escritura y 
el poder del discurso.15

Ahora bien, dentro de las representaciones corporales que 
estas prácticas discursivas (la escritura y la observación) van 
configurando las formas de hablar y escribir sobre el cuerpo, 
existe otro elemento al interior de esta fórmula occidental 
del cual no podemos desatendernos; nos referimos, pues, a la 
importancia que el concepto de espacio ocupa en la creación 
de distintos tipos de discursos en Occidente.16 De esta ma-
nera, la relación cuerpo-discurso-espacio conforma una triada 
conceptual esencial dentro de la investigación historiográfica 
contemporánea, debido a que estos ejes son los principales 
elementos para la creación de saberes y conocimientos en pos 
de comprendernos a nosotros mismos y a los otros. 

A continuación, presentaré dos tipos de espacios y cuerpos 
discursivos que la sociedad occidental utilizó en su escritura 
durante el siglo XVI para narrar los sucesos geográficos y cul-

15 Michel Foucault, El orden del discurso…, 20.
16 Henri Lefebvre, La producción del espacio, (Madrid: Capitán Swing Li-
bros, 2013).



16

Cuerpos utópicos y Geografías heterotópicas en las crónicas franciscanas... 

turales relacionados al Nuevo Mundo: en primer lugar, me re-
feriré al cuerpo/espacio utópico y, en segundo lugar, al cuerpo 
y espacio heterotópico.

Cuerpos y espacios utópicos: de lo real a lo discursivo

¿Qué vamos a entender por un cuerpo utópico? Michel Fou-
cault nos dice al respecto: “[U]n cuerpo incomprensible, 
cuerpo penetrable y opaco, cuerpo abierto y cerrado: [esto es 
un] cuerpo utópico”.17 ¿De qué manera es que este concep-
to resulta útil para comprender la relación discursiva que los 
franciscanos hicieron sobre el Nuevo Mundo en el siglo XVI? 
Lo anterior se materializa cuando reflexionamos sobre el im-
pacto que la escritura tiene al momento de reinterpretar la 
realidad cultural de otros grupos sociales.18 Si recordamos lo 
dicho páginas atrás, dijimos que todo discurso es una opera-
ción representativa de las acciones del cuerpo en el tiempo y 
en el espacio; ahora bien, por acción, entendemos lo que Paul 
Ricœur dice a continuación: 

Una acción es un fenómeno social, no sólo porque la ejecutan 
varios agentes, de tal manera que no se puede distinguir el papel 
de cada uno del papel de los otros, sino también [por] que nues-
tros actos se nos escapan y tienen efectos que no hemos previsto.19

Por lo tanto, el señalamiento que Ricœur hace respecto a que 
existen acciones (propias o de otros) que se escapan de nuestra 
mirada nos posiciona dentro del mundo del texto, pues, tal y 
como lo señala: “el significado de la acción humana es también 
algo que se dirige a una serie indefinida de lectores”.20 Con lo an-

17 Michel Foucault, El cuerpo utópico…, 11.
18 Clifford Geertz, La interpretación de las culturas, (Barcelona: Gedisa, 
2003).
19 Paul Ricœur, Del texto a la acción. Ensayos de hermenéutica II, (México: 
Fondo de Cultura Económica, 2010), 179.
20 Paul Ricœur, Del texto a la acción…, 181. Cursivas en el original.



José Enrique Atilano Gutiérrez

17

terior, podemos decir que la escritura y la lectura, en tanto que 
éstas presentan coordenadas de dirección de sentido y produc-
ción de conocimiento, colocan tanto al problema historiográ-
fico del cuerpo y del espacio en un horizonte interpretativo.21 

Eso quiere decir que si el cuerpo y su significado están in-
mersos dentro de un círculo hermenéutico (interpretación) e 
historiográfico (discurso), ¿qué elementos son los que van a 
posibilitar la aparición de otro tipo de cuerpos y espacios al 
interior de nuestra narrativa? De ahí la importancia del nivel 
utópico en la escritura, pues, en sintonía con Michel Foucault, 
la producción discursiva de un cuerpo utópico es aquella idea 
en la que entendemos que todo cuerpo, en tanto que es puesto 
en un texto, puede ser descifrado (leído/escrito) por cualquier 
persona que tenga un conocimiento discursivo (lector/autor). 
Más allá de lo que un cuerpo real pueda representar dentro de 
la propia construcción histórica (hechos), la sociedad occiden-
tal se ha interesado más por la representación de las acciones 
humanas a un nivel historiográfico (eventos).22

Ahora bien, sobre el caso del espacio en su nivel utópi-
co discursivo durante el siglo XVI contamos con las relacio-
nes geográficas que conquistadores, soldados, oficiales regios 
y religiosos escribieron. Al respecto, Michel de Certeau dice 
que en aquel siglo el espacio debe de ser entendido como: “el 
efecto producido por las operaciones [historiográficas] que lo 
orientan, lo circunstancian, lo temporalizan y lo llevan a fun-
cionar como una unidad polivalente de programas conflictua-
les o de proximidades contractuales”.23 En ese sentido, llama 
la atención que el espacio no esté referido como un lugar, sino 
más bien, como la producción de una operación, en este caso, 
la historiográfica en la que se produce un “orden (cualquiera 

21 Reinhart Koselleck, Los estratos del tiempo: estudios sobre historia, (Barce-
lona: Paidós, 2001).
22 Michel de Certeau, La escritura de la historia…, 12
23 Michel de Certeau, La invención de lo cotidiano 1. Artes de hacer, (Méxi-
co: UIA, 2010), 129.



18

Cuerpos utópicos y Geografías heterotópicas en las crónicas franciscanas... 

que sea) según el cual los elementos se distribuyen en relacio-
nes de coexistencia”.24 Dicho con otras palabras:   “el espacio 
[a nivel discursivo] es un lugar practicado [y] la lectura es el 
espacio producido por la práctica del lugar que constituye un 
sistema de signos: un escrito”.25

Un ejemplo de lo anterior lo encontramos en la rapsoda del 
aedo Homero sobre el viaje que Ulises hizo para regresar a Ítaca. 
Desarrollemos esta épica: después de terminada la guerra contra 
los troyanos, Ulises y su tripulación decidieron navegar hacia su 
tierra de origen. Todos los preparativos estaban listos, empero, 
gracias a la soberbia y altanería provocadas por la victoria recién 
conseguida, Ulises olvidó presentar las libaciones correspon-
dientes a Poseidón, dios encargado del espacio (el mar) en el que 
realizarían su travesía de regreso. Así, pues, el mar representa un 
espacio utópico en este pasaje, puesto que:

Las utopías son los emplazamientos sin lugar real. Son los em-
plazamientos que mantienen con el espacio real de la sociedad 
una relación de analogía directa o invertida.  Es la misma so-
ciedad perfeccionada o es el revés de la sociedad, pero de to-
dos modos, esas utopías son espacios que fundamentalmente, 
esencialmente irreales. 26

De esta manera, el mar en la Odisea representa dos espacios a 
la vez: en primer lugar, como horizonte geográfico entre Troya 
e Ítaca (que denominaríamos como espacio real) y, en segundo, 
como el de un lugar de poder político (el reino de Poseidón). 
Es así, entonces, que el dominio y control del espacio utópico 
está representado, la mayor de las veces, por personajes (o cuer-
pos) cuya existencia va más allá de la realidad misma. 

Otro ejemplo que encontramos para este tema está en el 
mito de la creación del mundo cristiano: en tan sólo siete días 

24 Ibidem. Cursivas en el original.
25 Ibidem. Cursivas en el original.
26 Michel Foucault, El cuerpo utópico…, 69.



José Enrique Atilano Gutiérrez

19

Dios creó todo lo que conocemos, así como el espacio que 
habitamos. Dentro de su propia creación existía un espacio 
utópico en el que habitaban personas, animales y plantas igual 
de utópicos, nos referimos, pues, al paraíso terrenal.27 En este 
caso, vemos mejor reflejado otro factor que hace posible pen-
sar los espacios utópicos dentro del discurso occidental y es la 
relación directa-invertida de la misma utopía. Expliquemos: 
esta creación se mantiene en un lugar real en tanto que está 
en armonía y en una relación directa con la presencia de Dios; 
no es sino hasta que el demonio hace acto de presencia y con-
vence a Eva y Adán para que hagan lo que él desea, que dicho 
paraíso se convertirá en un espacio movible e irreal para estos 
dos sujetos. Así, podemos decir que en el espacio utópico pue-
de coexistir más de una realidad al interior.

Ahora bien, podemos preguntarnos lo siguiente: ¿los espa-
cios utópicos son reales? La respuesta sería que sí, pero sólo 
son posibles dentro del campo del discurso28 y esto lo vemos 
reflejado en las búsquedas incansables de todo tipo de discipli-
nas (en especial la arqueología) que se empeñan por encontrar 
los lugares reales en donde se llevaron a cabo los aconteci-
mientos narrados en la escritura: ¿existieron Troya29, Ítaca30 y 

27 Jean Delumeau, Historia del Paraíso, 3 vols., (Madrid: Taurus, 2005).
28 Aunque el mismo Foucault señala que “existen utopías que tienen un 
lugar preciso y real, un lugar que se puede fijar y situar en un mapa” (Fou-
cault 2010, 8), en nuestro caso estamos pensando a las utopías como los 
lugares practicados, anteriormente señalados por Michel de Certeau. En 
otras palabras, no estamos pensando en el ser mismo de las utopías, sino 
más bien, en la producción y significado que la lectura de estos lugares 
refieren en la construcción del conocimiento en una sociedad.
29 En la época contemporánea, se tiene al arqueólogo alemán Heinrich 
Schliemann (1822-1890) como aquel que descubrió los restos arqueoló-
gicos de Troya. Ver: Susan Heuck Allen, Finding the Walls of Troy. Frank 
Calvert and Heinrich Schliemann at Hisark, (Berkeley: University of Cali-
fornia Press, 1999).
30 Francisco Morán Palacios, “El viaje de Ulises (El imposible regreso a Íta-
ca)”, Revista de la Asociación Española de Neuropsiquiatría, 2016, 221-224.



20

Cuerpos utópicos y Geografías heterotópicas en las crónicas franciscanas... 

el paraíso terrenal31? Este cuestionamiento también engloba a 
sus personajes: ¿existieron Ulises, Adán, Eva, Poseidón? 

No obstante, para nosotros sería mejor invertir el orden de 
las preguntas: ¿por qué los espacios y cuerpos utópicos tienen 
cabida en el mundo del discurso? Vistas desde esta perspecti-
va, podemos responder que el espacio y cuerpo utópico son 
prácticas producidas por las lecturas e interpretaciones de un 
sistema de signos (lecto-escritura). Si lo anterior lo tomamos 
como cierto, entonces surge la siguiente pregunta: ¿estos sig-
nos quiénes lo constituyen: los sujetos o el discurso? Michel 
Foucault explica que:

habría que descender una vez más por debajo de la vestimenta, 
acaso habría que alcanzar la misma carne, y entonces se vería 
que en algunos casos, en su punto límite, es el propio cuerpo el 
que vuelve contra sí su poder utópico y hace entrar todo el espa-
cio de lo religioso y lo sagrado, todo el espacio del otro mundo, 
todo el espacio del contra-mundo, en el interior mismo del espa-
cio que le está reservado.32

Concluyendo esta primera parte, vemos que la acción de la 
escritura permite al cuerpo real irse desvaneciendo y adop-
tando un espacio y corporalidad distintos pero que, a su vez, 
comparten ciertas características a nivel discursivo. Aunque la 
escritura sea una acción de producción de conocimiento com-
pleta, los factores del cuerpo, del tiempo y espacio de quien 
escribe un texto están en dos mundos de manera simultánea: 
el real y el discursivo. El primero es aquel que pertenece a un 
lugar (lo inamovible y finito) y el segundo corresponde al es-
pacio (lo movible e infinito).

31 Jean Delumeau, Historia del Paraíso…, 245.
32 Michel Foucault, El cuerpo utópico…, 15. Las cursivas son mías.



José Enrique Atilano Gutiérrez

21

Cuerpo y espacio heterotópico: de lo irreal a lo diferente

Vimos en el apartado anterior que pensar en lo utópico es 
pensar en la transformación discursiva de las acciones del ser 
humano, también vimos que este nivel de conocimiento com-
pete al nivel interno de una sociedad. De ahí que en este apa-
rado nos preguntemos: ¿existe un nivel externo del discurso? 
Y aquí es en donde la heterotopía cobra importancia. Michel 
Foucault la define de la siguiente manera:

Hay también, y esto probablemente en toda cultura, en toda 
civilización, lugares reales, lugares efectivos, lugares que están 
dibujados en la institución misma de la sociedad, y que son 
especies de contra-emplazamientos, especie de utopías efectiva-
mente realizadas en las cuales los emplazamientos reales, todos 
los otros emplazamientos reales que se pueden encontrar en 
el interior de la cultura, son a la vez representados, impugna-
dos e invertidos, especie de lugares que están fuera de todos los 
lugares, aunque sin embargo sean efectivamente localizables. 
Estos lugares, porque son totalmente distintos de todos los 
emplazamientos que ellos reflejan y de los que ellos hablan, los 
llamaré, por oposición a las utopías, las heterotopías.33

Heterotopías: lugar fuera del propio lugar ¿Qué ejemplos te-
nemos? Cementerios, prisiones, escuelas, hospitales, alcobas, 
el museo, las bibliotecas. Lugares representados, espacios in-
terpretados, sujetos a ritos y gestualidades prácticas ¿Qué per-
tinencia tiene este tipo de estudio dentro de la investigación 
histórica? Al igual que con el estudio de las utopías, adentrar-
nos al análisis de las heterotopías es historizar y reflexionar el 
problema de la otredad. 

La historiografía ha estado interesada en el estudio de las 
acciones humanas, y si bien es cierto que ha centrado su obje-
to de investigación en las coordenadas del tiempo y el espacio, 
lo que sobresale de todo esto son sus reflexiones sobre los he-

33 Michel Foucault, El cuerpo utópico…, 69-70. Las cursivas son mías.



22

Cuerpos utópicos y Geografías heterotópicas en las crónicas franciscanas... 

chos y acontecimientos realizados por la figura humana, ya sea 
a un nivel real o representado.34 

En ese sentido, la importancia del lugar heterotópico en 
la historiografía es que es un discurso que existe, al igual que 
el utópico, en el plano de la realidad, empero, sufre transfor-
maciones discursivas totalmente diferentes. El cementerio es 
un ejemplo excelente, ya que es un espacio que está dentro de 
un lugar en el que alberga cuerpos representados, existe una 
división, control y discurso dentro de las calles, nichos, aco-
modos y lugares en donde los restos de los hombres entrarán a 
su nuevo lugar. Así, pertenecer a una heterotopía es colocarse 
dentro de un orden social diferente: un lector, un criminal, un 
paciente, un estudiante o maestro, un muerto. 

No importa si somos parte de la humanidad; en cuanto se 
está dentro del espacio heterotópico, nuestra realidad y cuerpo 
se transforman en algo representado, figurado y simbolizado. 
La ciudad misma puede ser considerada como un espacio he-
terotópico: existen todo tipo de cuerpos que la habitan, que, a 
su vez, le dan sentido a los lugares que habitan. Todo lo ante-
rior son diferentes extensiones discursivas para realizar activi-
dades diferentes a su naturaleza, estos elementos constituyen 
la heterotopía; en otras palabras, existe un otro dentro de no-
sotros que sólo es visible en tanto que se acude a esos espacios 
de la otredad discursiva. 

Ahora bien: ¿podemos ver presentes los espacios utópicos 
y heterotópicos en un mismo lugar? Nuestra respuesta es sí, 
y esto se puede llevar a cabo con una sola práctica: el discur-
so que habla sobre la otredad. Para poder hacer entendible 
nuestra hipótesis, recurriremos a ejemplos. Empecemos con el 
siguiente planteamiento de Michel Foucault:

34 Foucault lo expresa de esta manera: “…la inquietud de hoy concierne en 
lo fundamental al espacio, sin duda, mucho más que al tiempo; el tiem-
po no aparece probablemente sino como uno de los juegos de distribu-
ción posibles entre los elementos que se reparten en el espacio.” (Foucault 
2010, 66).



José Enrique Atilano Gutiérrez

23

y si se piensa, después de todo, que el barco es un trozo flotan-
te de espacio, un lugar sin lugar, que vive por sí mismo, que 
está cerrado sobre sí y que al mismo tiempo está entregado al 
infinito del mar  y que, de puerto en puerto, de derrotero en 
derrotero, de prostíbulo en prostíbulo, va hasta las colonias a 
buscar lo que ellas encubren de más precioso en sus jardines, 
comprenderásn por qué el barco fue para nuestra civilización, 
desde el siglo XVI hasta nuestros días, a la vez, no sólo, por 
supuestos, el mayor instrumento de desarrollo económico…
sino la mayor reserva de imaginación. La nave es la heterotopía 
por excelencia.35

Si recordamos las puntualizaciones que hicimos con respecto 
al mar como espacio utópico y agregamos en segundo término 
el espacio heterotópico de la barca, podemos ver la importan-
cia que estas dos figuras tienen en la producción de discursos 
occidentales. Así, vienen a nuestra mente los viajes realizados 
por Ulises, Tucídides, Marco Polo, Cristóbal Colón, Hernán 
Cortés y las órdenes mendicantes; y es que no podemos dejar 
de pensar en ellos como cuerpos utópicos que realizaron sus 
viajes al interior de espacios heterotópicos. Ahora bien, hay 
que recordar que son precisamente los relatos de viajes y expe-
diciones con los que Occidente construyó su propio discurso 
de identidad, historia y saber. Veremos algunos ejemplos de 
esto más adelante.

Por el momento, detengámonos en el siguiente plantea-
miento: ¿podemos pensar en un límite discursivo en la pro-
ducción de espacios y cuerpos utópicos y heterótopicos? Esta 
pregunta surge en tanto que la historiografía piensa en los lí-
mites de producción de sentido histórico. Así lo expresa Mi-
chel de Certeau:

la historia se define completamente por una relación del len-
guaje con el cuerpo (social), y por consiguiente por su relación 
con los límites que impone dicho cuerpo, sea al modo propio 

35 Michel Foucault, El cuerpo utópico…, 81.



24

Cuerpos utópicos y Geografías heterotópicas en las crónicas franciscanas... 

del lugar desde donde se habla, sea al modo propio del obje-
to-otro (pasado, muerto) del que se habla.36

No podemos olvidar que las formas de espacios por las cuales 
estamos interesados están, en su mayoría, dentro del mundo 
del lenguaje. Lo anterior desprende otros cuestionamientos: 
¿Existen espacios discursivos fuera del lenguaje? ¿Es histórica-
mente posible pensar de esta manera?  En tanto que nuestros 
objetos de estudios son manuscritos, relaciones, crónicas y 
demás textos producidos en el siglo XVI, la producción dis-
cursiva de estos objetos-memoria siguen vigentes en nuestro 
presente que producen lecturas vivas. 

¿Sería válido pensar, entonces, al manuscrito-libro como el 
universo por explorar para descubrir esta especie de espacios 
discursivos? Estamos convencidos en que sí, dado a que, en 
cada lectura y texto, encontramos formas totalmente nuevas 
de ver cómo están representados estos discursos. Ahora bien, 
no sólo debemos de considerar la práxis de la lecto-escritura 
como la única manera para dilucidar las utopías o heteroto-
pías en un texto, también debemos de tomar en cuenta las 
condiciones de posibilidad contextuales de quienes producen 
una obra literaria en específico.  Lo que queremos decir es lo 
siguiente: tanto lo utópico como lo heterotópico cambian, es 
decir, son reinterpretados. 

Así, quien escribe un texto dirige su escritura a lectores que 
están en espacios y temporalidades diferentes, o, mejor dicho, 
necesita mentalizar otros cuerpos y lugares para preparar el 
suyo. Esta es una de las condiciones que más llaman nuestra 
atención: la inventiva del ser humano para crear a los demás a 
partir de sí mismo o viceversa. Si analizamos lo anterior, surge 
preguntarnos lo siguiente: ¿qué sucede con las nociones de 
persona e individuo al interior de la producción discursiva? 
Al respecto, y desde un enfoque de la filosofía de la historia, 
Paul Ricœur se planteó esta relación de la siguiente manera: 

36 Michel de Certeau, La escritura…, 81. Cursivas en el original.



José Enrique Atilano Gutiérrez

25

“La posibilidad de que las personas sean también cuerpos, se 
mantiene en reserva en la definición general de los particula-
res de base, según la cual éstos son cuerpos o poseen cuerpos. 
Poseer un cuerpo es lo que hacen o, más bien, lo que son las 
personas”.37

 Retomando lo anterior expuesto, lo que aquí nos interesa 
analizar son ejemplos de discursos producidos por francisca-
nos durante el siglo XVI con los cuales justificaron el proceso 
de evangelización de la sociedad indígena. Destacaremos las 
apropiaciones retóricas que estos religiosos implementaron 
para reescribir la geografía y los cuerpos indianos para asimi-
larlos a la realidad occidental y, así, hacer entendible la alteri-
dad americana.

Cuerpos y geografías utópico-heterotópicos en las 
crónicas de la conquista indígena de México

Toda propuesta historiográfica tiene que encontrar un punto 
de encuentro en el que pueda ver reflejadas sus reflexiones y, 
en este caso, lo veremos presente en los escritos de la conquista 
indígena. Son en estas obras en donde podremos realizar el 
análisis discursivo que hemos desarrollando en páginas ante-
riores. Queremos dejar en claro una cuestión: estamos cons-
cientes que los conceptos de «espacio», «utopía» y «heteroto-
pía» no están explícitos en el corpus documental estudiado, 
sino que, más bien, son conceptos que nos permiten realizar 
una investigación heurística en la que abordamos estos escri-
tos desde cuestionamientos de nuestro presente. 

Lo anterior no debe de ser interpretado como una cuestión 
de anacronismo o mero empleo arbitrario sin más; tenemos 
la firme convicción de que todo estudio, expuesto con una 
metodología bien encaminada, puede ayudar a abrir nuevas 
propuestas de reflexión e investigación histórica e historiográ-

37 Paul Ricœur, Sí mismo como otro, (México: Siglo XXI, 9). Cursivas en 
el original. 



26

Cuerpos utópicos y Geografías heterotópicas en las crónicas franciscanas... 

fica. Nuestra exposición pretende realizar dicha tarea: abordar 
desde planteamientos actuales, cuestiones que han sido obvia-
das o dejadas de lado por la línea tradicional de la Historia. En 
la actualidad, se ha ido gestando una línea historiográfica en 
la que se da preferencia al estudio de lecturas críticas de estos 
manuscritos en la que se contextualizan sus horizontes de po-
sibilidad material y discursiva.38 Algunas preguntas en común 
que se atienden en este tipo de investigaciones son: 

1.	 Cuando los franciscanos se referían a los indios en sus 
manuscritos, en tanto que los primeros pertenecían a 
una institución en la que se veía al cuerpo como una 
motivación del pecado y era la principal limitante para 
la salvación del alma ¿qué tipo de cuerpo era el que 
veían y describían en las sociedades indígenas? 

2.	 ¿Qué propósito en común tenían los relatos de la con-
quista de América con respecto a los acontecimientos 
que narran? ¿Eran los mismos objetivos para conquis-
tadores, oficiales regios y/o religiosos? 

3.	 ¿Qué tipo de recepción comunicativa tuvieron estos 
textos en su momento?, 

4.	 ¿Cuál es su importancia en la construcción de una his-
toriografía novohispana en la actualidad? 

A continuación, para ejemplificar las hipótesis anterio-
res, presentamos un análisis historiográfico a la Historia de 
los indios de la Nueva España, manuscrito elaborado, aproxi-
madamente, en 1540 por fray Toribio de Benavente Moto-
linia, uno de los primeros religiosos franciscanos en llegar al 
Nuevo Mundo en 1524.39 En nuestro estudio pretendemos 

38 Nos referimos, principalmente, a los siguientes textos: Edmundo O’Gor-
man, La invención de América; Guy Rozat Dupeyron, Indios imaginarios 
e indios reales en los relatos de la Conquista de México; Miguel Segundo, 
Historia y mirada en los relatos de la conquista de América.
39 Fray Toribio de Benavente Motolinía, Historia de los indios de la Nueva 



José Enrique Atilano Gutiérrez

27

reflexionar sobre los usos retóricos empleados por el francis-
cano al momento de describir cuerpos heterotópicos (navíos) 
y geografías utópicas (montes) americanos con la intención 
de construir nuevos imaginarios sociales y culturales para la 
sociedad indígena del siglo XVI.

Fray Toribio de Benavente Motolinia y la descripción de 
los cuerpos utópicos y geografías heterotópicas en la His-
toria de los Indios de la Nueva España

Navíos

En el capítulo 1 de la Tercera Parte de la Historia de los indios 
de la Nueva España, fray Toribio de Benavente describió la im-
presión que los indígenas tuvieron al momento de ver llegar a 
los españoles en sus embarcaciones a tierras americanas:

Mucho notaron estos naturales indios, entre las cuentas de sus 
años, el año que vinieron y entraron en esta tierra los españo-
les, como cosa muy notable y que al principio les puso muy 
grande espanto y admiración, ver una gente venida por el agua 
(lo que ellos nunca habían visto ni oido que se pudiese hacer), 
de traje tan extraño del suyo, tan denodados y animosos, tan 
pocos [para] entrar por todas las provincias de esta tierra con 
tanta autoridad y osadía, como si todos los naturales fueran 
sus vasallos…40

Parece ser que el mar ha sido, en toda clase de narración, el 
punto de partida preferido para elaborar discursos sobre el ori-
gen de las civilizaciones.41 Este espacio (hasta en ese momento 

España. Relación de los ritos antiguos, idolatrías y sacrificios de los indios de 
la Nueva España, y de la maravillosa conversión que Dios en ellos ha obrado, 
(México: Porrúa, 2007).
40 Ibid., 163. Las cursivas son mías.
41 Véanse tres ejemplos historiográficos ya clásicos respecto al tema: Jules 
Michelet, El Mar, (México: Cien del mundo, 2004); Lucien Febvre, El 



28

Cuerpos utópicos y Geografías heterotópicas en las crónicas franciscanas... 

infinito) tenía en sus dominios lugares que jamás habían sido 
conocidos por los hombres que lo habitaban. Ver llegar desde 
un punto lejano a otros cuerpos con indumentarias, costumbres 
y una lengua diferente, debió de haber conmocionado a los dos 
bandos. Lo importante aquí es ver la preponderancia que tiene 
el agua como límite de conocimiento para los seres humanos. 

Si bien es cierto que Motolinia señalaba que para los indios 
causó gran conmoción la llegada de los españoles por el mar, 
eso no quiere decir que los primeros no tuvieran noción de lo 
que era viajar por el agua, esto porque, más adelante, el fraile 
franciscano señalaba lo siguiente: 

Había en México muchas acales o barcas para servicio de las 
casas, y otras muchas de tratantes que venían con bastimentos 
a la ciudad, y todos los pueblos de la redonda, que están llenos 
de barcas que nunca cesan de entrar y salir a la ciudad, las 
cuales eran innumerables.42

Así, México era una ciudad en la que su traza se caracterizaba 
por la creación de avenidas, calles y puentes que permitían el 
libre tránsito de este transporte: “En las calzadas había puen-
tes que fácilmente se podían alzar; y para guardarse de la parte 
del agua eran las barcas que digo, que eran sin cuento, porque 
hervían por el agua y por las calles”.43 Podríamos decir enton-
ces que, en un primer lugar, el empleo que se le dio a estos 
navíos competía, de primera necesidad, a circuitos de comu-
nicación, transporte y economía. 

Ahora bien, lo que queremos señalar es que este tipo de 
construcciones, vistas desde un análisis discursivo, cumplían 

Rin. Historia, mitos y realidades, (México: Siglo XXI, 2004) y; Fernand 
Braudel, El Mediterráneo y el mundo mediterráneo en tiempos de Felipe II, 2 
ts., (México: Fondo de Cultura Económica, 2010).
42 Fray Toribio de Benavente Motolinía, Historia de los indios de la Nueva 
España..., Tratado III, Cap. 8, 216.
43 Ibidem. Véase: Richard Sennett, Carne y piedra. El cuerpo y la ciudad en 
la civilización occidental, (Madrid: Alianza, 2003).



José Enrique Atilano Gutiérrez

29

otra función importante: la transmisión de nuevas prácticas, 
conocimientos y formas de saber-poder. El ejemplo que nos 
da la pauta para poder tratar de esta manera la Historia de fray 
Toribio está cuando refiere las diez plagas que en la Nueva 
España se implantaron con la llegada de los peninsulares.44 La 
primera de ellas estaba representada por dos nuevas enferme-
dades que jamás se habían presentado en este continente: la 
viruela y el sarampión. Resulta interesante ver la manera en 
que dichos males llegaron a tierras indianas:

Viruela: “…siendo capitán y gobernador Hernando Cortés, al 
tiempo que el capitán Pánfilo de Narváez desembarco en esta 
tierra3, en uno de sus navíos vino un negro herido de viruelas, la 
cual enfermedad nunca en esta tierra se había visto…”45

Sarampión: “Después dende ha once años [de llegada la epi-
demia de viruela] vino un español herido de sarampión…”46

Los navíos, entonces, no sólo trajeron cuerpos humanos, sino 
también, toda una serie de cuerpos virales que cumplieron una 
función elemental dentro de los procesos históricos de aque-
llos tiempos: disminuir el número de indígenas en el Nuevo 
Mundo. Estas enfermedades transformaron los hábitos higié-
nicos y salubres de los indígenas: “…los indios no sabían el 
remedio para las viruelas antes, como tienen muy de costumbre, 
sanos y enfermos, el bañarse a menudo, y como no lo dejasen 
de hacer morían como chinches a montones”.47 Respecto al 
sarampión: “…sino fuera por el mucho cuidado que hubo 

44 Ibid., Tratado I, Cap. 1, 15: “Hirió Dios y castigó esta tierra, y a los 
que en ella se hallaron, así naturales como extranjeros, con diez plagas 
trabajosas.”.
45 Fray Toribio de Benavente Motolinía, Historia de los indios de la Nueva 
España..., 15-16. Las cursivas son nuestras.
46 Fray Toribio de Benavente Motolinía, Historia de los indios de la Nueva 
España..., 16.
47 Ibidem.



30

Cuerpos utópicos y Geografías heterotópicas en las crónicas franciscanas... 

en que no se bañasen, y en otros remedios, fuera otra gran 
plaga y pestilencia como la pasada…”.48 En ese sentido, el 
intercambio que hubo entre el conocimiento y las prácticas 
de prevención y tratamiento sanitarias contra estos males tuvo 
como resultado una nueva economía médica para los cuerpos 
indígenas.49

Ahora bien, la llegada de Cortés y sus embarcaciones al 
Nuevo Mundo analizada desde el planteamiento historiográ-
fico de los espacios utópicos, resulta una línea de investigación 
bastante interesante; y es que, retomando lo dicho por Moto-
linía, la segunda plaga que azotó al Valle de Anáhuac fue, ni 
más ni menos, que la propia conquista lidereada por Hernán 
Cortés.50 Aquí hay un elemento que llama nuestra atención 
en el relato del franciscano: “…cuando Cortés desembarcó 
en la costa de esta tierra, con el esfuerzo que siempre tuvo, y 
para poner ánimo a su gente, dio con los navíos todos que traía 
al través, y metióse la tierra adentro…”.51 

Si evocamos lo anterior dicho respecto a que la nave es 
el espacio/cuerpo heterotópico por excelencia, podemos sacar 
un alto provecho historiográfico a este pasaje. Primera obser-
vación: si pensamos que Cortés y su flota vinieron de un lugar 
real (Castilla) y se aventuraron en el extenso e infinito espacio 
que representaba el mar (lo utópico), resulta interesante la ac-
ción que el capitán hizo al momento de llegar a estas tierras: 

48 Ibidem.
49 Sobre la historia de las epidemias en México, véase: José N. Iturriaga, 
Historia de las epidemias en México, (México: Grijalbo, 2020); Miguel Án-
gel Cuenya Mateos, Puebla de los Ángeles en tiempos de una peste colonial, 
(México: COLMICH-BUAP, 1999; América Molina del Villar y David 
Navarrete Gómez, coords., Problemas demográficos vistos desde la historia. 
Análisis de fuentes, comportamientos y distribución de la población en México, 
siglos XVI-XVII, (México: COLMICH-CIESAS, 2006).  
50 Fray Toribio de Benavente Motolinía, Historia de los indios de la Nueva 
España..., 16.: “La segunda plaga fue, los muchos que murieron en la con-
quista desta Nueva España, en especial sobre México…” 
51 Ibidem.



José Enrique Atilano Gutiérrez

31

destruir lo heterotópico (la nave) para adentrarse en una nue-
va heterotopía (la tierra indiana). Esta heterotopía se conver-
tirá, a su vez, en una geografía utópica, puesto que, durante 
los procesos de conquista y evangelización, conquistadores y 
religiosos verterán sus propios imaginarios con los cuales justi-
ficarán sus acciones en contra de la sociedad indígena. 

Segunda observación: nos encontramos ya en el punto más 
álgido de la conquista; Cortés ha llegado a la ciudad de Mé-
xico-Tenochtitlan. Después de haber peleado y conseguir la 
victoria contra otros pueblos indígenas, la flota española se 
dispuso a dar el golpe definitivo a los indios que tenían el 
control y poder del Valle de Anáhuac: los mexicas. Hemos 
dicho que la expedición que Cortés y su equipo hicieron a 
lo largo del territorio americano transformaron los espacios 
heterotópicos (lugares reales que contenían espacios imagina-
rios) que visitaron en los espacios utópicos (lugares reales que 
contenían formas irreales); a medida en que los peninsulares 
fueron profundizando e interpretando los espacios que iban 
descubriendo, la posibilidad de hacer realidad las leyendas e 
imaginarios con los cuales fueron justificando sus acciones se 
fue concretizando a su favor. 

Ahora bien, para poder tener el control de dichos espa-
cios discursivos, se tuvieron que elaborar diversas acciones que 
afianzaran los procesos de consolidación imaginaria. Desde 
esta perspectiva, para tener el pleno dominio de un espacio 
heterotópico, se tuvieron que emplear mecanismos que tuvie-
ran el mismo valor simbólico. En ese sentido, Motolinía dijo 
que: 

para conquistar a México, [los españoles] habían hecho en 
‘Tlaxcallan’ bergantines, los cuales están hoy día en las ataraza-
nas de México, los cuales llevaron en piezas desde ‘Tlaxcallan’ 
a ‘Tetzcoco’, que son quince leguas. Y armados los bergantines 
en ‘Tetzcoco’ y echados al agua cuando ya tenían ganados mu-
chos pueblos, y otros que les ayudaban de guerra, y de ‘Tlax-
callan’ que fue gran número de gente de guerra en favor de los 



32

Cuerpos utópicos y Geografías heterotópicas en las crónicas franciscanas... 

españoles contra los mexicanos, que siempre habían sido sus 
enemigos capitales.52

 
Lo anterior se entiende de la siguiente manera: la elaboración 
de los navíos por parte de los españoles les permitió dominar 
espacios utópicos indianos (mar, ríos, lagunas) que les permi-
tieron obtener la ventaja durante la conquista de esta civiliza-
ción. Si la batalla entre españoles y mexicas fue exitosa para 
el primer grupo de individuos se debió, en gran parte, a los 
conocimientos, tácticas armamentísticas y relaciones sociales 
que entablaron con otros grupos indígenas, así como de las 
condiciones sanitarias fortuitas que poco a poco fueron incli-
nando la balanza a su favor. 

Aquí lo importante no es evocar una historia maniquea en 
la que se dé preferencia a bandos, sino, más bien, que produz-
camos diversos frentes de interpretación a las fuentes docu-
mentales novohispanas con la finalidad de construir líneas de 
investigación que den cuenta de las necesidades intelectuales 
del presente a los sucesos del pasado.

Montes 

Louis Marin planteaba que la narratividad descriptiva ofrece 
“una contrariedad a la lectura analítica, pero que no es, ha-
blando propiamente, de orden lógico: es la contrariedad entre 
la mirada geográfica cartográfica del narrador y la producción 
de las figuras en esa mirada cuando se dice y cuando un dis-
curso lo toma por su cuenta”.53 Esto quiere decir que existe 
una relación inversamente proporcional entre lo que miramos 
y lo que describimos; es decir, que no todo lo que se observa 
realmente es como se enuncia. 

Lo hasta aquí dicho se entiende cuando observamos las 
cartas cartográficas que conquistadores, oficiales regios y reli-

52 Ibid., 17. Las cursivas son mías.
53 Louis Marin, Utópicas. Juegos de espacios, (Madrid: Siglo XXI, 1975), 131.



José Enrique Atilano Gutiérrez

33

giosos enviaban a sus superiores o a la Corona para dar cuenta 
de los territorios en los que se encontraban, así como de la 
distribución de funciones sociales que en ellos se realizaban. 
La delimitación cartográfica implicaba, tal y como lo pode-
mos suponer, en la limitación discursiva que cada informante 
podía dar relación.54 Para Morin, “el espacio geográfico […] 
es un espacio hetetogéneo en donde se oponen elementos ho-
mogéneos que lo constituyen y el centro, un elemento entre 
otros que no obstante los regula y los constituye en su homo-
geneidad”.55

El ejemplo que analizaremos tiene que ver con el uso retó-
rico de los montes por parte de Motolinía como justificación 
discursiva y heterotópica de la geografía indiana. Podemos 
mencionar algunas referencias occidentales similares: el Mon-
te Olimpo era el espacio en donde habitaban los principales 
dioses de la tradición griega, y, a su vez, era el punto que hacía 
posible la separación entre los tres niveles de creación greco-
rromana: cielo, mar e inframundo. Por su parte, para la tradi-
ción judía, el monte Sinaí fue el lugar en donde Yahvé entregó 
a Moisés las tablas que contenían los diez mandamientos para 
que los ejecutara con su pueblo. 

En esa misma tradición fundacional, Jesús oró a su Pa-
dre en el huerto de Getsemaní (ubicado en la cima de otro 
monte), antes de su detención, castigo y crucifixión. Esta 
última, se llevó a cabo en el Monte Gólgota (o de la Cala-
vera), y que, después de resucitado, Jesucristo subió a los 
cielos dejando la huella de su pie en una roca del Monte 
Tabor. Resumiendo, nos damos cuenta que en la tradición 
discursiva occidental, este tipo de espacios juegan un papel 
fundamental: desde ser la morada de dioses en donde se 
proclama el orden y poder, hasta fungir como los lugares de 
contrición, meditación, muerte y resurrección divina. Estas 

54 Roger Chartier, Cartografías imaginarias (siglos XVI-XVIII), (Buenos Ai-
res: Ampersand, 2022).
55 Louis Marin, Utópicas…, 133.



34

Cuerpos utópicos y Geografías heterotópicas en las crónicas franciscanas... 

descripciones geográficas permiten construir identidades, 
mitos y memorias culturales.

Para nuestro caso de estudio, la descripción que fray To-
ribio de Benavente hizo sobre los montes de la Nueva Espa-
ña constituyó una parte discursiva bastante importante en su 
texto; y es que sólo de su Tercer Tratado, los capítulos 6 al 
12 corresponden a la descripción pormenorizado la geografía 
del Altiplano mexicano: sierras, montes y ríos. Aquí algunos 
ejemplos:

Y esta Nueva España es toda llena de sierras, tanto que puesto 
uno en la mayor vega o llano, mirando a todas partes hallará 
sierra o sierras a seis y a siete leguas…y en algunas partes de 
la costa de la mar. Especialmente va una cordillera de sierras 
sobre el Mar del Norte, esto es, encima del mar océano, que es 
la mar que traen los que vienen de España.56

Lo interesante aquí es ver que para él existió una relación so-
ciocultural entre el espacio y la sociedad. Esto lo vemos desa-
rrollado al inicio del capítulo 6 del Tercer Tratado en donde 
dice lo siguiente:

es cierto que adonde no allegan los frailes no hay verdadera cris-
tiandad; porque como todos los españoles pretenden su inte-
rés, no curan de enseñarlos y adoctrinarlos, ni hay quién les 
diga lo que toca a la fe y creencia de Jesucristo, verdadero Dios 
y universal señor, ni quién procure destruir sus supersticiones 
y ceremonias y hechicerías, muy ajenas a la idolatría, y es muy 
necesario andar por todas partes.57

De esta manera, bajo la perspectiva cristiana, el Nuevo Mun-
do era un espacio geográfico bajo el dominio de fuerzas heréti-
cas y que el mismo demonio, antes que los españoles, ya tenía 

56 Fray Toribio de Benavente Motolinía, Historia de los indios de la Nueva 
España..., Tratado III, Cap. 6, 201. 
57 Ibidem. Las cursivas son mías.



José Enrique Atilano Gutiérrez

35

conocimiento y ejercía su poder sobre este vasto territorio.58 
Para contrarrestar su influencia se necesitaba la presencia de 
los frailes, puesto que su misión era la de ir de pueblo en pue-
blo a dar a conocer el Evangelio y encarrilar en la buena fe a 
los indígenas.  

Otro punto que llamó nuestra atención en lo referente al 
seguimiento geográfico que se dio en la Historia de los Indios 
de la Nueva España fue el conocimiento astronómico que se 
brinda sobre la Tierra; y es que mucho se ha escrito para co-
nocer si la cristiandad en aquellos siglos estuvo envuelta en 
un manto de total ignorancia y decadencia en comparación a 
los avances del Renacimiento.59 Estas inquietudes se pueden 
observar en el manuscrito de Motolinía cuando éste refiere 
lo siguiente: “…y pienso que en toda la redondez de la tierra 
no hay otras montañas tan altas ni tan ásperas [refiriéndose al 
Perú], y puédense sin falta llamar estos montes los mayores y 
más ricos del mundo…”.60

Aceptar este tipo de hipótesis hace visible que durante el 
siglo XVI hubo indicios por romper paradigmas discursivos 
demasiados arraigados al interior de la sociedad occidental, 
principalmente, los científicos, religiosos y políticos.61 ¿Qué 
consecuencias trajeron este tipo de ideas? La búsqueda de na-
rrativas que permitieran hacer entendibles los nuevos horizon-

58 Robert Muchembled, Historia del diablo. Siglos XII-XX, (México: Fondo 
de Cultura Económica, 2012).
59 Para ver una propuesta de análisis crítica e historiográfica con respecto a 
la época renacentista, véanse las siguientes obras del historiador Peter Bur-
ke: El Renacimiento europeo (Crítica, 2000) y Venecia y Ámsterdam. Estudio 
sobre las élites del siglo XVII (Gedisa, 1996). También: Georges Minois, La 
Iglesia y la Ciencia. Historia de un malentendido, (Madrid: Akal, 2020); 
Rafael Mandressi, La mirada del anatomista. Disecciones e invención del 
cuerpo en Occidente, (México: UIA, 2012).
60 Fray Toribio de Benavente Motolinía, Historia de los indios de la Nueva 
España..., 202.
61 Thomas Kuhn, La estructura de las revoluciones científicas, (México: Fon-
do de Cultura Económica, 2004).



36

Cuerpos utópicos y Geografías heterotópicas en las crónicas franciscanas... 

tes de expectativas que el Nuevo Mundo ofrecía a la Monar-
quía Católica. 

Motolinía lo deja entrever de esta manera:

Y lo que más es de considerar, y que causa grandísima ad-
miración es, que tantos y tan grandes montes hayan estado 
encubiertos tanta multitud de años como ha que pasó el gran 
diluvio general estando en la mar oceáno, adonde tantas naos 
navegan, y los recios temporales y grandes tormentas y tem-
pestades han echado y derramado tantas naos muy fuera de la 
derrota que llevan y lejos de su nevegación, y siendo tantas y 
en tantos años y tiempos, nunca con estas sierras oparon, ni 
estos montes parecieron.62

Si bien es cierto que esta apropiación histórica y cronológica 
estuvo bajo la mirada cristiana, lo importante aquí es que en 
estos siglos se gestaron los primeros intentos en tratar unifi-
car la existencia del Nuevo Mundo en los anales occidentales. 
Dicho con otras palabras, es hacer de la otredad una realidad 
discursiva ya conocida desde los imaginarios culturales.  

Así, Tenochtitlan fue considerada como una nueva Babi-
lonia (ciudad repleta de herejías y desviaciones),63 y que, a 
la llegada de los españoles, la cual, se transformaría en una 
nueva Jerusalén, tierra prometida y garante de la verdadera fe 
y religión:

¡Oh México, que tales montes te acercan y coronan! Ahora 
con razón volará tu fama, porque en ti resplandece la fe y 
evangelio de Jesucristo. Tú que antes eras maestra de pecados, 
ahora eres enseñadora de verdad; y tú que estabas en tinieblas 
y oscuridad, ahora das resplandor de doctrina y cristiandad…
Eras entonces una Babilonia, llena de confesiones y maldades; 
ahora eres otra Jerusalén, madre de provincias y reinos. Anda-

62 Fray Toribio de Benavente Motolinía, Historia de los indios de la Nueva 
España..., 202. Las cursivas son nuestras.
63 Véase: Guy Rozat, Indios Imaginarios…



José Enrique Atilano Gutiérrez

37

bas y (sic) ibas a do querías, según te guiaba la voluntad de un 
idiota gentil, que en ti ejecutaba leyes bárbaras; ahora muchas 
[personas] velan por ti, para que vivas según las leyes divinas 
y humanas…¡Oh México! Si levantases los ojos a tus montes 
de que está[s] cercada, verías que son en tu ayuda y defensa 
más ángeles buenos, que demonios fueron contra ti en otro 
tiempo, para hacer[te] caer en pecados y yerros.64

Consideraciones finales

La cuestión apreciativa e interpretativa de los cuerpos y es-
pacios utópicos-heterotópicos que hemos analizado en estas 
páginas permite ver cómo es que las instituciones occidentales 
del siglo XVI produjeron sus propias prácticas discursivas para 
apropiarse de la realidad del Nuevo Mundo. 

Nuestra reflexión final recae en la importancia que el pre-
sente representa al momento de analizar la producción histo-
riográfica de textos del pasado que, aunque fueron emitidos 
desde contextos diferentes, éstos no presentan un cierre dis-
cursivo en el que no pueda ser estudiados para comprender 
los usos retóricos por los que se intentó narrar los sucesos del 
Nuevo Mundo durante el siglo XVI y todo el periodo novo-
hispano. 

Con este ejercicio reflexivo se espera motivar y ampliar las 
líneas historiográficas con las que se estudian las fuentes docu-
mentales indianas. Pensar de manera historiográfica la otredad 
del pasado novohispano significa cuestionar nuestro presente 
y ser consciente de las semejanzas y diferencias discursivas que 
nuestras prácticas discursivas tienen al momento de describir 
la realidad que nos envuelve.

64 Fray Toribio de Benavente Motolinía, Historia de los indios de la Nueva 
España..., 204.



38

Cuerpos utópicos y Geografías heterotópicas en las crónicas franciscanas... 

Bibliografía

Benavente Motolinía, Toribio de. Historia de los indios de la 
Nueva España. Relación de los ritos antiguos, idolatrías y 
sacrificios de los indios de la Nueva España, y de la ma-
ravillosa conversión que Dios en ellos ha obrado. México: 
Porrúa, 2007.

Braudel, Fernand. El Mediterráneo y el mundo mediterráneo 
en tiempos de Felipe II. 2 ts. México: Fondo de Cultura 
Económica, 2010.

Burke, Peter. Venecia y Ámsterdam. Estudio sobre las élites del 
siglo XVII. Barcelona: Gedisa, 1996.

______. El Renacimiento europeo. Madrid: Crítica, 2000.

Certeau, Michel de. La fábula mística. Siglos XVI-XVII. Méxi-
co: UIA, 1993.

______. La escritura de la historia. México: UIA, 2006.

______. La invención de lo cotidiano 1. Artes de hacer. México: 
UIA, 2010.

Chartier, Roger. Cartografías imaginarias (siglos XVI-XVIII). 
Buenos Aires: Ampersand, 2022.

Cuenya Mateos, Miguel Ángel. Puebla de los Ángeles en tiempos 
de una peste colonial. México: COLMICH/BUAP, 1999.

Delumeau, Jean. Historia del Paraíso. 3 vols. Madrid: Taurus, 
2005.

Febvre, Lucien. El Rin. Historia, mitos y realidades. México: 
Siglo XXI, 2004.

______. Combates por la historia. Madrid: Ariel, 2017.

Foucault, Michel. El cuerpo utópico. Las heterotopías. Buenos 
Aires: Nueva Visión, 2010.

______. El orden del discurso. México: Tusquets, 2010.



José Enrique Atilano Gutiérrez

39

______. Un peligro que seduce. Madrid: Cuatro Ediciones, 2011.

Geertz, Clifford. La interpretación de las culturas. Barcelona: 
Gedisa, 2003.

Hartog, François. Evidencia de la historia. México: UIA, 2011.

Heuck Allen, Susan. Finding the Walls of Troy. Frank Calvert 
and Heinrich Schliemann at Hisark. Berkeley: University 
of California Press, 1999.

Iturriaga, José N. Historia de las epidemias en México. México: 
Grijalbo, 2020.

Koselleck, Reinhart. Los estratos del tiempo: estudios sobre histo-
ria. Barcelona: Paidós, 2001.

Kuhn, Thomas. La estructura de las revoluciones científicas. Mé-
xico: Fondo de Cultura Económica, 2004.

Lefebvre, Henri. La producción del espacio. Madrid: Capitán 
Swing Libros, 2013.

Mandressi, Rafael. La mirada del anatomista. Disecciones e in-
vención del cuerpo en Occidente. México: UIA, 2012.

Marin, Louis. Utópicas. Juegos de espacios. Madrid: Siglo XXI, 
1975.

Michelet, Jules. El Mar. México: Cien del mundo, 2004.

Minois, Georges. La Iglesia y la Ciencia. Historia de un malen-
tendido. Madrid: Akal, 2020.

Molina del Villar, América y David Navarrete Gómez 
(coords.). Problemas demográficos vistos desde la historia. 
Análisis de fuentes, comportamientos y distribución de la po-
blación en México, siglos XVI-XVII. México: COLMICH/
CIESAS, 2006.

Morán Palacios, Francisco. “El viaje de Ulises (El imposible 
regreso a Ítaca)”. Revista de la Asociación Española de Neu-
ropsiquiatría (2016): 221-224.



40

Cuerpos utópicos y Geografías heterotópicas en las crónicas franciscanas... 

Muchembled, Robert. Historia del diablo. Siglos XII-XX. Mé-
xico: Fondo de Cultura Económica, 2012.

O’Gorman, Edmundo. La invención de América. México: 
Fondo de Cultura Económica, 2021.

Ricœur, Paul. Sí mismo como otro. México: Siglo XXI, 2006.

______. Del texto a la acción. Ensayos de hermenéutica II. Mé-
xico: Fondo de Cultura Económica, 2010.

Rozat Dupeyron, Guy. Indios imaginarios e indios reales en los 
relatos de la Conquista de México. México: Editorial Na-
varra, 2018.

Segundo Guzmán, Miguel Ángel. Historia y mirada en las cró-
nicas de América. México: UGTO, 2018.

Sennett, Richard. Carne y piedra. El cuerpo y la ciudad en la 
civilización occidental. Madrid: Alianza, 2003.

Thompson, E. P. La economía moral de la multitud y otros en-
sayos. Bogotá: Ediciones desde Abajo, 2014.

Vernant, Jean Pierre. “Cuerpo oscuro, cuerpo resplandecien-
te”. En Fragmentos para una historia del cuerpo, coordina-
do por Ramona Nadaff, Nadia Tazi y Michel Feher, vol. 
I, 19-48. Madrid: Taurus, 1992.



Lo Otro en los “Triunfos de las armas 
católicas”, o los combates marianos del 

Imperio Español

Gonzalo Lizardo Méndez
Universidad Autónoma de Zacatecas

1. Las intenciones políticas de un falso cronicón

En su obra Triunfos de las armas católicas por intercesión de 
María Señora Nuestra (1648), Juan Tamayo Salazar na-

rra la historia del imperio español con un estilo casi fantás-
tico: como el reflejo terrestre de la batalla celestial que libra 
el Dios “verdadero” contra el resto de las religiones. Escritos 
con dispareja calidad, los relatos de este libro celebran la in-
tervención de la Virgen María y otros santos en las batallas 
que libró el Imperio Español contra todos sus rivales, tanto 
los paganos de América como los protestantes en Europa. A 
pesar de su escaso valor histórico, estos Triunfos destacan por 
ser una obra de propaganda ideológica que emplea los símbo-
los de la religión para cimentar el poder, pero también como 
un precursor involuntario del “realismo mágico”: esa fusión 
de mito, historia y literatura que tanto caracteriza a las letras 
hispanoamericanas.

Sobre su autor, Juan Tamayo de Salazar, casi nada se sabe. 
Nació en Zalamea de la Serena en fecha desconocida, fue se-



42

Lo Otro en los “Triunfos de las armas católicas”, o los combates marianos... 

cretario del inquisidor Diego de Arce Reynoso (a quien dedica 
los Triunfos), y murió hacia 1672 siendo vicario de Plascencia. 
Gregorio Mayan y Siscar, en su Historia crítica de los falsos 
cronicones, lo calificó como “uno de los hombres más supers-
ticiosos que ha tenido España”. Tamayo de Salazar es autor de 
una hagiografía de San Epitacio Apóstol, un poema latino en 
honor de San Santiago y un Martirologio: Anamnesis o Com-
memoratio omnium ss. Hispanorum, Pontyficum, Martyrum 
Confessorum, Virginum, Viduarum ac anctarum mulierum, 
además de la obra en dos tomos analizada en este ensayo. 

Por la misma naturaleza de la obra, es comprensible (incluso 
piadoso) el olvido que ha sepultado a Tamayo de Salazar y esta 
obra, un típico ejemplo de los “falsos cronicones” que se hicie-
ron populares durante el siglo XVI, que sacrificaban la fidelidad 
histórica con tal de maravillar a sus lectores y de inducir en ellos 
un fervor patriótico o religioso. En palabras de Marín, el croni-
cón “pretende dar más gloria a una nación, a un pueblo, a través 
de un pasado esplendoroso, y para ello no tiene inconveniente 
alguno en falsear el pasado de modo flagrante”.1 A pesar de sus 
falacias, o precisamente por ellas, los cronicones constituyen un 
testimonio casi intacto sobre la mentalidad del poder religioso 
y político, si las leemos desde la perspectiva de la hermenéutica 
literaria o de los estudios postcoloniales.

El objetivo común de los primeros cronicones era otorgarle 
a España un origen mítico. El más célebre escritor de cronico-
nes, Jerónimo Román de la Higuera retomaba la leyenda de 
Tubal, el primer rey de España después del diluvio, y sostenía 
que la lengua hispana se originó en aquellos tiempos. Aseguró 
además que los judíos españoles, contra toda lógica, habían 
promovido ellos mismos su conversión al cristianismo:

Al tener conocimiento de la predicacion de Jesús, enviaron 
mensajeros a Jerusalen para que el mismísimo Cristo, antes 

1 Diego Marín Ruiz de Assín, “Los falsos cronicones en la historiografía 
murciana de los siglos XVII y XVIII,” Murgetana, no. 136 (2017).



Gonzalo Lizardo Méndez

43

de ser clavado en la Cruz, les prometiera enviarles a alguien 
para que les enseñara su doctrina. Por tanto los hispanos no 
solamente fueron el primer pueblo cristianizado, por mandato 
directo del Hijo de Dios, sino que fueron ellos los que se ade-
lantaron a su propia catequesis.2

Para dar verosimilitud a sus relatos, Tamayo declara desde la 
portada que su obra es una serie de “centones histórico-po-
líticos”; es decir, textos o “fragmentos de historia” compues-
tos a partir de otras obras. Un collage compuesto por citas 
de autores que convalidan el contenido de la obra, por más 
inverosímil que ahora nos parezca. El centón no evita, por 
supuesto, que los autores de cronicones inventen sus propias 
autoridades: así lo hizo el fundador del género, Annio de Vi-
terbo, cuando se inventó al historiador Beroso para que este 
explicara el origen fabuloso de España, “porque esa es otra 
de las características del falsario, aprovecha el nombre de un 
autor cierto del pasado, a ser posible del que no se conozcan 
sus obras, para simular que lo único que hace es transcribir 
unos documentos, supuestamente descubiertos nuevamente, 
con inmensidad de datos desconocidos”.3

La obra de Tamayo de Salazar, editada en dos tomos, inclu-
ye ciento cuarenta y cuatro relatos dispuestos en orden crono-
lógico, cada uno de ellos dedicado a una victoria armada del 
catolicismo sobre sus distintos enemigos. El primer triunfo se 
remonta al año 343, con la muerte del apóstata Juliano en ma-
nos de San Mercurio Mártir, y el último al año 1646, cuando 
narra el levantamiento de los catalanes contra el rey Felipe IV. 
Desde la portada, el autor anuncia su propósito: sus centones 
están escritos “para ejemplo y antídoto de las guerras y cala-
midades de estos siglos, y para alentar y disponer en los solda-
dos católicos devoción y reconocimiento a la autora soberana 

2 Ibidem.
3 Juan de Tamayo Salazar, Triunfos de las armas católicas por intercesión de 
María Señora Nuestra, t. X (Madrid: Diego Díaz de la Carrera, 1648).



44

Lo Otro en los “Triunfos de las armas católicas”, o los combates marianos... 

de las victorias”4. En otras palabras, se trata de inflamar la fe 
mariana de los vasallos españoles, para que defiendan con las 
armas a la patrona del imperio español. Así lo explica cuando 
se dirige al lector de la obra:

A dos luces mira la contextura de este discurso: a la demostra-
ción, por ejemplos, de las maravillas de María Nuestra Señora 
y Patrona de nuestra nación, y a la devoción que deben tener 
los príncipes, generales y soldados a esta soberana protectora 
de los ejércitos. […] No hay cosa que más inflame, ni medio 
que con mayor eficacia fervorice, para la imitación o aversión, 
que el conocimiento de las operaciones de los pasados, en 
donde la historia, maestra de la vida, enseña lo que se debe 
abrazar y advierte lo que es conveniente huir.5

El objetivo de Tamayo es convencer a los soldados y reyes de 
que María Nuestra Señora protege al Imperio Español de to-
dos sus enemigos, pues “no se hallará alguna [victoria], en que 
se lea que haya su clemencia asistido a otra nación en opo-
sición de los católicos monarcas de España o sus ejércitos”.6 
Este patronazgo de María sobre el Imperio Español tiene un 
origen tan político como teológico. Como líderes de la Refor-
ma, Martín Lutero y Juan Calvino reconocían a María como 
una mujer santa que no podía interceder en los asuntos hu-
manos. En resumen, si la Reforma negaba a la virgen el poder 
de auxiliar a los cristianos, el Imperio Español la convirtió en 
el estandarte de sus ejércitos: contra la herejía reformista por 
un lado y por el otro contra los paganos que habitaban las 
provincias conquistadas. En resumen, el hecho de invocar o 
no a María permite que un Nosotros (los españoles marianos) 
persiga y combata a los Otros, a los herejes anti-marianos. En 
resumen, todo enemigo de María era enemigo de España y 
merecía ser aniquilado.

4 Ibidem.
5 Ibidem.
6 Ibidem.



Gonzalo Lizardo Méndez

45

2. La identidad española y el culto mariano

El auxilio que ofrece María a sus hijos predilectos suele tener 
un carácter milagroso, es decir, sobrenatural. El Triunfo XCV, 
ocurrido en 1507, narra cómo el rey don Manuel, monarca de 
España y Portugal, ordenó que sus hombres establecieran for-
talezas en la India. Comandados por Luis Brito, sus hombres 
labraron, con licencia del rey de Cananor, “una fortaleza capaz 
y bien guarnecida, en que pusieron su factoría y guarnición 
para su defensa”. Pero el Zamorín de Calicut, regente moro 
de la región, incitó el odio del rey de Cananor para que rom-
piera la alianza con los extranjeros y los expulsara. Luis Brito 
organizó la defensa, con trincheras y abundantes provisiones, 
que comenzaron a escasear conforme se prolongaba el cerco. 
Al llegar el día de la asunción de María, los portugueses se 
encomendaron a la Madre de Dios, y fueron recompensados:

No les salió vana su esperanza, porque estando los nuestros 
muy trabajados con el hambre, este santo día se comenzó a 
hinchar y levantar en alto la mar, que corriendo a la punta de 
la fortaleza, descargó en la playa gran multitud de langostas, 
que recogieron los nuestros dando loores a Nuestro Señor y 
a su Gloriosa Madre, por cuya intercesión les daba aquellas 
langostas para su mantenimiento, con que a todos se les levan-
taron los espíritus. Y no paró aquí la maravilla porque, con-
cluyen Castañeda, Mafeo y Belinghen: que no sólo los sanos 
participaron de esta merced, sino también los enfermos, que 
en comiendo de aquellas langostas milagrosas, luego cobraban 
salud, fuerzas y valor.7

Otro auxilio mariano, aún más sobrenatural, tuvo lugar en 
1511. Después del Concilio de Pisa, organizado por el rey 
Luis XII de Francia para destituir a su enemigo el papa Julio 
II, este pontífice excomulgó a todos los obispos que partici-

7 Ibidem.



46

Lo Otro en los “Triunfos de las armas católicas”, o los combates marianos... 

paron en el concilio y encomendó a don Ramón de Cardona, 
virrey español de Nápoles, para que organizara un ejército, al 
mando de Antonio de Leyva y el conde Pedro Navarro, entre 
otros. Este último, durante la campaña, puso sitio a la ciudad 
de Bolonia, y para rendirla decidió volar sus muros, sin saber 
que así propiciaba un nuevo milagro de María.

Dicen pues, que entre otras minas que mandó a hacer el con-
de para volar los muros de la ciudad con ingenios de pólvora 
fue una por bajo de la iglesia de Nuestra Señora que llaman 
de Baracano. Pusiéronle fuego y quiso Dios (prosigue Illescas) 
que la Iglesia tan entera como estaba (sin que de ella se quitase 
sola una piedra) voló por el aire en alto y tornó a caer en su 
mismo lugar sin lesión ninguna y se quedó entera y tan sana 
como antes estaba y así está hoy con grandísima admiración 
de todos los que la miran.8

Como se ve, María es tan benévola con los españoles que los 
perdona incluso cuando intentan volar sin querer uno de sus 
santuarios. Este apoyo se vuelve aún más espectacular cuando 
los españoles combaten contra los mexicas. El triunfo XXVIII 
narra la victoria hispana contra los “indios de México” y co-
mienza por ponderar la grandeza de “aquél nunca bien alaba-
do extremeño Fernando Cortés (sic)”, que puso al emperador 
Moctezuma II en prisión “con valor y felicidad” y que luego 
sometió a Cuauhtémoc y sus tropas. Cuando se entera de que 
Pánfilo de Nárvaez, por órdenes del rey, ha llegado a México 
para arrestarlo, Cortés arma doscientos españoles y algunos 
tlaxcaltecas para someter a Narváez, y los mexicas aprovechan 
su ausencia para rebelarse. 

En esta revuelta (dicen Gomara, Sandoval, y el señor don Fer-
nando Pizarro de Orellana) era tanta la multitud de indios que 
acometían a la casa de los nuestros, que una muy populosa ciu-
dad bien fortificada y mejor presidiada, fuera pequeño estorbo 

8 Ibidem.



Gonzalo Lizardo Méndez

47

para su furor y armas. Pero como a los nuestros defendían 
la soberanamente agradecida y piadosamente remunerada de 
sus siervos María Santísima y el apóstol Santiago, afirman que 
habían muchas veces visto a Santiago y a Nuestra Señora que 
peleaban por ellos. Y los indios decían que no se podían defen-
der de una mujer y de uno de un caballo blanco y que la mujer 
los cegaba con polvo que les echaba sobre los ojos.9

Tamayo de Salazar exacerba su furia cuando narra las bata-
llas contra los protestantes y sus confederados, “heréticamente 
obstinados los unos y discursivamente políticos los otros”.10 
En el Triunfo CXVIII, por ejemplo, habla de su enemigo en 
turno, los suecos, como un monstruo “cuyo espíritu, todo so-
berbia; cuyo aliento, todo crueldad; cuyas palabras, engaño; y 
cuyas obras, horror”11 que se alió con los franceses para provo-
car “estruendo universal en todo el círculo católico”.12 Tamayo 
se refiere a los hechos de armas ocurridos en 1634, durante 
la Guerra de los Treinta Años, cuando un ejército español al 
mando de Fernando de Austria y Fernando de Hungría, se 
dispuso a tomar la ciudad alemana de Nordlingen. Los pro-
testantes que defendían la ciudad, comandados por Gustav 
Karlsson y Bernardo de Sajonia-Weimar, se hallaban en infe-
rioridad numérica, pero tenían mejores armas y mejor entre-
namiento. Según el historiador Fernando Martínez Lainez, la 
batalla se decidió tras un arduo forcejeo de estrategias donde 
destacaron el Marqués de Leganés y el mariscal Octavio Picco-
lomini. Para Tamayo de Salazar, en cambio, el triunfo católico 
fue dispuesto por Dios para vengar a su Madre, “ultrajada del 
luterano y calvinista, y venerada del cristiano y católico”:

[Dios] dispuso las cosas con diferentes medios de lo que aplau-
dían los generales, porque estando estos resueltos a la expug-

9 Ibidem.
10 Ibidem.
11 Ibidem.
12 Ibidem.



48

Lo Otro en los “Triunfos de las armas católicas”, o los combates marianos... 

nación de la ciudad, acercó a llegar a la tienda real un soldado, 
que había escapado de la batería con un estandarte recogido, 
que había quitado a fuerza de brazos a un hereje, que des-
cogido se halló en él una soberana efigie de María Nuestra 
Señora, sacados los ojos y acañoneada por las sacrílegas manos 
de aquellos pérfidos.13

En esta ocasión, la Virgen María ni Santiago tuvieron que pre-
sentarse para auxiliar a sus devotos. A los españoles les bastó 
saber que la efigie de su Señora había sido mancillada para 
multiplicar su furor y vencer a los herejes “sin atender a con-
sejos humanos, fiados en los socorros divinos”. 

3. La historia española como aventura quijotesca

Como resulta predecible, este auxilio mariano, por más in-
condicional que fuera, no sirvió del todo para justificar las 
guerras del Imperio contra otros enemigos, pues en más de 
una ocasión combatió a otros países igualmente católicos y 
marianos, como los portugueses. Debe recordarse que, a partir 
de 1507, Portugal se integró al Imperio Español y se volvió, 
por tanto, en protegido de la Virgen. Eso cambió en 1640, 
cuando el duque de Braganza derrumbó al regente español y 
se coronó rey de Portugal con el nombre de Juan IV. Como 
es de suponerse, Tamayo no menciona en su libro esta derrota 
de las armas católicas, acaso porque los españoles no tuvieron 
ocasión de invocar a su protectora, acaso porque los portugue-
ses la veneraban con igual o mayor devoción. 

Como muestran estos cronicones, el culto mariano cola-
boró a configurar la identidad religiosa del Imperio Español, 
una identidad que trascendió lo hispano conforme su figura 
se diseminó en todos sus virreinatos. Autores como Ernesto 
de la Torre Villar, por ejemplo, han destacado el papel que 
ejerció en la catequesis de los territorios conquistados por el 

13 Ibidem.



Gonzalo Lizardo Méndez

49

imperio. Desde Hernán Cortés, que portaba una cadeneta de 
oro con la imagen de la virgen, hasta Bernardino de Sahagún, 
que “enseñaba el valor de la presencia de María Santísima en 
las reflexiones que hacía a los cristianos indios”,14 queda claro 
que el Imperio Español (auxiliado por la Inquisición y por 
libros como el de Tamayo) utilizó a María como emblema que 
amparó la conquista de territorios y la catequesis de sus vasa-
llos, así como sus guerras y disputas exteriores. En otras pala-
bras, María otorgó identidad al Nosotros a cambio de insultar, 
envilecer, anatemizar a Los Otros: a los paganos, a los herejes, 
a cualquier rival de España.

Un ensayo del filósofo mexicano Luis Villoro permite ex-
plicar este fenómeno. En “Soledad y comunión”, reflexiona 
sobre las distintas relaciones del yo con lo Otro y sostiene que 
el yo (el sujeto individual, de carne y hueso) sólo se conoce a sí 
mismo cuando se reconoce en soledad y construye, sobre esta 
singularidad, su libertad y su soberbia:

Únicamente cuando me conozco en soledad experimento mi 
originalidad, mi singularidad irreductible, la infinita distancia 
que separa mi existencia del modo de ser de cualquier otra rea-
lidad […] Así, libertad y soledad se acompañan mutuamente. 
Al saberme solo, me conozco libre […] Y detrás de cada acto 
plenamente libre vemos dibujarse una evanescente silueta: la 
soberbia. Más allá de la conciencia de la total autosuficiente de 
mi acto, el orgullo satánico se dibuja siempre. 15

Esta afirmación, que Luis Villoro formula a propósito del yo 
(el sujeto individual, de carne y hueso), puede ser extrapolada 
al nosotros. Por ejemplo, al sujeto colectivo (social y político) 
del Imperio Español: un imperio que desde el siglo XVI ha-
bía reconocido su originalidad, su singularidad irrepetible: su 
extrema soledad frente a lo Otro, es decir, frente al resto de 

14 Ernesto De la Torre Villar, “El culto mariano en la catequesis novohispa-
na del siglo XVI,” Anuario de la Historia de la Iglesia 3, (1994).
15 Luis Villoro, La razón disruptiva. Antología (México: Debate, 2024), 32.



50

Lo Otro en los “Triunfos de las armas católicas”, o los combates marianos... 

los pueblos y naciones. Cuando Tamayo Salazar afirma que 
la clemencia de María jamás ha obrado en contra de España, 
proclama que esta nación es el pueblo elegido por ella: una 
afirmación escandalosa por cuanto contradice la proclamada 
universalidad del catolicismo. ¿Por qué razón María, la madre 
de Dios y todos los hombres, favorecería a uno solo de sus 
hijos, en perjuicio de los demás? 

La respuesta de Tamayo es contundente y arrogante: María 
favorece al Imperio Español porque es el único reino que la 
honra como merece. En premio de sus lisonjas, la Virgen le 
encomienda la misión de combatir y castigar a todo aquel rei-
no que la halague menos, que ignore sus virtudes, que niegue 
sus poderes o que macule su honor. En resumen, estos Triun-
fos convierten la historia española en una novela de caballería. 
El Imperio Español como un feroz Quijote, que protege el 
honor de una Dulcinea espiritual, sometiendo por las armas 
a los Otros: a los paganos, los protestantes y los apóstatas, al 
mundo entero si es necesario, convencido de que así conquis-
tará eterno nombre y fama celestial.



Gonzalo Lizardo Méndez

51

Bibliografía

Caro Baroja, Julio. Las falsificaciones de la historia (en relación 
con la de España). Madrid: Círculo de Lectores, 1999.

Caveda y Nava, José. Historia crítica de los falsos cronicones. 
Alicante: Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, 2015.

De la Torre Villar, Ernesto. “El culto mariano en la catequesis 
novohispana del siglo XVI”. Anuario de la Historia de la 
Iglesia 3 (1994): 123-145.

Godoy Alcántara, José. Historia crítica de los falsos cronicones. 
Madrid: Imprenta de M. Rivadeneyra, 1868.

Marín Ruiz de Assín, Diego. “Los falsos cronicones en la his-
toriografía murciana de los siglos XVII y XVIII”. Murge-
tana, no. 136 (2017): 41-58.

Martínez Laínez, Fernando. Vientos de gloria. Grandes victorias 
de la historia de España. Barcelona: Espasa, 2011.

Tamayo Salazar, Juan de. Triunfos de las armas católicas por 
intercesión de María Señora Nuestra. 2 tomos. Madrid: 
Diego Díaz de la Carrera, 1648.

Villoro, Luis. La razón disruptiva. Antología. México: Debate, 
2024.



Atisbos de otredad en un cuadro de 
ánimas del siglo XVIII

Hugo Armando Félix
Escuela de Conservación y Restauración de Occidente

El presente trabajo se aboca al análisis de una pintura si-
tuada en la catedral de Morelia, antigua Valladolid de 

Michoacán, que a finales del siglo XVIII encargó el canó-
nigo Juan Antonio de Nájera y Enciso (1729-1779) para la 
cofradía de ánimas de la que fue rector los últimos años de 
su vida. Se aborda en principio el trasfondo doctrinal de la 
imagen y sus componentes figurativos para después direc-
cionar el ensayo hacia la representación del donante junto 
a otros sujetos racializados entre las flamas del purgatorio. 
Desde luego no era la primera vez que en un cuadro sobre 
este asunto se distinguieran los rasgos étnicos que las almas 
tuvieron durante su vida mortal; por lo menos, desde un siglo 
atrás los pintores de Nueva España plasmaron esas diferen-
cias que también eran vistas día a día en la extensa geografía 
de las Indias Occidentales. Pero, ¿por qué en la pintura de 
ánimas hubo una tendencia a marcar las diferencias raciales? 
¿La pretensión de alcanzar la igualdad en el más allá propi-
ció la necesidad de hacer más evidentes las distinciones al 
configurarlas? ¿A qué se debió esta suerte de contradicción? 
Por las obras pictóricas que aún subsisten en territorio ame-



Hugo Armando Félix

53

ricano, puede suponerse que el purgatorio se convirtió en un 
espacio de representación de la “alteridad”, en una muestra 
de la creación de imágenes del “otro”. El cuadro al que está 
dedicado este escrito responde a esa constante imaginativa 
que acompañó a los observadores en su relación con el otro 
mundo a través de la imagen. Sin duda, esta obra permitió 
que se volcaran hacia ella innumerables miradas y ruegos con 
distintas intenciones, pero a la vez ofreció indicios y atisbos 
de la presencia de otredades que devolvían a los observadores 
a la realidad de este mundo.

El trasfondo doctrinal

La pintura expresa un concepto que la Iglesia católica aceptó 
oficialmente en el siglo XIII sobre la base de creencias antiguas 
en un lugar intermedio por el que pasan las almas después 
de la muerte.1 Su definición teológica conllevó la idea de un 
más allá que trascendía la forma binaria de cielo e infierno, y 
que abrió la posibilidad a los creyentes de pensar en un lugar 
transitorio donde los difuntos reciben la oportunidad de pur-
gar las culpas no expiadas en el mundo terrenal.2 El asunto se 
abordó en el segundo Concilio de Lyon (1274) en el de Ferra-
ra-Florencia (1438-1442) y con especial énfasis en el de Tren-
to (1545-1563), en cuya última sesión se planteó la necesidad 
de transmitir, enseñar y predicar sobre dicha doctrina. Sin em-
bargo, no se definieron del todo algunos de sus aspectos, por 
ejemplo, la localización del purgatorio en caso de haberla;3 

1 Aun cuando los estudios sobre el purgatorio se han multiplicado en las 
últimas décadas considerablemente, continúan siendo fundamentales los 
trabajos de la historiografía francesa: Jacques Le Goff, El nacimiento del 
purgatorio (Madrid: Taurus, 1981), 9-25 y Michele Vovelle. Les âmes de 
purgatoire ou le travail du deuil (Paris: Gallimard, 1996), 18-22.
2 Jaime Humberto Borja, “Purgatorios y juicios finales: las devociones y 
la mística del corazón en el Reino de Nueva Granada”, Historia Crítica, 
edición especial (2009): 81-82.
3 María Tausiet, “Felices muertos, muertos desdichados: la infernalización 



54

Atisbos de otredad en un cuadro de ánimas del siglo XVIII

de hecho, desde finales de la Edad Media, el purgatorio no se 
conceptualizó en términos geográficos, sino como un estado, 
pues se prefería hablar de una purificación a través de penas 
purgatorias ya que se veía con mucho recelo el vocablo que le 
daba presencia física.4 Sin embargo, la noción del purgatorio 
no sólo fue asimilada como espacio a medida que se escribía y 
predicaba acerca de ella, sino también conforme se plasmaba 
en imágenes, especialmente en pinturas que presidían altares 
llamados de ánimas.5 Para la época en que se hizo el cuadro 
analizado, la doctrina del purgatorio estaba muy depurada y 
consolidada. En el siglo XVIII, al parecer, nadie dudaba de su 
existencia, así que representado en imagen formaba parte del 
aparato doctrinal que continuaba en vigor. 

Ante todo, la pintura de ánimas muestra una realidad ima-
ginada que transmite la idea de transitoriedad en un lugar 
donde se purgan los pecados después de la muerte. De acuerdo 
con la teología mística, el alma será recogida por Dios limpia 
de toda huella de su paso por la tierra, pero antes debe pasar 
por un confinamiento temporal en un espacio de penitencia 
espiritual.6 En el Nuevo Mundo fue adoptado el concepto 
cristiano del alma, pero no ocurrió de forma inmediata, de 
ahí la creciente proliferación de cofradías devotas del purgato-

del purgatorio en la España moderna”, Estudis 38 (2012): 22.
4 Carl Watkins, “Landscapes of the Dead in the Late Medieval Imagina-
tion”, Journal of Medieval History 48/2 (2022): 258-259. Javier Ayala Cal-
derón, “El purgatorio individual y el estado de purgación. Atavismos me-
dievales en la escatología novohispana de los siglos XVI y XVII”, en Rafael 
Castañeda García y Rosa Alicia Pérez Luque (coords.), Entre la solemnidad 
y el regocijo: fiestas, devociones y religiosidad en Nueva España y el mundo 
hispánico (Zamora: El Colegio de Michoacán/Centro de Investigaciones y 
Estudios Superiores en Antropología Social, 2015), 105-106.
5 María Tausiet, “Gritos del más allá. La defensa del purgatorio en la Espa-
ña de la Contrarreforma”, Hispania Sacra 57 (2005): 82.
6 Fernando R. de la Flor, La península metafísica. Arte, literatura y pensa-
miento en la España de la Contrarreforma (Madrid: Editorial Biblioteca 
Nueva, 1999), 190.



Hugo Armando Félix

55

rio conforme se extendía y asimilaba el concepto tripartito del 
más allá.7 De hecho, en Nueva España la iconografía del res-
cate de las almas sólo comenzó a hacerse recurrente a partir del 
último tercio del siglo XVII.8 Asimismo, para los espectadores 
que entraron en contacto con estas imágenes se articulaba de 
manera simultánea la veneración de los santos y el rezo por 
los difuntos. Por ello, Concepción Lugo ha destacado que “se 
promovía el dogma de la comunión de los santos, creencia 
que gira en torno a un trabajo unido que realiza la Iglesia 
triunfante o corte celestial, la Iglesia purgante o ánimas del 
purgatorio y la Iglesia militante o fieles vivos, como cuerpo 
místico de Cristo, por la salvación de los creyentes”.9 En efec-
to, el purgatorio formaba parte del pacto que desencadenaba 
acciones con efectos a corto y largo plazos entre los moradores 
de ambos mundos. 

La creación de este tipo de imágenes dio lugar a una ex-
posición de la doctrina católica relativa a la salvación que 
buscaba propiciar tanto la meditación como sentimientos de 
piedad por las almas en pena. Así, la pintura de ánimas podía 
ser concebida como “dispositivo de intermediación” en donde 
tenía lugar un complejo mecanismo social que vinculaba la 
vida terrenal con el más allá.10 Como bien ha expresado María 

7 William B. Taylor, Theater of a Thousand Wonders. A History of Miraculous 
Images and Shrines in New Spain (New York: Cambridge University Press, 
2016), 142.
8 La pintura de Antonio Rodríguez, fechada en 1677, en la sacristía de la 
iglesia franciscana de Churubusco, no sólo se considera su obra de más 
aliento, sino también uno de los ejemplos más antiguos de cuadros de 
ánimas. Rogelio Ruiz Gomar, “El pintor Antonio Rodríguez y tres cuadros 
desconocidos”, Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas 51 (1983): 
29.
9 María Concepción Lugo Olín, “El purgatorio a través de los ejemplos tri-
dentinos y postridentinos y su difusión en Nueva España”, en Gisela von 
Wobeser y Enriqueta Vila Vilar (eds.), Muerte y vida en el más allá. España 
y América, siglos XVI-XIX (México: Universidad Nacional Autónoma de 
México, 2009), 256.
10 Mirta Asunción Insaurralde Caballero, “El purgatorio como asunto 



56

Atisbos de otredad en un cuadro de ánimas del siglo XVIII

Tausiet, “la sola posibilidad de imaginar la purificación de los 
pecados, de que las almas de los muertos pudieran mejorar su 
estado en el otro mundo y de que, además, los vivos pudie-
ran ayudarles, pese a la barrera que separaba a unos de otros 
constituía, en teoría, un motivo de alivio”.11 Asimismo, en la 
época en que se realizó la obra analizada, la contemplación de 
la imagen del purgatorio se incorporó al proceso en que los 
vivos se preparaban para la muerte, la que según Emilio Mitre, 
“no se presentaba como un fin sino como una bisagra entre 
dos mundos o, si se prefiere, entre dos vidas: la terrenal y la 
eterna”.12 En esa voluntaria preparación, los creyentes encon-
traron la oportunidad de reformar costumbres, hacer buenas 
obras y enmendar faltas. Sobre la base de la creencia en la 
inmortalidad del alma, la pintura de ánimas pretendía pro-
vocar un cambio en las actitudes de los fieles, así que no sólo 
funcionaron como consuelo sino también como advertencia 
para que los vivos examinasen su conciencia y corrigiesen su 
comportamiento.13

Por otro lado, la iconografía del purgatorio avivó la nece-
sidad de acortar el tiempo de purgación para que las almas 
llegasen lo más pronto posible al cielo por medio de varios 
mecanismos. Ante todo, para facilitar el tránsito de las almas, 
se implementaron rezos específicos que debían reiterarse has-
ta que finalmente fueran admitidas en la gloria. Por eso las 
imágenes del purgatorio tenían una función mnemónica y no 
es casual que suelan encontrarse a la entrada de los templos 
o cubriendo gran parte de los muros de sus naves, ganando 

pictórico. Texto, materia e imagen en una alegoría de Arellano”, tesis de 
maestría en Historia del Arte (México: Universidad Nacional Autónoma 
de México/Facultad de Filosofía y Letras, 2011), 5.
11 Tausiet, “Felices muertos…”, 18.
12 Emilio Mitre Fernández, “Apuntes sobre la representación del purgato-
rio en la Europa del siglo XIV”, Temas Medievales 3 (1993): 17.
13 Ana Luisa Haindl Ugarte, “La idea del purgatorio en la Edad Media: 
organización y definición de una tradición”, Revista de Historia 23 (2016): 
64-65.



Hugo Armando Félix

57

visibilidad, ya que de ese modo los fieles recordarían “en sus 
oraciones a las almas de los difuntos que penan en el purga-
torio para que pronto sean liberadas y así poder disfrutar de 
la perfecta y beatífica unión con Dios”.14 Aunque no hay cer-
teza de cuánto tiempo pasan las almas en el tercer lugar, pues 
su detención depende de la gravedad de las faltas, se tiene la 
conciencia de que acabará en algún momento, así sea cuando 
el purgatorio sea clausurado en el fin de los tiempos.15 Otro 
punto a considerar es que al aceptar y reconocer esta doc-
trina, la Iglesia actuó como proveedora de indulgencias que 
permitían acortar los periodos de perfección de las almas.16 De 
acuerdo con Patricia Fogelman, mediante el sistema de indul-
gencias otorgadas por la jerarquía eclesiástica, se podían aliviar 
futuras penas y restar días en el purgatorio bajo el entendido 
de que esa búsqueda de concesiones y gracias formaba parte 
de una economía espiritual de la salvación que subrayaba la 
relación entre el capital espiritual acumulado y las deudas que 
podía saldar en beneficio del alma.17

Los componentes de la imagen

Si bien la pintura muestra una iconografía tan reconocible 
como codificada para el espectador del siglo XVIII, la repre-
sentación de figuras incorpóreas y espacios intangibles eviden-
cia el empeño latente por hacer visible la apariencia subdividi-
da del otro mundo o las partes que interesaron al imaginario 
religioso de la época. En su ordenamiento, el cuadro plantea 
claridad estructural y jerarquía implícita, pues comprende 

14 María del Consuelo Maquívar, De lo permitido a lo prohibido. Iconografía 
de la Santísima Trinidad en la Nueva España (México: Instituto Nacional 
de Antropología e Historia/Miguel Ángel Porrúa, 2006), 116.
15 Tausiet, “Gritos del más allá…”, 93.
16 Ibid., 82.
17 Patricia Fogelman, “Una economía espiritual de la salvación. Culpabili-
dad, purgatorio y acumulación de indulgencias en la era colonial”, Andes. 
Antropología e Historia 15 (2004): 4, 17 y 22.



58

Atisbos de otredad en un cuadro de ánimas del siglo XVIII

tanto la visión beatífica del cielo como una sombría “instan-
tánea” del purgatorio. Mientras en la parte alta impera una 
atmósfera diurna, sugerida por el azul claro, en el registro in-
ferior se ve un entorno lóbrego y rojizo causado por el fuego. 
Las figuras de santidad apoyadas en cúmulos de nubes se dis-
ponen de modo equidistante respecto del eje central. En un 
nivel más bajo se visualizan otros santos que interceden por 
las ánimas que habitan en esa morada de transición. Ahí se 
advierte una solución compositiva más dinámica que sugiere 
un lugar concurrido por múltiples almas que además están 
situadas en sucesivos planos de profundidad. Una visión de 
conjunto permite entender las relaciones que mantienen las 
figuras entre sí en la organización espacial, lo mismo que la 
entablada entre pintura y espectador, quien está impelido a 
recorrer la superficie con su mirada en busca de elementos que 
orienten su comprensión.

En esta obra pictórica la Virgen de Guadalupe ha sido eri-
gida como protectora y principal intercesora, por lo tanto, re-
presentativa de una demarcación geográfica específica, la Nue-
va España. La refulgente imagen mariana, acompañada por la 
Santísima Trinidad en lo alto y alineada en eje vertical con el 
arcángel san Miguel, domina el centro y a su vez funge como 
la cúspide de la composición. Esta particular iconografía que 
asocia a la Virgen del Tepeyac con el purgatorio se propagó 
cuando le fue concedida la posibilidad de sacar almas para lle-
varlas al cielo por medio de la erección de un altar de ánimas 
en su santuario.18 En la catedral de Valladolid de Michoacán 

18 En la reimpresión de 1780 del libro Felicidad de México de Luis Becerra 
Tanco, realizada por el gaditano Nicolás de Zamorategui, se agrega una 
nota tras la portada que indica al altar mayor del santuario guadalupano 
como uno de ánima para cualquier sacerdote y por cualquier alma. Asimis-
mo, el libro finaliza con una concesión de indultos decretada por el papa 
Benedicto XIII el 23 de agosto de 1728 por las almas del purgatorio. Luis 
Becerra Tanco, Felicidad de México en la admirable aparición de la Virgen 
María Nra. Sra. de Guadalupe, y origen de su milagrosa imagen (México: 
Por Don Felipe de Zúñiga y Ontiveros, 1780), 98-100. 



Hugo Armando Félix

59

se practicaba algo similar desde comienzos del siglo XVIII, 
pues en 1701 se recibió la concesión papal que permitía cada 
lunes y viernes de la semana sacar de las penas del purgatorio 
el ánima de cualquier fiel cristiano en el altar de Nuestra Se-
ñora de Guadalupe.19 Aparte de la cédula pintada hacia 1756 
que certifica este tipo de concesión por el papa Benedicto XIV, 
perteneciente al acervo del Museo de la Basílica de Guadalu-
pe, se han identificado otras obras afines. Entre ellas, la pintu-
ra de uno de los colaterales del templo franciscano de San Luis 
Obispo en Huamantla, al parecer de finales del siglo XVII y la 
de la capilla de San Blas en la hacienda de Pabellón de Hidalgo 
en Aguascalientes, realizada por José de Páez (1721-1777).20 
También formó parte de este repertorio, el óleo de dos vistas 
en cuyo anverso un alma es conducida hacia el costado herido 
de Cristo, a quien la Guadalupana se acerca en actitud orante 
para intervenir por su salvación.21 La idea que subyace a estas 
obras es que la Virgen de Guadalupe, prácticamente un tra-
sunto del sagrado original en la pintura de la catedral, se une 
a las plegarias y ruegos por la remisión de las almas dado su 
papel como corredentora del género humano.

Por su parte, la representación trinitaria responde a la con-
figuración plástica más aceptada por la Iglesia católica en la 
época en que se hizo el cuadro. Este asunto fue tratado en las 

19 Archivo de Cabildo Catedral de Morelia, 2-2.2-38-237, 1701, fs. 48-
48v. La concesión llegó cuando estaba por habilitarse el edificio definitivo 
de esta sede episcopal, donde pronto se erigió un altar dedicado a la Virgen 
de Guadalupe como legado del arcediano José de Loyola (ca. 1625-1707). 
Óscar Mazín Gómez, El cabildo catedral de Valladolid de Michoacán (Za-
mora: El Colegio de Michoacán, 1996), 211 y 284.
20 Jaime Cuadriello, “La Virgen de Guadalupe, Jesús Nazareno, santos y 
ánimas del purgatorio”, en Ilona Katzew (ed.), Pintado en México, 1700-
1790: Pinxit Mexici (México: Fomento Cultural Banamex/Los Ángeles 
County Museum of Art/DelMonico Books-Prestel, 2017), 416-417.
21 Jaime Cuadriello, Maravilla americana, variantes de la iconografía guada-
lupana, siglos XVI-XIX (Guadalajara: Patrimonio Cultural de Occidente, 
1989), 65-67.



60

Atisbos de otredad en un cuadro de ánimas del siglo XVIII

sesiones del IV Concilio Provincial Mexicano (1771) confor-
me lo aprobado por el papa Benedicto XIV en el breve Solli-
citudine nostrae, firmado y sellado en Roma en 1745.22 En un 
entorno que resplandece luz ambarina, Dios Padre, en postura 
sedente, está representado como anciano de cabello y barba 
blancos, investido con alba, capa y estola cruzada por el pe-
cho. La tonalidad ocre de su indumentaria sacerdotal podría 
estar asimilada al color amarillo o dorado excepcionalmente 
usado en celebraciones eclesiásticas solemnes. Para simbolizar 
su carácter sagrado y autoridad, el Padre Eterno detenta cetro 
y orbe, insignias que se convirtieron en elementos inherentes 
a su persona, así como el nimbo triangular que le pertenece 
en exclusividad. A su derecha, también sentado, se encuentra 
Jesús con el rostro de perfil, identificado por las heridas de la 
crucifixión y envuelto en un manto encarnado que se rela-
ciona simbólicamente con su pasión, muerte y resurrección. 
El Espíritu Santo, por su parte, en forma de paloma blanca y 
ubicada al centro del Padre y el Hijo, sujeta una corona impe-
rial.23 Las tres personas divinas participan de la coronación de 
María en su advocación del Tepeyac para honrarla como reina 
del empíreo y reforzar su papel como principal abogada de 
aquellas almas que todavía no han alcanzado la gloria.

El príncipe de la milicia celestial, lozano e imberbe, está de 
pie sobre una nube próxima al espacio del purgatorio. Aparece 
armado a la romana con faldellín, grebas y morrión emplu-
mado, así como coraza azul cubierta de estrellas, entre las que 
resaltan el sol y la luna. El firmamento plasmado en su atuen-
do responde a la configuración, exclusivamente occidental, 
de su imagen alegórica y bélica en el principio y final de los 
tiempos. Justamente por haber tenido un culto muy difundi-

22 Luisa Zahíno Peñafort, El cardenal Lorenzana y el IV Concilio Provincial 
Mexicano (México: Miguel Ángel Porrúa/Universidad Nacional Autóno-
ma de México/Instituto de Investigaciones Jurídicas, 1999), 552-553.
23 Sobre las particularidades de esta iconografía véase: Maquívar, De lo 
permitido a lo prohibido, 65-127.



Hugo Armando Félix

61

do al correr de los siglos, fundamentado en la mención que 
de él hacen algunos pasajes escriturales, sus atributos están 
claramente especificados en comparación con los de otros se-
res espirituales que también sirvieron de intermediarios entre 
Dios y la humanidad. Con la diestra enarbola un alto mástil 
rematado en cruz, insignia de raigambre pasionaria que la co-
piosa tradición iconográfica ha concedido a su representación 
plástica, ya que en el Juicio Final llevará al tribunal supremo 
las reliquias de la crucifixión de Cristo.24 Por otro lado, en su 
carácter de psicopompo, san Miguel sujeta una balanza para 
pesar las acciones y méritos de las ánimas en un tipo de juicio 
póstumo individual que precede al multitudinario. Este pesaje 
inmediato, aunque carece de fuente escritural, se convirtió en 
uno de los actos más distintivos del arcángel en su papel de 
defensor y custodio de las almas.25 La apostura de san Miguel 
se hace notar por el sutil contrapposto, al que contribuye el 
despliegue de sus alas y el moderado vuelo del manto escarlata 
(paludamentum), elemento también de filiación romana usa-
do para indicar su carácter de comandante de las huestes del 
cielo; con delicado gesto, el arcángel dirige su mirada hacia las 
ánimas situadas en el umbral.

Dispuestos a modo de espejo, a ambos costados del eje 
central, se encuentran santos consagrados en épocas remotas 
entre sí, pero cuyas trayectorias de culto y veneración despun-
taron unánimemente en el periodo tardomedieval. Los atavíos 
o hábitos con que están revestidos revelan la forma particula-
rizada en que se imaginaron según su lugar en la historia del 
cristianismo, su pertenencia a determinada esfera del clero o 
la incardinación a alguna orden religiosa. El sitio que ocupan 

24 Elena Isabel Estrada de Gerlero, “Apuntes acerca de la indumentaria de 
la figura de san Miguel arcángel”, en Homenaje a Federico Sescosse: un hom-
bre, un destino y un lugar (Zacatecas: Gobierno del Estado de Zacatecas, 
1990), 93-101.
25 Richard F. Johnson, Saint Michael the Archangel in Medieval English 
Legend (Woodbridge: Boydell Press, 2005), 87-88.



62

Atisbos de otredad en un cuadro de ánimas del siglo XVIII

en el espacio pintado no sólo obedece a una resolución com-
positiva, sino también al rango conferido como abogados y 
devotos de las almas en estado de purgación. Asimismo, la 
selección responde a modelos de santidad en boga, probable-
mente a las preferencias devocionales del patrocinador, pero 
también a la carga simbólica asignada desde mucho tiempo 
atrás. De hecho, se tenía la certeza de que bienaventurados y 
mártires al morir accedían inmediatamente a la presencia de 
Dios sin pasar por el tiempo de espera purgativo, obligatorio 
para el resto de las almas imperfectas.26 Los santos incluidos 
aquí se sitúan de forma concertada entre el cielo y el purgato-
rio para indicar su actuación como intermediarios. Justamen-
te su comparecencia constituye un alivio para el conjunto de 
ánimas que imploran por su pronta liberación. Como es ha-
bitual, los santos son portadores de atributos, en este caso los 
más indispensables, que además algunos usan como instru-
mentos de rescate. Asimismo, su presencia contribuye a hacer 
patente la fuerza del clero santificado en temas escatológicos, 
ya que en conjunto forman una columna ante la cual se am-
paran tanto los vivos como los habitantes del más allá en su 
etapa purgativa.

Por su cercanía con la Virgen María, las figuras de santidad 
más destacadas son las de san José y san Juan Nepomuceno 
(1345-1393) haciendo eco en su acomodo de la antigua Déesis 
bizantina. La inclusión de ambos personajes quizás radica en 
el hecho de que al primero se le reconoció como patrono de 
la buena muerte y al segundo de la buena fama, patronazgos 
que se enlazan con la función de la pintura como “dispositivo 
de plegaria”.27 Pero, además, estos santos se consideraron bas-

26 Peter Brown, The Ransom of the Soul: Afterlife and Wealth in Early West-
ern Christianity (Cambridge: Harvard University Press, 2015), 5 y 12.
27 Sobre el patronazgo de san Juan Nepomuceno: Jaime Cuadriello, “El 
padre Clavijero y la lengua de san Juan Nepomuceno” en Anales del Ins-
tituto de Investigaciones Estéticas 99 (2011): 137-179. Acerca de san José: 
Gabriela Sánchez Reyes, “San José, esperanza de los enfermos y patrono 



Hugo Armando Félix

63

tiones de las iglesias catedrales al encarnar la esfera del clero 
secular, motivo que revela sutilmente el origen y localización 
de la obra pictórica analizada. El padre putativo de Cristo lle-
va túnica verde y manto ocre, tipo de vestimenta que evoca 
los tiempos bíblicos, mientras la vara florecida de almendro 
que porta le señala como el esposo elegido de la Virgen. Por 
su parte, el canónigo de la catedral de Praga, investido con 
sotana, roquete y muceta, personifica directamente al sacerdo-
cio, en tanto la cruz y la palma que lleva consigo rememoran 
simbólicamente el martirio del que fue víctima en el antiguo 
reino de Bohemia. Ambos varones, plasmados en la adultez 
media, replican el ademán de mostrar el palmar de la diestra, 
tal vez para implorar la atención de las personas divinas hacia 
las ánimas que buscan redimirse. Inclusive, junto a ellos apa-
recen las medias figuras de jóvenes almas vestidas de blanco, 
una con las manos cruzadas sobre el pecho y la otra con las 
manos unidas en oración, gestos que indican haber ya recibi-
do la bendición divina tras superar los tormentos temporales 
del purgatorio.

A los costados del arcángel san Miguel, cuatro integrantes 
de las ramas masculina y femenina del clero regular, que vivie-
ron entre los siglos XII y XIII, aparecen genuflexos y orantes, 
con la mirada dirigida hacia lo alto en actitud piadosa y reve-
rente. Los más próximos a las llamas ardientes del tercer lugar, 
cerrando la alineación de bienaventurados, son figuras rele-
vantes, después de los fundadores, en sus respectivas órdenes 
religiosas: el franciscano san Antonio de Padua (1195-1231) y 
el agustino san Nicolás de Tolentino (1245-1305); para deno-
tar su humildad y santidad, ambos frailes lucen tonsurados y 
aureolados, portando pequeñas varas de las que brotan lirios. 
Les distingue el color del hábito propio de su instituto, pardo 
y negro respectivamente, así como el cordón anudado o cinto 

de los moribundos” en Elisa Speckman Guerra, Claudia Agostoni y Pilar 
Gonzalbo Aizpuru (coords.), Los miedos en la historia (México: El Colegio 
de México/Universidad Nacional Autónoma de México, 2009), 291-317.



64

Atisbos de otredad en un cuadro de ánimas del siglo XVIII

de cuero que accionan como instrumentos de rescate. La fre-
cuencia con que aparecen estos santos del occidente medieval 
en los cuadros de ánimas responde a la sólida creencia en la 
eficacia de su intercesión en la tarea de liberar almas. Aunque 
la presencia de san Antonio de Padua como abogado de los 
fenecidos en su fase purgativa es relativamente menor que la 
apabullante de san Nicolás de Tolentino, se le consideró un 
predilecto auxiliar en el resarcimiento de las ánimas junto con 
san Francisco de Asís.28 Por medio de lecturas hagiográficas, 
la feligresía devota sabía que san Nicolás de Tolentino, luego 
de experimentar visiones del purgatorio o entrar en diálogo 
con almas aparecidas, ofrecía misas, oblaciones, disciplinas y 
ayunos con la intención de darles consuelo. Por demostrar la 
efectividad de estas prácticas, la Iglesia no dudó en declararlo 
patrono de las ánimas.29 Así, celebrados por sus recurrentes 
favores e intachable reputación, ambos taumaturgos y protec-
tores ante diferentes situaciones, se convirtieron en dos de los 
santos más aclamados por la salvación del alma en la extensa 
geografía del Nuevo Mundo.30

Por su parte, las santas investidas con atuendo monacal se 
identifican con visionarias de las vicisitudes padecidas en el 
tercer lugar, al que visitaron en revelaciones espirituales para 
atestiguar su existencia y plasmar en minuciosas descripciones 
y meditaciones sus particulares experiencias. A la benedictina 
santa Gertrudis de Helfta (1256-1302), quien suele represen-
tarse con báculo abacial y corazón inflamado con la figura del 
Niño Jesús, se le atribuye un acertado poder en la intercesión 

28 Elisa Guerrero Márquez y Laura Gemma Flores García, “Las ánimas: 
una pintura de Antonio de Torres en San Luis Potosí”, Revista de Historia 
de la Universidad Juárez del Estado de Durango 13 (2021): 42-43.
29 Selene García Jiménez, “Entre el bien morir y el rescate de las ánimas: las 
pinturas tolentinianas de Isidro de Castro, 1701-1732”, en Jaime Cuadriello 
(ed.), Ciclos pictóricos de Antequera-Oaxaca, siglos XVII-XVIII. Mito, santidad 
e identidad (México: Universidad Nacional Autónoma de México/Instituto 
de Investigaciones Estéticas/Fundación Harp Helú, 2013), 69-73.
30 Taylor, Theater of a Thousand Wonders…, 617-618.



Hugo Armando Félix

65

por las ánimas alojadas en el purgatorio, además de figurar en 
el santoral como abogada de la buena muerte por los ejercicios 
que compuso para el tránsito del alma al separarse del cuer-
po.31 Lo mismo sucede con la santa efigiada en este cuadro 
con hábito blanco remendado y cayado pastoral, reconocida 
como santa Cristina de Lieja (1150-1224), mística asociada 
con la orden cisterciense que eligió dedicar su vida a rezar y 
ofrecer sufragios por los habitantes del otro mundo.32 Aun-
que no profesó estrictamente, su representación con atuendo 
monjil en la iconografía del tercer lugar la convirtió en uno de 
los más exitosos modelos femeninos monacales dedicados a la 
liberación de las ánimas.33 Las religiosas incluidas en la pin-
tura también protegen a almas que al purificarse recobraron 
su hermosura y dignidad, por lo que llevan puestas vestiduras 
albas que les permiten su ingreso al cielo. Su presencia tal vez 
radique en que también ellas pueden abogar por otras almas 
mediante la práctica de la oración, esta vez desde el otro mun-
do, tal cual efectuaron las santas a su favor.

Entre el fuego enrojecido, el humo y las brasas ardientes 
del purgatorio se sitúa un grupo de ánimas mostradas de me-
dio cuerpo; como si fuesen esclavos encadenados, algunas de 
ellas aparecen con grilletes de hierro que las aferran a la llanu-
ra encendida. Se vislumbran únicamente sus torsos desnudos 
debido a que se encuentran retenidas y hundidas en el fondo 
de una suerte de cadalso en llamas. Aunque no hay atisbos de 
gritos o alaridos, sus gestos y ademanes expresan emociones 
contenidas que van de la melancolía a la esperanza, pasando 

31 Antonio Rubial García y Doris Bieñko de Peralta, “La más amada de 
Cristo. Iconografía y culto de santa Gertrudis la Magna en la Nueva Es-
paña”, Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas 83 (2003): 10-11 y 
40-42.
32 Clara Bejarano Pellicer, “Santas medievales a los ojos barrocos”, Tiempos 
Modernos 25 (2012): 18-19.
33 Doris Bieñko de Peralta, “Las visiones del más allá y la intermediación 
simbólica de las monjas novohispanas del siglo XVII”, en Muerte y vida en 
el más allá, 208-209.



66

Atisbos de otredad en un cuadro de ánimas del siglo XVIII

por el temor, la tristeza, la fatiga y el desamparo. Mientras al-
gunas almas se mantienen inmovilizadas en su cautiverio, sin 
señales de sofocamiento, otras parecen implorar compasión y 
responder a la ayuda que les ofrecen los santos. Esto está en 
consonancia con los escritos de la época que expresaban cómo 
para las almas no valía emitir lamentos o clamores puesto que 
serían inaudibles para los vivos.34 Sin embargo, el asunto de 
las emociones también fue aprovechado por los pintores para 
desplegar un espectro de sentimientos que bien pudieron ob-
tener de las cartillas de dibujo donde se plasmaban rostros hu-
manos con diferentes expresiones y afectos. Por otro lado, el 
efecto de proximidad y el emplazamiento de las medias figuras 
en primer término sugieren un espacio abismal del que no es 
posible visualizar su hondura. Este recurso plástico involucra a 
los observadores haciéndoles ver e imaginar no sólo el aspecto 
del lugar por el que transitan las almas de los fallecidos, sino 
también las formas visibles de los cuerpos que tuvieron duran-
te su vida terrena, así como los acongojados estados de ánimo 
que externan, similares a los que la imagen busca suscitar.

El retrato disimulado

Hacia la izquierda de la composición, entre el vértice que for-
man los perfiles de un indígena y un obispo, una de las ánimas 
interpela serena y directamente al espectador. Se trata de un 
varón con el rostro en posición de tres cuartos que lleva la 
mano en el pecho como gesto de afectación, confianza, lealtad 
o simplemente de autorreferencia. El tratamiento naturalista 
de su fisonomía permite reconocer su presencia como “retrato 
disimulado” o “sujeto figurante” en la composición pictórica.35 

34 Tausiet, “Gritos del más allá…”, 83.
35 En Italia esta tipología de retrato se conoce como ritratti in assistenza. 
Bonaventura Bassegoda, “Retratos y otros anacronismos en la pintura re-
ligiosa española del siglo XVII”, en Los pintores de lo real (Madrid: Funda-
ción Amigos del Museo del Prado/Galaxia Gutenberg, 2008), 97.



Hugo Armando Félix

67

Esta ánima plenamente individualizada participa de la escena, 
pero se diferencia del resto de moradores del purgatorio justo 
por la veracidad de sus rasgos y actitud imperturbable. No 
se integra al espacio pintado adoptando la posición tradicio-
nal del donante, usualmente colocado en actitud reverente y 
discreta en un área que no interfiere con la composición, in-
clusive en un espacio autónomo.36 El individuo representado 
como una de las almas purgantes fue canónigo de la catedral 
de Valladolid, según aparece identificado en la inscripción al 
calce del cuadro, que además informa acerca del cargo que 
tuvo en una prestigiosa hermandad: “A Devoción del Sr. Ca-
nónigo Dr. Dn. Juan Antto. de Naxera Enziso, Rectr. de la Co-
fradía de N. Sra. del Perdón y las Bendits. Ánimas desde el ao. 
de 66”. Junto a este letrero se encuentra, aunque incompleto, 
el nombre latinizado del pintor y la fecha de elaboración de la 
obra: “Andreas […] Domini 1779”.37 Seguramente el canóni-
go donó esta pintura al aparato de la catedral con la intención 
de levantar un retablo de grandes dimensiones. Al desplegarse 
ante sus receptores, la imagen propició la interlocución y así 
los feligreses pudieron orar frente a ella por las almas de los 
difuntos. Quizás no esperaban que pronto lo hicieran por la 
del rector de la cofradía que murió a finales del mismo año en 
que está fechado el cuadro.38 Los miembros de la hermandad 

36 Bassegoda, “Retratos y otros anacronismos…”, 97.
37 Así aparece consignado en una nota bajo de la fotografía incluida en el 
libro de Mazín, El cabildo catedral de Valladolid de Michoacán, 287. En esta 
publicación se dio a conocer el cuadro por vez primera, lamentablemente 
su estado de conservación se ha visto comprometido desde entonces. En la 
inspección realizada en 2018 por el equipo del Laboratorio de Análisis y 
Diagnóstico del Patrimonio de El Colegio de Michoacán, los restauradores 
Mirta Insaurralde y Alejandro Meza, junto con el fotógrafo Gerardo Her-
nández, encontraron sólo fragmentos de estas inscripciones.
38 En los registros del cabildo catedral se asienta el fallecimiento del ca-
nónigo el 2 de octubre de 1779, según lo reportado en una carta firmada 
en la Ciudad de México por el recién nombrado virrey de Nueva España, 
Martín de Mayorga y Ferrer. Archivo del Cabildo Catedral de Morelia, 



68

Atisbos de otredad en un cuadro de ánimas del siglo XVIII

que le sobrevivieron posiblemente fueron sus escuchas en los 
sermones que pudo predicar próximo a la imagen, en la que se 
focalizaron las prácticas de contemplación y meditación sobre 
el destino de las almas y donde se podían reconocer como 
otros futuros habitantes del más allá.

La efigie del cliente, al asomar entre las llamas del tercer lu-
gar, está deliberadamente ubicada bajo la figura de su onomás-
tico, san Antonio de Padua, lo que revela uno de los posibles 
motivos de su incorporación al grupo de santos intercesores. 
Con total certeza, para los espectadores de la época el rostro 
del canónigo era reconocible, por lo que continuamente ha-
bría sido recordado en misas, rezos y sufragios otorgados por 
la salvación de su alma. Como lo ha expresado María Tau-
siet, “el aspecto más positivo del purgatorio radicaría en el 
fomento de una memoria consciente, prolongada y expresada 
a través de determinados ritos […], una memoria activa, en 
suma, entendida como un auténtico bien espiritual”.39 Así, 
el retrato del rector adquirió igualmente la condición de tes-
timonio póstumo de su paso por el purgatorio bajo el aspec-
to y la fisonomía que tuvo durante su vida terrena. Llama 
la atención la juventud con que está representado el donante 
respecto de los otros retratos que se conocen de él en pinturas 
de patrocinio elaboradas por José de Páez (1721-1777) y Bue-
naventura José Guiol (1720-1780), ambas encargadas para di-
ferentes corporaciones de la ciudad episcopal.40 Al parecer, el 
rejuvenecimiento sigue la idea de que las almas se representan 
de treinta y tres años, en plenitud física, independientemente 
de su estado o condición corporal al fallecer en este mundo.41 

Actas capitulares, vol. 33, cabildo 7 de diciembre de 1779, f. 138.
39 Tausiet, “Felices muertos…”, 21.
40 Alejandro Meza Orozco, “El patrocinio de la Virgen y el Niño”, en Nelly 
Sigaut y Hugo Armando Félix (eds.), Pintura y región en Nueva España 
(Zamora: El Colegio de Michoacán, 2021), 57-76 y Manuel Toussaint, 
Pintura colonial en México (México: Universidad Nacional Autónoma de 
México, 1990), 174.
41 Janeth Rodríguez Nóbrega, “El purgatorio en la pintura barroca vene-



Hugo Armando Félix

69

De hecho, por medio del retrato incluido en la obra, los co-
frades y miembros del clero que le conocieron pudieron reen-
contrarse con una figuración de su alma corporeizada, lo cual 
desprendió una relación con el más allá apoyada en la imagen. 

Tanto la autoridad como la reputación del canónigo se 
mantuvieron presentes con su efigie integrada a la composi-
ción pictórica. Al suponerse privado de contemplar a Dios 
tras su muerte, como cualquier individuo que profesa la fe 
católica, el canónigo se consideró a sí mismo un difunto res-
catable del purgatorio. En algo contribuiría el encargo de esta 
senda imagen que dejaba constancia de esa aspiración com-
partida con los demás miembros de la asociación devota. De 
hecho, Nájera contribuyó materialmente al sostenimiento 
del culto que mantenía activa y vigente a dicha hermandad, 
pues el compromiso adquirido con su rectoría así lo amerita-
ba. En una época en que se cuestionaba la administración de 
las cofradías en manos de mayordomos indígenas, al grado 
de ordenar su extinción, seguramente la impecable gestión 
que hizo el canónigo, pese al poco incremento de sus fondos, 
salió a relucir para la jerarquía eclesiástica que vio en él a un 
genuino mentor espiritual.42 Además, Nájera era una per-
sona instruida, con una carrera eclesiástica en ascenso, que 
entendió a la perfección la función de la pintura, tal como 
seguramente vio en otros espacios del orbe católico en los 
que estuvo presente, incluidas la corte de Madrid y la Santa 
Sede. Su papel de comitente de obras artísticas seguramen-

zolana: iconografía y discurso”, Escritos en arte, estética y cultura 21-22 
(2005): 201.
42 De hecho, el virrey Antonio María de Bucareli y Ursúa vio la necesidad 
de reunir información detallada acerca de todas las cofradías entre 1777 
y 1779. Serge Gruzinski, “La segunda aculturación: el estado ilustrado 
y la religiosidad indígena en la Nueva España (1775-1800)”, Estudios de 
Historia Novohispana 8 (1985), 175-176. Véase también: Alicia Bazarte 
Martínez, Las cofradías de españoles en la ciudad de México (1526-1860) 
(México: Universidad Autónoma Metropolitana/División de Ciencias So-
ciales y Humanidades, 1989), 129.



70

Atisbos de otredad en un cuadro de ánimas del siglo XVIII

te le ayudó a labrarse un prestigio y una estima que pocos 
eclesiásticos de la ciudad episcopal alcanzaron en esa época.

La cofradía de las benditas ánimas de la catedral de Vallado-
lid tenía como principal misión cuidar de las almas, pues había 
asumido la responsabilidad, como sus homólogas en la amplia 
geografía del mundo hispánico, de rezar por ellas mientras se 
perfeccionaban en el purgatorio. Aunque se desconoce cuándo 
exactamente fue erigida la cofradía, el culto a las ánimas con-
tó con el decisivo respaldo de obispos como fray Francisco de 
Rivera (1629-1637) y fray Marcos Ramírez de Prado (1640-
1667) en el siglo XVII.43 Luego de varios intentos de refun-
dación, su completo funcionamiento sólo arrancó a mediados 
de la siguiente centuria cuando el obispo Martín de Elizacoe-
chea (1745-1756) promovió su reactivación al poner en marcha 
nuevas constituciones y agregándola a la colecturía en 1751. 
El prelado propuso, además, permitir el ingreso a personas de 
cualquier género, condición social y calidad étnica, siempre y 
cuando cumplieran con las contribuciones y obligaciones mar-
cadas en los estatutos.44 Desde que se constituyó oficialmente, 
la cofradía operaba en un altar establecido en la iglesia, a las 
puertas del perdón, con la imagen de Nuestra Señora de la An-
tigua como titular, pero su crecimiento en la segunda mitad del 
siglo XVIII obligó a los miembros a llevar a cabo sus actividades 
devocionales en un corredor externo que daba a la plaza ma-

43 Óscar Mazín, “Aproximación al estudio del culto funerario en la catedral 
de Valladolid de Michoacán, siglos XVII y XVIII”, en Brian F. Connaugh-
ton y Andrés Lira González (coords.), Las fuentes eclesiásticas para la historia 
social de México (México: El Colegio de México/El Colegio de Michoacán/
Instituto Mora/Universidad Autónoma Metropolitana, 1996), 273-274.
44 Gloria Elisa Melgarejo García, “Las cofradías en la ciudad de Valladolid 
de Michoacán durante el virreinato”, tesis de licenciatura en Historia (Mo-
relia: Facultad de Historia/Universidad Michoacana de San Nicolás de Hi-
dalgo, 2014), 39-40. La autora de este trabajo da a conocer un sumario de 
indulgencias fechado en 1754 en cuya portada aparece estampada la media 
figura de Nuestra Señora del Perdón como intercesora de las ánimas. 



Hugo Armando Félix

71

yor.45 Durante la gestión de Juan Ignacio de la Rocha (1777-
1782), los miembros de la hermandad solicitaron un espacio 
más seguro para efectuar sus tareas piadosas y resguardar sus 
bienes, entre los que se contaba a partir de 1779 el gran lienzo 
encargado por el rector en turno.46 Poco más de una década más 
tarde, se destinó a la cofradía un lugar más apropiado, en una 
construcción adyacente al cuerpo principal de la iglesia cate-
dral.47 La confraternidad de ánimas como cuerpo social creó un 
espacio particular en el que se tomaba muy en serio la respon-
sabilidad contraída con los difuntos, pues en palabras de Asun-
ción Lavrin, “la vida espiritual se sostenía con la visualización 
de una vida después de la muerte, tan real como la presente”.48 
De ahí el cúmulo de experiencias pautado por este tipo de co-
fradías que fomentaban y canalizaban el culto a las ánimas por 
medio de misas, procesiones, rosarios, el tañido de campanas y 
prácticas afines.

Evidentemente las inscripciones del cuadro sitúan en el 
tiempo a las personas involucradas en el encargo y manufac-
tura de la obra, sin embargo, la identidad del pintor no está 
del todo explícita debido a la pérdida de fragmentos en la su-
perficie pictórica. No cabe duda de que se trata de un óleo 

45 Al parecer, el altar del Perdón, situado en el trascoro, no dejó de funcio-
nar como sitio para las misas de difuntos. Magdalena Vences Vidal, Ecce 
Maria Venit. La Virgen de la Antigua en Iberoamérica (México: Universidad 
Nacional Autónoma de México/Centro de Investigaciones sobre América 
Latina y el Caribe/El Colegio de Michoacán, 2013), 178-180.
46 Melgarejo García, “Las cofradías…”, 88-89.
47 Hacia 1785, el canónigo magistral Miguel José de Moche reunió limos-
nas para levantar la nueva edificación, pero sólo comenzó a habilitarse 
hasta la última década del siglo. de la iglesia catedral que cubre otros pro-
pósitos. Archivo del Cabildo Catedral de Morelia, Actas capitulares, vol. 
35, cabildo 21 de noviembre de 1785, f. 239. 
48 Asunción Lavrin, “Cofradías novohispanas: economías material y espiri-
tual”, en María del Pilar Martínez López Cano, Gisela von Wobeser y Juan 
Guillermo Muñoz Correa (coords.), Cofradías, capellanías y obras pías en 
la América colonial (México: Universidad Nacional Autónoma de México/
Instituto de Investigaciones Históricas, 1998), 55.



72

Atisbos de otredad en un cuadro de ánimas del siglo XVIII

elaborado en un taller de la Ciudad de México abierto antes 
de la fundación de la Real Academia de San Carlos. Coinci-
de también con la época en que Miguel Cabrera (ca. 1715-
1768), Juan Patricio Morlete Ruiz (1713-1772) y José de Páez 
(1721-1777), sólo por mencionar a tres de los protagonistas 
de la pintura del siglo XVIII, habían fallecido. Sin duda, eran 
figuras dominantes en el mercado artístico de la capital y de 
otros lugares de Nueva España donde exportaban sus creacio-
nes, por lo que su defunción despejó el camino para otros pin-
tores más jóvenes que buscaban extender sus redes clientelares 
y procurarse encargos sustanciosos. Cuando se dio a conocer 
la pintura de ánimas de la catedral, Nelly Sigaut conjeturó que 
su autor podría ser Andrés de Islas (1737-1777), sin embargo, 
en ese entonces no se conocían las fechas precisas de su naci-
miento y muerte que ahora se dan a conocer.49 Por lo tanto, 
atendiendo a la temporalidad de la obra, claramente fecha-
da en 1779, así como a sus características plásticas, el artífice 
que asumió el encargo del canónigo muy probablemente fue 
Andrés López (1727-1807), quien perteneció al grupo gene-
racional que relevó a los pintores antes aludidos y cuya carrera 
artística comenzaba a despuntar por esos años dentro y fuera 
de la Ciudad de México.50

49 En una licencia de matrimonio, fechada en 1764, Andrés de Islas firmó 
como testigo declarándose español, soltero de 27 años, con domicilio en 
casa de Mariana de Vivar, en el barrio de San Sebastián Atzacoalco. Tam-
bién estuvo presente ante el escribano el pintor Pedro Quintana, también 
español y viudo de Ana María de Zosa. AGN, Matrimonios, vol. 33, exp. 
39, 1764, fs. 161-165. Cuando Andrés de Islas falleció el 10 de diciembre 
de 1777 se registró su vivienda en la calle del Relox y su sepultura en la 
iglesia de Nuestra Señora de la Merced. Archivo del Sagrario Metropolita-
no, Libro 23 de entierros de españoles, f. 99v. https://www.familysearch.
org/ark:/61903/3:1:939Z-R8BJ-3?i=734&cc=1615259.
50 Las pinturas más antiguas que se conoce de él datan de 1763 y se en-
cuentran en La Profesa y en el templo franciscano de Morelia, ambas 
con la temática de la Virgen Santísima de la Aurora. En los registros 
parroquiales de la Ciudad de México se anota que los pintores José de 
Páez y Bentura Guiol fueron testigos del enlace matrimonial de Andrés 



Hugo Armando Félix

73

Además de haber sido requerido por el canónigo de Valla-
dolid, Andrés López recibió el mismo año otras importantes 
comisiones, ya que ejecutó los dos grandes lienzos para el al-
tar mayor de la iglesia de La Enseñanza con los temas de la 
Asunción y la Virgen del Apocalipsis, costeados ambos por 
sor María Dolores Patiño y Orona, joven profesa en el colegio 
de Nuestra Señora del Pilar a cargo de la Compañía de María. 
De hecho, se alcanzan a advertir grandes similitudes plásticas 
entre estos lienzos y la pintura de la catedral, por ejemplo, la 
paleta cromática, el manejo del espacio pictórico y la expresi-
vidad de las figuras. Se desconoce si López, solo o acompaña-
do de sus oficiales, se trasladó a la provincia de Michoacán a 
retratar al donante del cuadro de ánimas, previo a su entrega y 
colocación en el sitio provisional de reuniones de la cofradía, o 
si accedió a su fisonomía por medio de otros retratos. Por cier-
to, no era la primera vez que pintaba para un cliente radicado 
en Valladolid, pues en 1763 había hecho la Virgen Santísima 
de la Aurora para la iglesia franciscana de San Buenaventura. 
Asimismo, no dejó de enviar obras a esta región del virreinato, 
pues en 1799 realizó otro cuadro de ánimas con la Virgen del 
Carmen que se conserva en el templo de San Francisco Coru-
po.51 Es posible que la pintura solicitada por el canónigo Ná-
jera no sólo haya generado expectativas entre los integrantes 
de la hermandad, sino también entre los pintores locales que 
buscaban novedades artísticas procedentes del centro pictóri-
co más importante de Nueva España.

El lienzo que Andrés López entregó o remitió a su comitente 
era en principio de menores dimensiones, con una delimitación 

López con Ana Micaela Ortiz en 1765. Esta evidencia permite situar a 
dichos pintores en un círculo artístico que compartió de hecho estrate-
gias y modos de pintar muy semejantes. https://www.familysearch.org/
ark:/61903/1:1:N8V6-132. 
51 Hugo Armando Félix, “Ánimas del purgatorio”, en Nelly Sigaut y Hugo 
Armando Félix (eds.), Pintura virreinal en Michoacán, vol. II (Zamora: El 
Colegio de Michoacán, 2018), 289-292.



74

Atisbos de otredad en un cuadro de ánimas del siglo XVIII

rectangular en sentido vertical. El tamaño era bastante amplio, 
pero quizás no se consideró suficiente para ornar y presidir el 
espacio devocional que se levantó exprofeso para el culto de 
las ánimas. En consecuencia, al buscar la integración del cua-
dro a la nueva capilla, los responsables del acomodo ordenaron 
acrecentar su extensión con añadidos que modificaron la con-
cepción primaria del autor. Se advierte que fueron agregados 
grandes tramos de tela a los orillos laterales con el fin de con-
seguir una superficie más horizontal. Todavía los contornos del 
anterior enmarcamiento se advierten en las costuras que unen 
los paños, pero más evidente aún es la labor pictórica de los 
elementos agregados que revela claramente otro tratamiento 
plástico ejecutado por alguien distinto al pintor que contrató 
el comitente. Sin duda, esta operación se debió al pincel de un 
artífice local que trató de darle coherencia a la imagen en su 
actual dimensionalidad con la absoluta conciencia del lugar en 
que quedaría fijada.52 Además, con los recursos de que disponía, 
efectuó una recomposición que generó nuevas relaciones entre 
las figuras. No obstante, resulta disímil tanto la construcción 
anatómica como la escala de los cuerpos representados respecto 
de aquellos que ya estaban presentes en la pintura. Para dotarla 
de mayor entidad, agregó una fingida moldura perimetral com-
puesta por rocallas y formas vegetales sobrepuestas a un fondo 
oscuro, este recurso dispone márgenes precisos a la mirada del 
observador y simultáneamente delata el artificio de la imagen 
pintada. Colocada en el muro de cierre, la pintura dominó 
visualmente el espacio interno del recinto, pues de ese modo 
mantendría una relación directa con el resto de objetos sagra-
dos ahí resguardados. De acuerdo con Maya Stanfield-Mazzi, 
“el entorno artístico juagaba un papel importante en reforzar 

52 A finales del siglo XVIII el pintor local que más cerca trabajó del clero 
de Valladolid fue Juan de Dios Betancurt Mercado. Nelly Sigaut y Hugo 
Armando Félix, “Estudio introductorio”, en Pintura virreinal en Michoacán, 
18-19.



Hugo Armando Félix

75

el culto a los muertos y la doctrina cristiana al respecto”.53 Del 
conjunto levantado, la pintura de ánimas es el único vestigio 
que sobrevive y en el que aún pueden encontrarse atisbos más 
allá de su historia meramente devocional.

Atisbos de otredad

En el cuadro analizado, dado que las almas han sido corporei-
zadas para su visualización, en sus fisonomías y aspecto físico 
se advierten diferencias de edad, género, condición social y 
calidad étnica. Esta variedad de presencias se traduce en un 
tratamiento particularizado de las encarnaciones, cuyos tonos 
y modelado se ven asimismo modificados por la atmósfera ro-
jiza que prevalece en el registro inferior. Del conjunto de áni-
mas, tres se distinguen por la corona, mitra y tiara que ciñen 
sus sienes, insignias que indican la jerarquía regia, episcopal o 
pontificia obtenida u otorgada durante su vida mortal, pero 
que a la vez visibiliza a los espectadores la eventual privación 
de la gloria a individuos que ejercieron el poder temporal en 
representación de la majestad divina. Evidentemente se tra-
ta del antiguo “discurso que se esforzaba en comunicar que 
la muerte venía y vencía a todos”.54 Asimismo, se deduce un 
trasfondo correctivo de las desigualdades, ya que era del agra-
do de los espectadores de la época ver una suerte de supresión 
de las diferencias temporales por medio de la justicia divina.55 
Sin embargo, las almas no sólo se han individualizado en tér-
minos jerárquicos, sino también racializado, un tratamiento 
visual que también se dio en otras geografías americanas. Por 

53 Maya Stanfield-Mazzi, “El complemento artístico a las misas de difuntos 
en el Perú colonial”, Allpanchis. Revista de Estudios Andinos 77-78 (2011): 
51.
54 Stanfield-Mazzi, “El complemento artístico…”, 63.
55 Ana María Martínez de Sánchez, “El purgatorio. Visión y acción a través 
de los sermones de ánimas”, en Oralidad y escritura. Prácticas de la palabra: 
los sermones (Córdoba: Programa de Estudios Indianos/Centro de Estudios 
Avanzados/Universidad Nacional de Córdoba, 2008), 119-120.



76

Atisbos de otredad en un cuadro de ánimas del siglo XVIII

ejemplo, Janeth Rodríguez Nóbrega, en un estudio sobre pin-
tura de ánimas en la antigua capitanía de Venezuela, apunta 
que al contenido de las imágenes “se unía la visualización de 
las diversas razas, como blancos, indios, mestizos y negros, 
que compartían un destino común después de la muerte”.56 
Paula Jimena Matiz y María Constanza Villalobos lo advirtie-
ron también en el arte de Nueva Granada desde épocas muy 
tempranas en cuadros de Baltasar Vargas de Figueroa (1629-
1667) y Juan Pérez Mexía (act. 1684-1710).57 Al profundizar 
en el trasfondo doctrinal de los cuadros de Nueva España, Jai-
me Morera apunta que, para la feligresía, en el purgatorio no 
tenía cabida el concepto de etnia ni de jerarquía social puesto 
que no replicaba el orden del mundo terrenal. Sin embargo, 
este autor advierte que las diferencias se plasmaron con la in-
tención de mostrar la igualdad escatológica bajo la presunción 
de que todas las almas son iguales ante Dios y sólo se distin-
guían en función de su acatamiento a las leyes divinas.58 La 
idea subyacente consistía en que ningún cristiano fuera exclui-
do de la posibilidad de acceder a la gracia divina, por lo que las 
ánimas debían aguardar en el purgatorio hasta el momento en 
que finalmente depuradas pudieran salir de ahí con las carac-
terísticas corporales que tuvieron en su vida terrenal.

Al parecer, para el caso de Nueva España, las representacio-
nes de almas con los diferentes rasgos étnicos de la variedad 
humana comenzaron en los templos situados en pueblos de 
indios, como los que Juan Correa (1646-1716) hizo para el de 
Santa María Magdalena en Tepetlaoxtoc y el de San Francisco 

56 Rodríguez Nóbrega, “El purgatorio en la pintura barroca venezola-
na…”, 195.
57 Paula Jimena Matiz López y María Constanza Villalobos Acosta, “Ho-
rror Vacui: una colección de pintura barroca”, en Juan Francisco Hernán-
dez Roa (ed.), Horror Vacui: una colección de pintura barroca (Bogotá: Uni-
versidad de Bogotá Jorge Tadeo Lozano, 2017), 16-17 y 35-37.
58 Jaime Morera, “Los naturales presentes en el más allá cristiano”, en Imá-
genes de los naturales en el arte de la Nueva España, siglos XVI al XVIII 
(México: Fomento Cultural Banamex, 2005), 310.



Hugo Armando Félix

77

de Asís en Tepeji del Río.59 Quizás se deba a la presencia de 
cofradías compuestas predominantemente por naturales cuyo 
propósito era ayudar en la liberación de las almas del pur-
gatorio. De acuerdo con Alicia Bazarte, las cofradías solían 
expresar diferencias socio-étnicas muy marcadas, pues era co-
mún que se excluyeran individuos por razones de origen racial 
bajo la aplicación de normas de selección de los miembros.60 
Además, como bien asevera Morera, “la representación de los 
naturales en estos lienzos significa el éxito de la Iglesia católica 
en la empresa de la conversión de los naturales y la confir-
mación de haberse obtenido […] la salvación eterna de sus 
almas”.61 La idea fue retomada más tarde por Miguel Cabrera 
en la pintura de la Sangre Redentora de Cristo, situada en la 
iglesia de San Francisco Xavier en Tepotzotlán, ahí se observa 
en primer término a almas diferenciadas por su color de piel, 
especialmente mulatos e indígenas de tez oscura que destacan 
del resto de moradores más blanquecinos y pálidos. Asimis-
mo, José de Páez, en la obra mencionada de Aguascalientes, 
ofrece una solución más sintética pero afín a la intención de 
mostrar la convivencia de otredades en el purgatorio. 

En la pintura de Andrés López, el ánima inmediata a la 
diestra del canónigo retratado eleva su rostro de perfil hacia 
la Virgen de Guadalupe, posición que permite ver algo de su 
nuca rapada y balcarrotas que le identifican como natural de 
las Indias. Al parecer, en Michoacán los indígenas no usaron 
ese distintivo en el cabello que caracterizó a los pobladores 
del centro de Nueva España, lo cual en cierto modo seña-
la la procedencia capitalina de la obra. Sin embargo, la ima-

59 Elena Isabel Estrada de Gerlero, “Ánimas del purgatorio”, en Elisa Var-
gaslugo y Gustavo Curiel (eds.), Juan Correa, su vida y su obra, tomo IV 
(México: Universidad Nacional Autónoma de México/Instituto de Inves-
tigaciones Estéticas, 1994).
60 Bazarte Martínez, Las cofradías de españoles en la ciudad de México…, 
190.
61 Morera, “Los naturales presentes…”, 289.



78

Atisbos de otredad en un cuadro de ánimas del siglo XVIII

gen responde a la composición mixta de la cofradía, pues no 
tuvo exclusividad de ningún tipo. De hecho, Valladolid de 
Michoacán durante el siglo XVIII daba muestras de la con-
vivencia de diversos grupos étnicos, por lo que la imagen no 
resultaba ajena a la realidad de la ciudad. Es probable que el 
acomodo del retrato del donante entre las ánimas de un obis-
po y un natural se haya hecho de modo deliberado a pedido 
del cliente o en diálogo con el pintor. El canónigo era criollo, 
hijo de María Ana Morras Mauleón, nacida en Valladolid de 
Michoacán y de Juan Antonio de Nájera Enciso, oriundo de 
Villoslada de los Carneros en La Rioja.62 El pintor, en su fe 
de bautismo, aparece como castizo, hijo de Catalina de Suleta 
y Carlos Clemente López, el cacique principal que también 
practicó el arte de pintar. Por lo tanto, ambos eran conscien-
tes del mestizaje cultural del que formaron parte, así como de 
las categorías raciales que, de hecho, contribuyeron a dibujar 
desde el terreno de la imagen.

A los sujetos representados en el purgatorio, como se ad-
vierte en el caso analizado, les fueron asignadas identidades 
y singularidades con base en sus discrepancias naturales. El 
reconocimiento de la diferencia recae en la fisonomía y espe-
cialmente en el color de la tez, pues no hay atuendos o indu-
mentarias que permitan hacer separaciones como lo despliega 
el conocido género de la pintura de castas. La ostentación de 
un color de piel asimilado al grupo de origen se incorporó a 
la elaboración visual de las ánimas en el purgatorio con bas-
tante éxito. Los límites se muestran explícitos por la proxi-
midad anatómica de los torsos desnudos, así como por las 
concisas señales de diferenciación. Justamente Jean-Frédéric 
Schaub opina que artefactos como éste “suelen tener un ob-
jetivo doble e indisociable: señalar una diferencia y crear una 
distinción”.63 En un reciente trabajo, Mauricio Tenorio Trillo 

62 Meza Orozco, “El patrocinio…”, 62.
63 Jean-Frédéric Schaub, Para una historia política de la raza (Buenos Aires: 
Fondo de Cultura Económica, 2019), 47.



Hugo Armando Félix

79

apunta que innumerables imágenes del purgatorio circularon 
por la monarquía universal católica, pero que en Europa las 
representaciones del purgatorio raramente incluían marcas 
raciales, como en cambio sucedió en Nueva España, donde 
se pintaron purgatorios repletos de almas morenas. Para este 
autor, la operación de mirar a través de fenotipos y peculiari-
dades del aspecto físico, convirtió a estas imágenes en repre-
sentaciones raciales.64 De acuerdo con Nelly Sigaut, para las 
complejas sociedades de los siglos XVI al XVIII en las Indias, 
el color de la piel fue uno de los marcadores más evidentes de 
la diversidad generada por las mezclas de la población, que 
además formaba parte de una herencia difícil de modificar, 
pero que se usó claramente en la construcción del otro. De ahí 
el uso del término “variopinto” que justamente daba cuenta 
de esa realidad o condición de los pobladores del Nuevo Mun-
do.65 El lugar denominado purgatorio en territorio de ultra-
mar se definió como un espacio de convivencia de otredades, 
tal cual se aceptó en la cofradía para la que se hizo la pintura.

64 Mauricio Tenorio Trillo, Elogio de la impureza. Promiscuidad e historia en 
Norteamérica (México: Siglo XXI, 2023), 93-94.
65 Nelly Sigaut, “El color de la piel en el espejo de las Indias”, en Óscar 
Mazín y Gibrán Bautista y Lugo (coords.). El espejo de las Indias Occiden-
tales. Un mundo de mundos: interacción y reciprocidades. México: El Colegio 
de México/Universidad Nacional Autónoma de México, 2023, 265-266.



80

Atisbos de otredad en un cuadro de ánimas del siglo XVIII

Bibliografía

Ayala Calderón, Javier. “El purgatorio individual y el estado 
de purgación. Atavismos medievales en la escatología no-
vohispana de los siglos XVI y XVII”, en Rafael Castañe-
da García y Rosa Alicia Pérez Luque (coords.), Entre la 
solemnidad y el regocijo: fiestas, devociones y religiosidad en 
Nueva España y el mundo hispánico. Zamora: El Colegio 
de Michoacán/Centro de Investigaciones y Estudios Su-
periores en Antropología Social, 2015.

Bassegoda, Bonaventura. “Retratos y otros anacronismos en la 
pintura religiosa española del siglo XVII”, en Los pintores 
de lo real. Madrid: Fundación Amigos del Museo del Pra-
do/Galaxia Gutenberg, 2008.

Bazarte Martínez, Alicia. Las cofradías de españoles en la ciudad 
de México (1526-1860). México: Universidad Autónoma 
Metropolitana/División de Ciencias Sociales y Humani-
dades, 1989.

Becerra Tanco, Luis. Felicidad de México en la admirable apari-
ción de la Virgen María Nra. Sra. de Guadalupe, y origen de 
su milagrosa imagen. México: Por Don Felipe de Zúñiga y 
Ontiveros, 1780. 

Bejarano Pellicer, Clara. “Santas medievales a los ojos barro-
cos”, Tiempos Modernos 25 (2012): 1-36.

Bieñko de Peralta, Doris. “Las visiones del más allá y la in-
termediación simbólica de las monjas novohispanas del 
siglo XVII”, en Gisela von Wobeser y Enriqueta Vila Vi-
lar (eds.), Muerte y vida en el más allá. España y América, 
siglos XVI-XIX. México: Universidad Nacional Autónoma 
de México, 2009.



Hugo Armando Félix

81

Borja, Jaime Humberto. “Purgatorios y juicios finales: las devo-
ciones y la mística del corazón en el Reino de Nueva Gra-
nada”, Historia Crítica, edición especial (2009): 80-100.

Brown, Peter. The Ransom of the Soul: Afterlife and Wealth in 
Early Western Christianity. Cambridge: Harvard Universi-
ty Press, 2015.

Cuadriello, Jaime. “El padre Clavijero y la lengua de san Juan 
Nepomuceno” en Anales del Instituto de Investigaciones Es-
téticas 99 (2011): 137-179.

______. “La Virgen de Guadalupe, Jesús Nazareno, santos y 
ánimas del purgatorio”, en Ilona Katzew (ed.), Pintado 
en México, 1700-1790: Pinxit Mexici. México: Fomento 
Cultural Banamex/Los Ángeles County Museum of Art/
DelMonico Books-Prestel, 2017, 416-417.

______. Maravilla americana, variantes de la iconografía gua-
dalupana, siglos XVI-XIX. Guadalajara: Patrimonio Cul-
tural de Occidente, 1989.

Estrada de Gerlero, Elena Isabel. “Ánimas del purgatorio”, en Eli-
sa Vargaslugo y Gustavo Curiel (eds.), Juan Correa, su vida y 
su obra, tomo IV. México: Universidad Nacional Autónoma 
de México/Instituto de Investigaciones Estéticas, 1994.

______. “Apuntes acerca de la indumentaria de la figura de 
san Miguel arcángel”, en Homenaje a Federico Sescosse: un 
hombre, un destino y un lugar. Zacatecas: Gobierno del 
Estado de Zacatecas, 1990, 93-101.

Fogelman, Patricia. “Una economía espiritual de la salvación. 
Culpabilidad, purgatorio y acumulación de indulgen-
cias en la era colonial”, Andes. Antropología e Historia 15 
(2004): 1-26.

García Jiménez, Selene. “Entre el bien morir y el rescate de 
las ánimas: las pinturas tolentinianas de Isidro de Castro, 
1701-1732”, en Jaime Cuadriello (ed.), Ciclos pictóricos 



82

Atisbos de otredad en un cuadro de ánimas del siglo XVIII

de Antequera-Oaxaca, siglos XVII-XVIII. Mito, santidad e 
identidad. México: Universidad Nacional Autónoma de 
México/Instituto de Investigaciones Estéticas/Fundación 
Harp Helú, 2013, 65-107.

Gruzinski, Serge. “La segunda aculturación: el estado ilustra-
do y la religiosidad indígena en la Nueva España (1775-
1800)”, Estudios de Historia Novohispana 8 (1985), 175-
201.

Guerrero Márquez, Elisa y Flores García, Laura Gemma. “Las 
ánimas: una pintura de Antonio de Torres en San Luis 
Potosí”, Revista de Historia de la Universidad Juárez del 
Estado de Durango 13 (2021): 27-50.

Haindl Ugarte, Ana Luisa. “La idea del purgatorio en la Edad 
Media: organización y definición de una tradición”, Re-
vista de Historia 23 (2016): 57-77.

Insaurralde Caballero, Mirta Asunción. “El purgatorio como 
asunto pictórico. Texto, materia e imagen en una alegoría 
de Arellano”, tesis de maestría en Historia del Arte. Méxi-
co: Universidad Nacional Autónoma de México/Facultad 
de Filosofía y Letras, 2011.

Johnson, Richard F. Saint Michael the Archangel in Medieval 
English Legend. Woodbridge: Boydell Press, 2005.

Lavrin, Asunción. “Cofradías novohispanas: economías mate-
rial y espiritual”, en María del Pilar Martínez López Cano, 
Gisela von Wobeser y Juan Guillermo Muñoz Correa 
(coords.), Cofradías, capellanías y obras pías en la América 
colonial. México: Universidad Nacional Autónoma de Mé-
xico/Instituto de Investigaciones Históricas, 1998, 49-64.

Le Goff, Jacques. El nacimiento del purgatorio. Madrid: Taurus, 
1981.

Lugo Olín, María Concepción. “El purgatorio a través de los 
ejemplos tridentinos y postridentinos y su difusión en 



Hugo Armando Félix

83

Nueva España”, en Gisela von Wobeser y Enriqueta Vila 
Vilar (eds.), Muerte y vida en el más allá. España y Améri-
ca, siglos XVI-XIX. México: Universidad Nacional Autó-
noma de México, 2009, 249-258.

Maquívar, María del Consuelo. De lo permitido a lo prohibido. 
Iconografía de la Santísima Trinidad en la Nueva España. 
México: Instituto Nacional de Antropología e Historia/
Miguel Ángel Porrúa, 2006.

Martínez de Sánchez, Ana María. “El purgatorio. Visión y 
acción a través de los sermones de ánimas”, en Oralidad 
y escritura. Prácticas de la palabra: los sermones. Córdo-
ba: Programa de Estudios Indianos/Centro de Estudios 
Avanzados/Universidad Nacional de Córdoba, 2008, 
1-20.

Matiz López, Paula Jimena y Villalobos Acosta, María Cons-
tanza. “Horror Vacui: una colección de pintura barroca”, 
en Juan Francisco Hernández Roa (ed.), Horror Vacui: 
una colección de pintura barroca. Bogotá: Universidad de 
Bogotá Jorge Tadeo Lozano, 2017, 11-21.

Mazín Gómez, Óscar. “Aproximación al estudio del culto fu-
nerario en la catedral de Valladolid de Michoacán, siglos 
XVII y XVIII”, en Brian F. Connaughton y Andrés Lira 
González (coords.), Las fuentes eclesiásticas para la historia 
social de México. México: El Colegio de México/El Cole-
gio de Michoacán/Instituto Mora/Universidad Autóno-
ma Metropolitana, 1996, 265-277.

______. El cabildo catedral de Valladolid de Michoacán. Zamo-
ra: El Colegio de Michoacán, 1996. 

Melgarejo García, Gloria Elisa. “Las cofradías en la ciudad 
de Valladolid de Michoacán durante el virreinato”, tesis 
de licenciatura en Historia. Morelia: Facultad de Histo-
ria/Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo, 
2014.



84

Atisbos de otredad en un cuadro de ánimas del siglo XVIII

Meza Orozco, Alejandro. “El patrocinio de la Virgen y el 
Niño”, en Nelly Sigaut y Hugo Armando Félix (eds.), 
Pintura y región en Nueva España. Zamora: El Colegio de 
Michoacán, 2021, 57-76.

Mitre Fernández, Emilio. “Apuntes sobre la representación del 
purgatorio en la Europa del siglo XIV”, Temas Medievales 
3 (1993): 17-28.

Morera, Jaime. “Los naturales presentes en el más allá cris-
tiano”, en Imágenes de los naturales en el arte de la Nueva 
España, siglos XVI al XVIII. México: Fomento Cultural 
Banamex, 2005.

R. de la Flor, Fernando. La península metafísica. Arte, literatu-
ra y pensamiento en la España de la Contrarreforma. Ma-
drid: Editorial Biblioteca Nueva, 1999.

Rodríguez Nóbrega, Janeth. “El purgatorio en la pintura ba-
rroca venezolana: iconografía y discurso”, Escritos en arte, 
estética y cultura 21-22 (2005): 189-208.

Rubial García, Antonio y Bieñko de Peralta, Doris. “La más 
amada de Cristo. Iconografía y culto de santa Gertrudis 
la Magna en la Nueva España”, Anales del Instituto de In-
vestigaciones Estéticas 83 (2003): 5-54.

Ruiz Gomar, Rogelio. “El pintor Antonio Rodríguez y tres 
cuadros desconocidos” en Anales del Instituto de Investiga-
ciones Estéticas 51 (1983): 25-36.

Sánchez Reyes, Gabriela. “San José, esperanza de los enfer-
mos y patrono de los moribundos” en Elisa Speckman 
Guerra, Claudia Agostoni y Pilar Gonzalbo Aizpuru 
(coords.), Los miedos en la historia. México: El Colegio 
de México/Universidad Nacional Autónoma de México, 
2009, 291-317.

Schaub, Jean-Frédéric. Para una historia política de la raza. 
Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica, 2019.



Hugo Armando Félix

85

Sigaut, Nelly. “El color de la piel en el espejo de las Indias”, en 
Óscar Mazín y Gibrán Bautista y Lugo (coords.). El espejo 
de las Indias Occidentales. Un mundo de mundos: interac-
ción y reciprocidades. México: El Colegio de México/Uni-
versidad Nacional Autónoma de México, 2023, 265-295.

______. y Félix, Hugo Armando (eds). Pintura virreinal en Mi-
choacán, vol. II. Zamora: El Colegio de Michoacán, 2018.

Stanfield-Mazzi, Maya. “El complemento artístico a las misas 
de difuntos en el Perú colonial”, Allpanchis. Revista de Es-
tudios Andinos 77-78 (2011): 49-81.

Tausiet, María. “Felices muertos, muertos desdichados: la in-
fernalización del purgatorio en la España moderna”, Estu-
dis 38 (2012): 9-32.

______. “Gritos del más allá. La defensa del purgatorio en la Espa-
ña de la Contrarreforma”, Hispania Sacra 57 (2005): 81-108.

Taylor, William B. Theater of a Thousand Wonders. A History of 
Miraculous Images and Shrines in New Spain. New York: 
Cambridge University Press, 2016.

Tenorio Trillo, Mauricio. Elogio de la impureza. Promiscuidad 
e historia en Norteamérica. México: Siglo XXI, 2023.

Toussaint, Manuel. Pintura colonial en México. México: Uni-
versidad Nacional Autónoma de México, 1990.

Vences Vidal, Magdalena. Ecce Maria Venit. La Virgen de la An-
tigua en Iberoamérica. México: Universidad Nacional Autó-
noma de México/Centro de Investigaciones sobre América 
Latina y el Caribe/El Colegio de Michoacán, 2013.

Vovelle, Michele. Les âmes de purgatoire ou le travail du deuil. 
Paris: Gallimard, 1996.

Watkins, Carl. “Landscapes of the Dead in the Late Medieval 
Imagination”, Journal of Medieval History 48/2 (2022): 
250-264.



86

Atisbos de otredad en un cuadro de ánimas del siglo XVIII

Zahíno Peñafort, Luisa. El cardenal Lorenzana y el IV Conci-
lio Provincial Mexicano. México: Miguel Ángel Porrúa/
Universidad Nacional Autónoma de México/Instituto de 
Investigaciones Jurídicas, 1999.

Imágenes

Andrés López (atribución). Ánimas del purgatorio. 1779. Óleo sobre 
tela. Catedral de Morelia, Michoacán. Fotografía: Laboratorio de 
Análisis y Diagnóstico del Patrimonio de El Colegio de Michoacán.



“Soy un negrito barbero americano”: carac-
terización del otro picaresco en el Entremés 

del barbero, de Huejúcar, Jalisco

Berenice Reyes Herrera 
Salvador Lira

UNAM-ENES Morelia
CAM en Zacatecas

A manera de preliminar: el entremés del 
Barrio de San Pedro

Las representaciones teatrales como las de las pastorelas y 
las adoraciones de los reyes forman parte del calendario 

ritual popular, que también está conformado por los carna-
vales, las ceremonias de cambio de año, las fiestas patronales, 
las ceremonias de muertos, incluso las representaciones de 
“moros y cristianos” como la “Morisma” de Zacatecas famo-
sa internacionalmente, entre otros. Estas ceremonias o fiestas 
conforman, cada una, una tradición y pueden considerarse 
como procesos de larga duración; además, entre tradiciones se 
encuentran relacionadas y conllevan una multitud de procesos 
y productos que están relacionados con sus dimensiones mito-
lógica, identitaria y simbólica.1

1 Carlos Herrejón, “Tradición. Esbozo de algunos conceptos”, Relaciones, 
XV, 59 (1994): 135-149.



88

“Soy un negrito barbero americano”: caracterización del otro picaresco... 

Dentro de las tradiciones encontramos prácticas discur-
sivas específicas, como es el caso que nos ocupa. El Entremés 
del barbero es un testimonio que se encuentra asociado a, 
preservado junto con, una pastorela: El Coloquio de los Reyes. 
Las pastorelas y entremeses eran representados en la pobla-
ción no por sí mismos, sino como parte de un ciclo festivo 
realizado en la comunidad, que comenzaba desde la mañana 
entre misas y danzas, así como con cantos, cohetes y quemas 
de pólvora. Todos estos procesos y productos, vale hacerlo 
notar, se generan como parte del patrimonio cultural intan-
gible que conforma nuestra cultura hispánica y por supuesto 
mexicana.2 

En su texto, Asensio afirma que las comedias, las tragedias 
y los autos religiosos brotan de ritos, lo cual no solamente 
crearía sus formas, sino que continuaría vitalizándolo y otor-
gándolo de fuerza. También el mismo autor se pregunta sobre 
las pulsiones de la comunidad en los entremeses:

¿Habrá igualmente en los entremeses rasgos borrosos de cere-
monias gentílicas o precristianas, personajes y acciones oscura-
mente cargados por el auditorio de significaciones simbólicas? 
Aunque sea el entremés género literario segregado por otro 
género literario, [se refiere a la comedia] destinado a un públi-
co de ciudad y urbanizado por Lope de Rueda que relega los 
pastores al ámbito de los coloquios, lleva sin embargo al plano 

2 Utilizamos la definición del patrimonio cultural inmaterial de la UNES-
CO “se entienden las prácticas y representaciones (así como el conoci-
miento, habilidades, instrumentos, objetos, artefactos y lugares) que son 
reconocidas por las comunidades y los individuos, y que son consistentes 
con los principios universalmente aceptados de los derechos humanos 
de igualdad, sustentabilidad y de respeto mutuo entre las comunidades 
culturales. Este patrimonio cultural constantemente recreado por las co-
munidades en función de su medio y su historia, mismo que les procura 
un sentimiento de continuidad y de identidad, contribuye a promover la 
diversidad cultural y la creatividad de la humanidad.” UNESCO, “El texto 
de la Convención para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmate-
rial”, https://ich.unesco.org/es/convenci%C3%B3n. 



Berenice Reyes Herrera / Salvador Lira

89

dramático rastros y reliquias de una comunidad más ligada a 
la naturaleza, las estaciones y el calendario. En su repertorio 
recoge unos tipos y un espíritu cómico enraizados en la cele-
bración cristiana del Corpus y la pagana del Carnaval.3

El objetivo de la investigación, por una parte, es el de una 
somera presentación del texto, hablando sobre su posible cir-
cuito letrado y mencionando su trama y personajes; por otra, 
ofrecer una primera edición del manuscrito, siguiendo crite-
rios desde la crítica textual. De esta manera, al sacar a la luz 
el manuscrito hasta ahora inédito y una primera fijación, se 
busca hacer constar que, aún en las poblaciones periféricas, 
las tradiciones religiosas (por populares que fueran) tenían un 
soporte letrado, aunque provinieran de la oralidad, como par-
te de seguimiento y acciones con fuerte peso en la tradición 
de las interpretaciones teatrales en un municipio de la región 
norte de Jalisco, aledaña a Zacatecas. 

El municipio de Huejúcar se encuentra al norte del estado 
de Jalisco. Limita al norte y al oeste con el estado de Zacatecas, 
y al sur con el municipio de Santa María de los Ángeles, del 
estado de Jalisco. Uno de los Barrios que integran la localidad 
de Huejúcar es el Barrio de San Pedro, allí se encuentra edi-
ficada una iglesia de “tipo indígena”, edificación que data del 
siglo XVII.4 

3 Eugenio Asensio, Itinerario del entremés, (Madrid: Gredos, 1971), 18.
4 A decir de lo que se encuentra en la página oficial del municipio: “Ubi-
cada ésta en el barrio que lleva el mismo nombre, se celebra el santo de 
San Pedro el día 29 de junio. se cree que el inicio de su construcción se 
remonta al segundo cuarto del siglo XVII (aproximadamente en el año 
de 1733) a iniciativa y bajo la dirección de religiosos franciscanos para la 
evangelización de ese asentamiento considerando lo anterior por el estilo 
de su construcción que asemeja el de las Misiones Sur y Oeste de Norte-
américa. Resulta importante mencionar que en su atrio aún se conservan 
algunas tumbas que debieron pertenecer a personas distinguidas de alguna 
época más reciente, como el general de la Mora, quizá finales del Siglo XIX 
y principios del XX. Dichas tumbas presentan en este tiempo un deterioro 
considerable por su antigüedad es considerado el primer cementerio de 



90

“Soy un negrito barbero americano”: caracterización del otro picaresco... 

Figura 1. Huejúcar, Jalisco. Localización geográfica

Fuente: IIEG, Instituto de Información Estadística y Geográfica del 
Estado de Jalisco con base en IITEJ, “Mapa General del Estado de 
Jalisco, 2012”

En la capilla dedicada a San Pedro, en el barrio con el 
mismo nombre, se encuentran dos manuscritos. Uno perte-
neciente a la pastorela llamada Coloquio de los Reyes5 y éste 
que nos ocupa: Entremés del barbero. Ambos manuscritos se 
conservan juntos, por lo que puede suponerse que se represen-
taban en la misma fiesta.

Huejúcar. Su arquitectura es del estilo románico.”. Jalisco Gobierno del 
Estado, “Huejúcar”, https://huejucar.jalisco.gob.mx/turismo/capillas-tur.
5 Texto que se encuentra en proceso de estudio y edición.



Berenice Reyes Herrera / Salvador Lira

91

Figura 2. Capilla del Barrio de San Pedro

Fuente: Atrio y frente de la capilla de San Pedro. Huejúcar, Jal., 
enero 2025. Archivo propio. 

Como era común para los entremeses, estas breves obras 
teatrales se representaban en el intermedio de una más larga; 
para el caso del Entremés del barbero, suponemos que se repre-
sentaba junto con, en medio de la “pastorela” de los Tres Reyes 
Magos. Aunque el ciclo festivo de la pastorela es un tema que 
todavía se encuentra en estudio.

La pastorela, junto con el entremés que nos ocupa, terminó 
su representación hace al menos 50 años. Muchos de quienes 
participaron en esta fiesta han muerto o no recuerdan mayo-
res detalles de la festividad. Las representaciones dejaron de 
hacerse, las entrevistas coinciden, por la creciente emigración 
de la población (sobre todo al país vecino del norte). Ya no 



92

“Soy un negrito barbero americano”: caracterización del otro picaresco... 

hay recuerdos sobre cómo exactamente y cuándo se represen-
taba el entremés del barbero, tampoco sobre las circunstancias 
materiales (vestimenta, maquillaje) ni los actores principales (ni 
la procedencia de los músicos). Sin embargo, se reconoce que 
había misas y danzas el mismo día. También se hacía uso de pól-
vora en forma de cohetes y los denominados “castillos”, que son 
estructuras con diferentes formas y colores de fuegos artificiales.

Propios del teatro español de los siglos XVI y XVII, los en-
tremeses son obras populares y burlescas con carácter festivo y 
que tienen el objetivo de entretener al público. Los entremeses 
ofrecen acercamientos heterodoxos a las sociedades de las que 
surgen.6 Por lo general, son personajes de baja condición so-
cial. Como indica Jesús G. Maestro:

El entremés puede delimitarse por una serie de características 
entre las que nos interesa ahora destacar las siguientes: es un 
género literario y una forma de espectáculo que se configura 
y desarrolla al margen de toda preceptiva aristotélica; presen-
ta en su momento una subordinación formal y funcional a 
una obra dramática más amplia, la comedia, provista de una 
fábula seria y complicadamente vertebrada; ofrece una nueva 
concepción de lo cómico, que se manifiesta especialmente en 
la expresión verbal (diálogos), el dinamismo y la instantanei-
dad (acciones), y en la pantomima (signos no verbales), de 
claras afinidades con formas de teatro breve procedentes de 
Italia (commedia dell’arte); otorga prioridad a la representación 
frente al texto; y constituye una forma de teatro en la que se 
valora específicamente el sujeto frente a la fábula, es decir, el 
personaje frente a la acción, al insistir de forma recurrente en 
todos aquellos elementos que encuentran en el sujeto humano 
una referencia constitutiva y que pueden reducirse a tres fun-
damentales: lenguaje, situaciones y tipos, es decir, diálogos, 
funciones y personajes.7

6 Ver. María Victoria Reyzábal, Diccionario de Términos Literarios, (Ma-
drid: Acento Editorial, 1998), 30.
7 Jesús G. Maestro, “Cervantes y el entremés, poética de una comicidad 



Berenice Reyes Herrera / Salvador Lira

93

En el caso del Entremés del barbero, se observa que efectiva-
mente se trata de un tipo de comedia breve en donde el per-
sonaje del negro termina burlándose de dos señores a los que 
roba y enreda con su ingenio. De esta manera procede como 
otros muchos entremeses, poniendo el “mundo al revés”, lo 
que promueve ese espíritu carnavalesco (en el sentido bajti-
niano8 de la palabra), relacionado con la música y la danza, 
enmarcado en la gran fiesta.

A decir de Tomás de Híjar Ornelas, las pastorelas (término 
del siglo XIX) no descienden del teatro de evangelización del 
siglo XVI, sino que su linaje es del teatro medieval hispánico, 
decantado por Lucas Fernández, Juan del Encina y Lope de 
Rueda, traídos y reconstruidos por el teatro misionero de los 
religiosos jesuitas durante el siglo XVII.9 Siguiendo esta idea, 
habría que buscar entre las obras de estos autores un primi-
genio texto en el que se basara el entremés que nos ocupa. 
Primero, con el “creador” del entremés, Lope de Rueda; por 
supuesto con Cervantes; con Antonio Hurtado de Mendoza; 
Luis Quiñones de Benavente e incluso con Quevedo.

Dado que el barbero era un personaje conocido sobre todo 
en el teatro breve y la lírica popular del XVI y el XVII, podría 
esperarse que exista impresa alguna obra en la que se aparezca 
la sencilla trama del Entremés del barbero. Sin embargo, si-
guiendo también a Híjar Ornelas, 

crítica”, en XII Coloquio Internacional de la Asociación de Cervantistas (XII-
CIAC) (coord.), Felipe B. Pedraza Jiménez y Rafael González Cañal (Arga-
masilla de Alba: Madrid, CIAC), 525. 525-536. 
8 Decimos el “mundo al revés” en el sentido de una inversión del orden 
social, en ello lo popular adquiere relevancia y cuestiona la estabilidad 
del poder dentro de un cierto orden social, en circunstancias concretas. 
Para atender a lo que nos referimos en el sentido bajtiniano de la palabra 
carnaval consultar Mijail Bajtin, La cultura popular en la Edad Media y el 
Renacimiento: el contexto de Francois Rabelais, (Madrid: Alianza, 2008).
9 Tomás de Híjar Ornelas, Las pastorelas en Jalisco, (Guadalajara: Secretaría 
de Cultura, Gobierno del Estado de Jalisco, 2008), 147.



94

“Soy un negrito barbero americano”: caracterización del otro picaresco... 

Como en los tiempos de los rapsodas, cuando muy pocos de 
los actores del teatro popular sabían leer y escribir, el libreto 
de los coloquios tradicionales de pastores circuló de boca en 
boca, y en eso consistía su inagotable elasticidad. 

Cuando el argumento se pasó a letras de molde, en manus-
critos de caligrafía tortuosa y plagada de errores gramaticales, 
sirvió de referencia, no de texto canónico o definitivo,10 

Aunque hace referencia a las pastorelas, esto aplica para el en-
tremés. Esto puede constatarse en el manuscrito, al menos en 
el del Coloquio de los Reyes, en el que se menciona, al final del 
manuscrito, que fue “Dictado Por José H. Quiñones y Por 
mano y Pluma de Andrés Bonilla a 7 de Marzo de 1911. Esta 
copia se hizo á pedimento de todo el bario de San Pedro y Fir-
maron los que supieron”11 (Fig. 3). Es decir, se puede esperar 
que hubiera algún soporte escrito que fue dictado y copiado 
por los habitantes del Barrio. A este soporte se le podría seguir 
la pista a partir de las noticias que se tienen de Coloquios si-
milares representados en otras partes de Jalisco, como el famo-
so Auto de los Reyes de Tlaxomulco (cuyas noticias se remontan 
a 1587).

Sin embargo, tengamos en cuenta que los mayorales (los 
encargados de organizar y presentar el coloquio en la comuni-
dad) también cambiaban, cortaban o agregaban diálogos, in-
cluso en la representación sucedían cambios (o improvisacio-
nes) con mayor o menor éxito que, si eran exitosos, pasaban a 
formar parte del manuscrito. De tal manera, como Camacho 
lo comenta, “Los coloquios [entiéndase el entremés también] 
están, pues, en mutación constante, obedeciendo a los deseos 
del pueblo que los hereda y representa”.12

De manera tal que, en lugar de rastrear el origen del en-
tremés o del circuito por el que habría pasado de mano en 

10 Tomás de Híjar, Las pastorelas en Jalisco…, 88.
11 Coloquio de los Reyes…, (Huejúcar: Manuscrito, 1911). 
12 Eduardo Camacho Mercado, Pasar la palabra (Guadalajara: Universidad 
de Guadalajara, 2004), 48.



Berenice Reyes Herrera / Salvador Lira

95

mano, de boca en boca (al menos en este texto) nos sujeta-
remos a presentar una edición crítica y un primer análisis, si 
bien breve, del personaje que más llama la atención: el negrito 
americano.

Figura 3. Firma de los copistas de El Coloquio de los reyes

Fuente: Imágenes de archivo propio.

El negrito americano

La trama del entremés es la siguiente: el barbero comienza pre-
sentándose, pidiendo disculpas al público por “las faltas” que 
cometiera, entre sus atributos menciona el saber beber, jugar, 
pero también bailar y cantar (y pide que le toquen un jarabe, 
con el que baila y canta). Después se topa con unos “viejos” 
(que se puede pensar que sean personajes como los vejetes 
de los entremeses, es decir, hombres adinerados, raboverdes, a 
veces enfermos, achacosos e incluso impotentes),13 y les ofre-

13 Para ver más acerca del personaje del “vejete” ver Xareni Rangel Guz-



96

“Soy un negrito barbero americano”: caracterización del otro picaresco... 

ce cortarles el pelo y la barba, además de untarles ungüentos 
maravillosos que los harán rejuvenecer; para ello les pide que 
se desnuden, lo cual resulta en una escena bastante graciosa, y 
termina robándoles las ropas y todas sus pertenencias. Al final 
los viejos muelen a palos a un barbero que por ahí pasaba.14 

El Entremés del barbero cuenta con las características com-
partidas que menciona el mismo Asensio: tiene ritmo rápido 
y no se detiene en digresiones, expone una anécdota ágil y 
hace uso de historias subyacentes en el colectivo popular. De 
hecho, cuenta con elementos que pudiéramos considerarlos 
dentro de la tradición dramática del Siglo de Oro, como justo 
el pícaro central, aunque con referencias cercanas al contex-
to de dramatización, como el poblado de Achimec cercano a 
Huejúcar.15 Además, 

[cuenta con] la corta extensión, floja unidad del entremés, fa-
bricado a veces con remiendos cómicos y que contrata con la 
secuencia causal y narrativa de la comedia. El entremés es un gé-
nero inestable, perpetuamente buscando su forma, zigzagueante 
entre la historieta y la revista, la fantasía y el cuadro de costum-
bres. Se apoya sin escrúpulos en todas las formas asimilables de 
divertimento, como el baile, la música, la mascarada.16

También retrata personajes esquemáticos, simplificados que 
son los resortes para una acción “débil”, hay tipos cómicos 
más o menos fijos y ya reconocidos por el público. Además, 

mán, “¿De qué te ríes: la máquina cómica de Cervantes en los entremeses?”, 
Tesis de licenciatura en lengua y literaturas hispánicas, (México: UNAM, 
2015).
14 No queda claro si muelen a palos al negro o a otro barbero. Al inicio so-
lamente se mencionan tres personajes, pero no tiene sentido que el negro 
barbero se quede después de haberlos estafado.
15 Al mencionar que con el ungüento los hizo de Achimec, el personaje de 
don Severo juega con algún significado compartido que implicaba ser de 
ese poblado dentro del municipio de Huejúcar, que ahora por supuesto 
desconocemos.
16 Eugenio Asensio, Itinerario del entremés (Madrid: Gredos, 1971), 40.



Berenice Reyes Herrera / Salvador Lira

97

corresponde a lo que Asensio clasificó como entremés de Bur-
la propiamente dicha.17 Los entremeses de burla escenifican 
eso: una burla, engaño o estafa. Estas burlas están casi siempre 
asociadas a lo material: robos de prendas, de dinero, de ali-
mentos... Estos entremeses presentan paralelismos con formas 
narrativas breves como cuentecillos o narraciones folclóricas. 
Estos esquemas fueron muy utilizados por Rueda y tienen un 
esquema muy parecido: preparación, ejecución y desenlace. 
En este caso, la preparación es cuando el barbero se presenta 
y ofrece sus servicios; la ejecución es la parte más graciosa, en 
la que los viejos están desnudos, con los ojos cerrados, siendo 
desprendidos de sus pertenencias; y el desenlace termina con 
los viejos vengándose a golpes.

Solamente una breve reflexión acerca del personaje del su-
puesto barbero: para presentarse, al inicio de la obra, hace un 
canto de solamente una estrofa que repetirá cuando los viejos 
le pregunten su profesión y también cuando les esté embau-
cando. El canto, acompañado de música, y por supuesto del 
baile, dice lo siguiente: 

Soy negrito americano
mi profesión es barbero
no más los ando tantiando
a ver a cuántos me llevo
ahora que me ando pasiando

Luego, ya hablando, comenta: 

Se crean de mis fraudes
toditos la llevarán
sean parientes o compadres
de mí no se escaparán
ni mis queridas comadres...

17 Asensio clasifica los entremeses cervantinos, pero luego esta clasificación 
es retomada por Huerta Calvo y de ahí es resumida por Xareni Guzmán.



98

“Soy un negrito barbero americano”: caracterización del otro picaresco... 

¿Qué implicaba, para la época, ser un “negrito americano”? 
Es decir, alguien relacionado al trabajo duro, al esfuerzo, a 
la esclavitud, pero que había escapado de todo ello. Sergio 
Fernández sostiene que el pícaro, por fuerza, pertenece a las 
clases bajas y que es “producto del hambre, de la holganza 
y de una ansia incontenible de la libertad”.18 Y justamente 
de ello da cuenta el personaje del barbero: de una extrema 
libertad: libertad que había obtenido al zafarse del trabajo y 
del pertenecer a alguien, libertad para estafar, libertad para 
bailar y cantar, haciendo lo que le gusta en su “ser nómada”. 
El personaje se comporta entonces como el conocido arque-
tipo del pícaro: “cínico, hábil, perezoso, vive al margen de la 
vida normal de los otros hombres y por ello es despreciado y 
maltratado frecuentemente sin misericordia”19. 

El Entremés del barbero entonces, sería una pieza breve, clá-
sica, del género. Cuenta con personajes no muy bien delinea-
dos, pero que se enclavan en los símbolos compartidos por la 
comunidad. Muestra un lenguaje coloquial y no tiene como 
objetivo hacer sentencias morales, sino entretener y divertir a 
los espectadores, diluyendo las barreras entre los personajes, 
los actores y el público. El entremés que nos ocupa, por cómi-
co, ofrece una toma de posición hacia lo que se observa, “en la 
decisión de no tomar en serio las cosas, pero también se trata 
de un proceso de desvalorización y revalorización que reclama 
la voluntad del espectador”.20

Características textuales del testimonio y 
criterios de la edición

En el presente trabajo se realiza una primera edición del En-
tremés del Barbero. Como se ha mencionado, este testimonio 

18 Sergio Fernández, Ventura y muerte de la picaresca (Ciudad de México: 
UNAM-Tesis en Maestría en Literatura Española, 1953), 10.
19 Sergio Fernández, Ventura y muerte…, 11.
20 Xareni Rangel, “¿De qué te ríes...?”, 117.



Berenice Reyes Herrera / Salvador Lira

99

se encuentra almacenado junto con el manuscrito El Coloquio 
de los Reyes…, copiado de 1911. Es evidente, tanto por la te-
mática, como por las características dramáticas, que la obra 
en cuestión al menos se ejecutó en el siglo anterior de su es-
critura. Además, por las formas estilísticas, es probable que la 
obra en realidad fuese una extensión difundida en la región, 
como parte de los procesos de consolidación dramática que, 
como se ha mencionado, pueden considerarse cuales procesos 
de larga duración.

Es de suponer que la obra no tiene “autor”, sino copista, 
como se constata en la Figura 3. De este modo, debe partirse 
de que el entremés, como en Coloquio… en general, es una re-
presentación anotada por la “memoria” de los copistas. En este 
tenor, es importante aclarar que la fijación en el testimonio 
fue en realidad un ejercicio por recuperar una forma textual 
dramática, quizá a manera de texto base para una mayordo-
mía de la festividad. 

Por otro lado, no es posible indicar que efectivamente los 
copistas hayan sido los mismos tanto para el Coloquio de los 
Reyes…, como para el Entremés del Barbero (Fig. 4). De mo-
mento, no es posible indicar una u otra acción. 

Figura 4. Portada del Entremés del barbero

Fuente: Archivo propio.



100

“Soy un negrito barbero americano”: caracterización del otro picaresco... 

El testimonio Entremés del Barbero es un manuscrito en 
letra “cursiva”-“humanista”. Se encuentra unificado en un 
cuadernillo en cuarta. Tiene numerados sus folios en la parte 
superior derecha, son 14 folios, numerados del 1 al 28, verso 
y recto. Atiende, por lo demás, a las características dramáticas 
generales, en tanto que incluye cuáles son los personajes y los 
diversos parlamentos. Sin embargo, no anota ni los números 
de verso, ni tampoco las expresiones o gestualidades que de-
ban tomar los personajes. Tampoco hace especificaciones de la 
tramoya o las disposiciones del espacio escénico. Es decir, se 
trata por tanto de una recuperación “parlamentaria”. 

Para la presente edición se han tomado varias decisiones. 
Cabe señalar que se trata de una primera recuperación, en aras 
de que pueda fundamentar otros trabajos e investigaciones. El 
objetivo es por tanto difundir la obra para un público univer-
sitario. Los criterios son los siguientes:

1.	 Se fijó el texto respetando el “aroma” de la obra dramá-
tica, en el entendido de que se trata de un testimonio 
que se enfatiza en los parlamentos y su fórmula lírica. 

2.	 De este modo, se modernizó la acentuación, la pun-
tuación, el uso de mayúsculas y la ortografía, no obs-
tante, se respetaron los términos o palabras al final de 
cada verso, si acaso hubiese conflicto con la rima. 

3.	 Se incluyó en versales el nombre de actor en su parla-
mento superior. 

4.	 Se incluye en itálicas el acto o acción que el personaje 
deba hacer antes del parlamento. 

5.	 Se respetaron los arcaísmos que estuviesen vigentes por 
el Diccionario de la lengua de la Real Academia Española. 

6.	 Se integraron en la parte derecha el número de verso 
en conjunto de “5”. 

7.	 Cuando hubo una reconstrucción del texto o añadido, 
se incluyó entre corchetes. 

8.	 Se anotaron algunas palabras o conceptos del Diccio-
nario de la lengua y el Diccionario de Autoridades. 



Berenice Reyes Herrera / Salvador Lira

101

Edición del Entremés

Entremés del barbero

Personas que hablan en él

El Barbero
Don Rufino y
Don Severo

El Barbero

Buenas noches a todo el pueblo
lo saludo en general
que las faltas que [yo] tenga
me las han de dispensar.

Yo vengo de transitar 5
por lo todito el mundo entero
haciendo el pelo y la barba
porque soy muy buen barbero.
En donde quiera que yo he estado
mucha fama he tenido. 10

Me levanto de mañana
y me voy a trabajar
dinero lo sé ganar,
pero como soy un 
hombre tan desperdiciado 15
mi trabajo no he logrado
ni lo he sabido lograr.



102

“Soy un negrito barbero americano”: caracterización del otro picaresco... 

Sé beber y sé jugar,
sé bailar y sé cantar,
y para que lo vean que es cierto 20
tóqueme, Señor maestro,
un jarabito al barbero...

Baila y canta
Canta

El Barbero

Soy negrito americano
mi profesión es barbero
no más los ando tanteando 25
a ver a cuántos me llevo
ahora que me ando paseando.

Habla

Soy negrito americano
mi profesión es barbero
no más los ando tanteando 30
a ver a cuántos me llevo
ahora que me ando paseando...

Los que se crean de mis fraudes
toditos la llevarán.
Sean parientes o compadres, 35
de mí no se escaparán,
ni mis queridas comadres...



Berenice Reyes Herrera / Salvador Lira

103

Habla con los viejos

Buenas noches, mis patrones,
se hallan con salud cumplida,
servirles a mis Señores... 40

Habla Rufino

Amigo, disimula
la pregunta en la ocasión
decirnos su profesión
y lo podremos ocupar...

Don Severo

Amiguito, diga usté 45
el arte que usté profesa,
y yo también con llaneza
en algo le serviré.

El Barbero

Señores, les cantaré una canción,
donde se halla en relación 50
mi nombre, oficio
y honores...

Canta

Soy negrito americano
mi profesión es barbero,



104

“Soy un negrito barbero americano”: caracterización del otro picaresco... 

no más los ando tanteando 55
a ver a cuántos me llevo
ahora que me ando paseando.

Don Rufino

Conque usted es americano,
y su profesión barbero,
pues yo Rufino me llamo, 60
y Severo, mi compañero.
Y decíamos con empeño
el lograr hoy la ocasión
de que nos quite un mellón
de años que manifestamos, 65
pues aquí en el [puesto] estamos
haga usted la operación.

Don Severo

Dice muy bien don Rufino,
asiente muy bien sus navajas,
no quede ni migajas 70
de este viejo funfurino (sic.),
que quede mi rostro fino
como un niño de quince años
renovado por sus manos
quedaré buen mozo y fino 75
en unión de don Rufino,
vamos pues al hecho, vamos...



Berenice Reyes Herrera / Salvador Lira

105

El Barbero

Está muy bien, señores,
al momento
voy a traer mi modo 80
de trabajar.

Se va

Cantan los viejos

¡Oh!, qué dicha de volver
a nuestra primera edad, 
quien lo dude, lo verá;
aunque no es cosa 85
de creer cárguese, cárguese,
pues don Rufino
qué tristeza ni que nada
también de gusto cantamos
no porque estamos borrachos, 90
tan solo porque logramos
el ir a quedar muchachos.

Habla Rufino

Qué dicha tan placentera
la que hoy vamos a lograr 
el quedar como luna 95
acabada de llenar... 



106

“Soy un negrito barbero americano”: caracterización del otro picaresco... 

Don Severo

Eso mismo que usted dice
eso mismo digo yo
el quedar como un lucero
y más hermoso que el sol. 100
Vamos pues tomando asiento
mientras que viene el barbero
con chino, navaja y ungüentos...

Don Rufino

¡Ah!, con gusto infinito
mientras que viene el negrito... 105

Los dos

Pues qué se había hecho,
Señor maistrito,
Pues qué se había hecho...
 

Barbero

Pues, Señores, 
el motivo de mi tardanza 110
[es] que en las boticas
no hallaba 
el bálsamo tariguibo (sic.)
que con este a mi destino



Berenice Reyes Herrera / Salvador Lira

107

me aumenta mi trabajar, 115
pero les voy a avisar
que este bálsamo atractivo
en cayendo en el vestido
le suele despedazar,
lo mismo llega a causar 120
cuando éste cae en los ojos
al momento ciegos, locos
trémulos1 peores
que si fueran burros
de aquellos malos y flojos... 125
por eso es muy necesario
de que aprieten muy bien los ojos...

Don Rufino

Pues yo los apretaré
con toditito mi aliento
que no me haga usted jumento2 130
porque ¿qué pareceré? 

También me despojaré 
de toditito mi traje 
porque no se despedace 
con este atractivo ungüento. 135

Mi dinero ni lo cuento
en la chaqueta lo dejo,

1 DRAE. “Que tiembla”.
2 DRAE. “Asno”.



108

“Soy un negrito barbero americano”: caracterización del otro picaresco... 

las onzas en el chaleco
todito aquí lo dejaré
que cumplida nuestra barba 140
muy cabal lo encontraré.

Don Severo

Pues eso mismo que usted dice,
eso mismo digo yo,
también me despojaré
por fuerza a que reúno; 145
dieciocho onzas traigo
yo todito aquí dejaré
que cumplida nuestra barba
muy cabal lo encontraré.

Don Rufino

Pues yo por aquí 150
pongo mi asiento

Don Severo

Pues yo volteado
para acá...

Don Rufino

Yo con la cara 
para acá... 155



Berenice Reyes Herrera / Salvador Lira

109

Don Severo

Yo me volteo con
la cara para allá...

Don Rufino

Yo delante de
usté...

Don Severo

Primero me la hace a mí... 160

Don Rufino

No, señor, primero a mí...

Don Severo

Primero a mí, Señor barbero

Habla El Barbero

Háigase visto qué balallas (sic.)
ya me duelen las mejillas
vayan poniendo sus sillas 165
y déjense de tarugadas,
que yo pierdo de ganar
de dinero un millón...



110

“Soy un negrito barbero americano”: caracterización del otro picaresco... 

Hablan los viejos

Pero no se incomode,
Señor maistrito, 170
que ya estamos como pal pleito.

El Barbero

Está muy bien, mis Señores,
pues con gusto placentero
los empiezo a remozar
pero para empezar a trabajar, 175
maestro, tóqueme el barbero.

Canta el barbero

Adiós porque
ya me voy, me voy
para Compostela3

y siempre echando la pela 180
que para eso soy pulido...

Los dos viejos

Ja… ja... ja...

3 DRAE. Se refiere a la ciudad “Santiago de Compostela”, en la península 
Ibérica.



Berenice Reyes Herrera / Salvador Lira

111

Don Rufino

¡Qué bonito canta
el maestro amiguito!

Don Severo

La verdad 185
me está gustando
nunca me habían hecho
la barba
que me estuvieran
cantando. 190

El Barbero 
Canta

Ya con ésta me despido,
adiós porque ya me voy,
tal vez dirán que aquí estoy
y sólo Dios sabe hasta cuándo.

Se va y se lleva los vestidos de los viejos

Don Rufino

¡Qué bonito canta el 195
maistro amiguito!
Don Severo, la verdad



112

“Soy un negrito barbero americano”: caracterización del otro picaresco... 

me está gustando,
prevéngase usted el espejuelo4

a ver qué tal nos dejó. 200

Don Severo

Sí, que no nos haga bagres.5

No sea nos vaya a dejar
unas chicas
y otras grandes.

Don Rufino

Ándele, Señor maistrito (sic.) 205
que ya mi barba se secó
y ya estoy temblando 
de frío.

Don Severo

Yo estoy titiritando,
pero caramba 210
¡qué buen mozo estoy quedando!

4 DRAE. “Yeso cristalizado en láminas brillantes.”
5 NTLLE. Academia 1914. “Pez de orden de los malacopterigios abdomi-
nales, de cuatro a ocho decímetros de longitud, abundante en la mayor 
parte de los ríos de América, sin escamas, pardo por los lados y blanque-
cino por el vientre, de cabeza muy grande, hocico obtuso, y con barbillas. 
Su carne es amarillenta, sabrosa y con espinas”.



Berenice Reyes Herrera / Salvador Lira

113

Don Rufino

Hombre, amigo don Severo
¿qué no está
con uste el maestro
barbero? 215

Don Severo

No mucho ha
que conmigo ya no está,
hombre, amigo don Rufino,
¿qué no está con usté
el malino6? 220

Don Rufino

Hombre, amigo don Severo
me ha dado en el corazón,
que el negrito picarón
nos dio atole con el dedo.
Tal cosa reciento yo 225
quién sabe si nos robó
este grandísimo tal.

Don Severo

Hombre, amigo don Rufino,
no tal,

6 NTLLE. Diccionario de Covarrubias, 1611. “Vale mal intencionado, mal 
acondicionado, áspero, y escabroso.” 2 DRAE. “Asno”.



114

“Soy un negrito barbero americano”: caracterización del otro picaresco... 

de su ungüento fuerte 230
que nos hizo de Achimeque7

con cuanto pudo abarcar...

Don Rufino

Pues ahora 
quedaremos ciegos,
amiguito don Severo. 235

Don Severo

Pues, amigo, abra
usté los ojos.

Don Rufino

No, amigo, yo no quero
cegar...

Don Severo

Pues ni yo tampoco quero, 240
pues les daré una abiertita,
pero los vuelvo 
a cerrar...

7 El poblado de Achimec se encuentra dentro del municipio de Huejúcar. 
Es probable que esta palabra haya sido adaptada, para la configuración de 
la obra en cuestión.



Berenice Reyes Herrera / Salvador Lira

115

Don Rufino

No, amigo, pues 
¿si ya de abiertos 245
los abrimos
para jamás?

Don Severo

Pues yo ya les di
una abiertita...

Don Rufino

Pues yo también 250
ya les di una 
abiertita...

Don Severo

Pues yo ya los abrí
de a tiro...

Don Rufino

Pues yo también ya 255
los abrí.



116

“Soy un negrito barbero americano”: caracterización del otro picaresco... 

Se miran uno al otro
sigue

Hombre, amigo don Severo,
¿pues qué tiene
usté en la cara?

Don Severo

Pues lo mismo 260
que usté tiene, 
que la tenemos tiznada.

Don Rufino asustado

¿Y nuestras prendas,
amigo?

Don Severo

Pues se las llevó 265
el indino... (sic.)

Cantan los dos y bailan

También el perdido baila
cuando ve que no hay remedio
cárguese, cárguese pues,
don Rufino, 270
qué tristeza ni que nada...



Berenice Reyes Herrera / Salvador Lira

117

Siguen

Digamos en alta voz
qué suerte nos ha tocado
el que nos haigan robado
¡sea por el amor de Dios! 275

Aparece el Barbero

Buenas noches,
mis Señores, 
pero ¿qué [es] lo que sucedió?

Los dos Viejos

Amiguito, ¿no encontró
a un negrito barbero 280
que aquí vino y nos robó
a mí y a mi compañero?

El Barbero

Ja ja ja, 
de risa me caigo yo,
de verlos tan buenos mozos 285
que el negrito los dejó... 



118

“Soy un negrito barbero americano”: caracterización del otro picaresco... 

Los dos viejos

Después del negro maligno
callo por contados pasos...

El Barbero

Ja ja ja, 
hagan como sean gustosos, 290
de risa me caigo yo,
ja ja ja...

Los dos viejos

Deje de estarse burlando,
que así suceden los casos
si no quiere que se acabe 295
esta historia con porrazos...

El Barbero

Ja ja ja,
de risa me caigo yo,
de verlos tan buenos mozos
que el negrito los dejó... 300

Los dos viejos

Después del negro malino
callo por contados pasos,



Berenice Reyes Herrera / Salvador Lira

119

tenga pues para su camino,
llévese aquí estos porrazos...

Lo agarran los dos a golpes

Fin



120

“Soy un negrito barbero americano”: caracterización del otro picaresco... 

Referencias

Asencio, Eugenio. Itinerario del Entremés. Madrid: Gredos, 
1971.

Bajtin, Mijail. La cultura popular en la Edad Media y el Rena-
cimiento: el contexto de Francois Rabelais. Madrid: Alianza, 
2008.

Camacho Mercado, Eduardo. Pasar la palabra. La pastorela 
de Ayotitlán. Guadalajara: Universidad de Guadalajara, 
2004.

DRAE, https://www.rae.es/ (consulta 29/05/2025).

Fernández, Sergio. Ventura y muerte de la picaresca. Ciudad de 
México: Universidad Nacional Autónoma de México-Te-
sis de Maestría en Literatura Española, 1953.

Gobierno del Estado de Jalisco, “Capilla de San Pedro”, Go-
bierno del Estado de Jalisco, https://huejucar.jalisco.gob.
mx/turismo/capillas-tur (consulta 29/05/2025)

González Maestro, Jesús. “Cervantes y el entremés, poética de 
una comicidad crítica”. En XII Coloquio Internacional de 
la Asociación de Cervantistas (XII-CIAC), coordinado por 
Felipe B. Pedraza Jiménez y Rafael González Cañal, 525-
536. Argamasilla de Alba: Madrid, CIAC.

Herrejón, Carlos, “Tradición. Esbozo de algunos conceptos”, 
Relaciones, XV, 59 (1994): 135-149.

Híjar Ornelas, Tomás de. Las pastorelas en Jalisco. Anteceden-
tes, desarrollo y pervivencia de los coloquios de pastores en el 
Occidente de México. Guadalajara: Secretaría de Cultura, 
Gobierno del Estado de Jalisco, 2008.

NTLLE, https://www.rae.es/obras-academicas/diccionarios/nue-
vo-tesoro-lexicografico-0 (consulta 29/05/2025).



Berenice Reyes Herrera / Salvador Lira

121

Rangel Guzmán, Xareni. ¿De qué te ríes? La máquina cómica 
de Cervantes en los entremeses. Ciudad de México: Univer-
sidad Nacional Autónoma de México-Tesis  de licenciatu-
ra en Lengua y Literaturas Hispánicas, 2015. 

Reyzábal, María Victoria. Diccionario de Términos Literarios. 
Madrid: Acento Editorial, 1998.

UNESCO, “El texto de la Convención para la Salvaguardia 
del Patrimonio Cultural Inmaterial”, https://ich.unesco.
org/es/convenci%C3%B3n (consultado en 29/05/2025).



La percepción de la otredad en las orquestas 
típicas femeninas del porfiriato

 
Sonia Medrano Ruiz

Escuela Estatal de Conservación y Restauración “Refugio Reyes”. 
Universidad Autónoma de Zacatecas

“El pensamiento… es dialogante… necesita de un ‘yo’ y un ‘tú’, 
que siempre se establece dentro de un horizonte de un 

‘nosotros’…porque todos…han ido colaborando 
en la constitución del mundo de la cultura” 

Enrique Dussel.1 
 

El presente ensayo tiene la finalidad de analizar el signifi-
cado de la otredad2 en el caso específico de dos orquestas 

típicas, una del interior y otra de la capital mexicana, mismas 
que se vieron envueltas en una competencia por obtener la 
distinción de representar el arte musical mexicano en la Expo-
sición Colombina de Chicago en 1893. A través de bibliogra-
fía y notas periodísticas, observaremos el contexto histórico, 
las nuevas ideas que circularon en la época, sin soslayar las di-
ferencias del entorno en el que ambas agrupaciones surgieron 
y se desarrollaron; conoceremos su repertorio, imagen, estilo, 

1 Enrique Dussel, América Latina: Dependencia y Liberación, (Argentina: 
Ediciones Fernando García C., 1964),74.
2 Nota: Otredad.- Condición de ser otro. Ver en DRAE, consultado el 05 
de enero de 2024. https://dle.rae.es/otredad?m=form 



Sonia Medrano Ruiz

123

así como la respuesta del público. De igual forma, destacamos 
el soporte de figuras liberales que estuvieron detrás de ellas 
apoyándolas para lograr su objetivo de proyectar el trabajo 
artístico de la mujer en un escenario internacional. 

Hacia las primeras décadas del siglo XX, diversos filóso-
fos plantearon teorías basadas en la fenomenología3 y en la 
ética,4,tal es el caso de Emmanuel Lévinas quien expuso la 
necesidad de “partir de la relación concreta entre un yo y un 
mundo”5 para entender el juego de poderes en la sociedad y 
para repensar el humanismo helénico, cambiando la mirada 
y centrando la atención en el otro y no en el ego. “El hombre 
no es un sujeto cerrado en sí mismo y autosuficiente, sino un 
ser abierto a la alteridad, constituido por dicha alteridad, e 
infinitamente responsable del otro”,6 por lo tanto era crucial 
tener conciencia del otro para corroborar la existencia misma 
del yo. Recordemos que estas reflexiones surgieron ante la in-
tolerancia racial y las luchas de poder que han detonado las 
guerras mundiales. Por su parte Martin Buber refiriéndose a 
la alteridad expresó: “es el momento en que se establece una 
relación yo-tú, ese momento en que se produce un impacto 
emocional en nosotros que hace que esa persona…tenga un 
valor especial”.7 

3 Nota: “Fenomenología.- Ciencia de los fenómenos, estudia las estructu-
ras que reciben y dan forma a la experiencia subjetiva, así como las diversas 
operaciones que están en juego en el darse de los fenómenos y su recepción 
por parte de la conciencia”. Ver en Concepto. Consultada el 4 de febrero 
de 2024. Fuente: https://concepto.de/fenomenologia/#ixzz8RXzJOWgz
4 Nota: Ética.- Conjunto de normas morales que rigen la conducta de la 
persona en cualquier ámbito de la vida. Fuente: DRAE, consultado el 4 de 
febrero de 2024. En: https://dle.rae.es/%C3%A9tico#H3y8Ijj
5 Emmanuel Lévinas, Totalidad e Infinito (Salamanca: Editorial Sígueme, 
1977), 61.  
6 Ver en: Julia Urabayen. Emmanuel Lévinas.  Reflexiones sobre la vida del 
humanista. PDF. Revisado el 20 de enero de 2024. En: https://www.philo-
sophica.info/voces/levinas/Levinas.html
7 Martin Buber, El camino del hombre (México: Editorial José de Olañeta, 
2014), 89.



124

La percepción de la otredad en las orquestas típicas femeninas...

Y en la vida cotidiana ¿Por qué nos impacta saber de la 
existencia del otro? Pienso que es perfectamente normal que 
se active un mecanismo de defensa para buscar en las personas 
que recién conocemos, puntos de diferencia y convergencia; 
más aún, es imposible evitar el conflicto que nos provoca el 
saber que esas otras personas practican las mismas actividades, 
labores o disciplinas; eso indudablemente nos lleva a cuestio-
narnos sobre la aportación real, originalidad y trascendencia 
de nuestros actos, de nuestra cultura e identidad y tratar de 
posicionarnos en un lugar superior. 

La otredad americana 

Dussel denunció que la historia de América siempre ha estado 
supeditada al eurocentrismo y como solución propuso tomar 
conciencia de la otredad para “personalizarnos como cultura 
para socializarnos como civilización”.8 Esto nos recuerda la 
guerra de ideas suscitada entre liberales y conservadores que 
surgió en la sociedad decimonónica, al saberse amenazada 
ante la inminente globalización propiciada por los medios de 
comunicación y en 1892, con motivo de la conmemoración 
del cuarto centenario del encuentro de dos mundos, la re-
flexión de los intelectuales mexicanos partió justamente de la 
discusión que Dussel entablaría en el futuro para el Cono Sur, 
en esa necesidad de repensar la historia en aras de establecer la 
equidad entre el «viejo» y «nuevo» mundo como leemos: 

La historia de esos cuatrocientos años es de sangre, de tiranía 
de crímenes, de ambiciones innobles y de usurpaciones injus-
tificadas; pero también es de heroicidad, de patriotismo, de 
grandeza y de progreso. Muchos héroes […] han dado libertad 
a los hijos de América e independencia al Nuevo Continente 

8 Enrique Dussel, Hipótesis para el Estudio de Latinoamérica en la Histo-
ria Universal (Resistencia, Argentina: Universidad Nacional del Nordeste, 
1967), 81.



Sonia Medrano Ruiz

125

y sin dejar de comprender las ventajas del descubrimiento…
han reivindicado el derecho de propiedad y establecido la con-
fraternidad con todos los pueblos civilizados, estableciendo 
equilibrio en ambos mundos.9

 
Salta a la vista el acto reflexivo sobre lo propio y lo ajeno, par-
tiendo del primer contacto entre los unos que eran «españo-
les» y los otros, los «nativos americanos», observamos la otredad 
sustentada en dos elementos «poder» versus «sometimiento», el 
poderoso subordina al débil. No obstante, en el discurso se exal-
ta la libertad conquistada por los pueblos americanos y, ante 
todo, la recuperación y dominio del territorio. En el imagina-
rio colectivo, se gestaba un equilibrio entre ambos mundos que 
marchaban con un objetivo común, incorporarse al mundo del 
progreso armónicamente. Ya no se puntualizó el conflicto de la 
conquista sino el encuentro de los unos con los otros, sin duda 
apreciamos la reivindicación del status de la raza americana en 
un mundo tendiente a la «globalización» provocada por el capi-
talismo y por los inventos que aceleraban las comunicaciones, 
a través del telégrafo, teléfono, ferrocarriles y barcos de vapor. 

En este período los modelos de desarrollo en los ámbitos 
económico, educativo y político-social a imitar, continuaron 
siendo del viejo mundo y lo vanguardista fue, que la cultura 
y las tradiciones jugaron un papel elemental para mostrar la 
«alteridad» de un continente que pretendía gritar a los cuatro 
vientos su conquista de la libertad. La Exposición debía co-
menzar el 1º de mayo y concluir el 31 de octubre de 1893, y 
para ello el Congreso de los Estados Unidos convocó a “todas 
las naciones civilizadas del globo”, y la República Mexicana 
como invitada hizo extensiva la invitación a la sociedad para 
“presentar en el extranjero los progresos...y buscarle nuevos 
centros de consumo á nuestros ricos y variados productos 
naturales”,10 por tal motivo fue nombrada una comisión or-

9 La Convención Radical Obrera, 12 de octubre de 1892, pp. 1 y 2. 
10 Ibid.



126

La percepción de la otredad en las orquestas típicas femeninas...

ganizadora de la delegación representativa, y la sección I, co-
rrespondiente al Departamento de Artes liberales, Educación, 
Literatura, Ingeniería, Obras Públicas, Música y Dramática, 
recayó en Fernando Ferrari Pérez, quien publicó una invita-
ción abierta en los principales diarios de circulación nacional, 
junto con el reglamento y memorándum de requerimientos 
para los participantes.     

Una mirada al interior del salón porfiriano

Atisbando tras las ventanas de las casonas, Pilar Gonzalbo se-
ñaló que el arte era un complemento en la vida cotidiana in-
clusive desde las postrimerías del virreinato en México, “gracia 
y desenvoltura […] agilidad y ritmo en los bailes, amenidad 
en la conversación y alguna habilidad musical constituían los 
elementos de una buena educación en las jóvenes aristócra-
tas”.11 En el porfiriato, la libertad de asociación favoreció el 
nacimiento de sociedades informales como logias, salones ter-
tulianos, clubes de lectura y deportivos, en donde las ideas 
liberales cobraban adeptos propiciando cambios en la menta-
lidad cultural, cabe decir que en cualquiera de estos espacios, 
la música era omnipresente al igual que en las sociabilidades 
formales como la escuela o la iglesia. 

La musicóloga norteamericana Candace Bailey, explicó que 
en la Unión Americana en el siglo XIX, las mujeres jóvenes de 
estratos sociales medios y bajos utilizaron sus conocimientos 
musicales para disfrazar su estatus social, inclusive para escalar 
hacia círculos superiores en virtud de que el talento las coloca-
ba en un nivel de educación, cultura y gentiliza mayor.12 Los 
recintos que favorecieron al desenvolvimiento en las artes mu-

11 Pilar Gonzalbo, La educación de la mujer en la Nueva España, (Ciudad de 
México: Secretaría de Educación Pública/El Caballito, 1985), 115. 
12 Candace Bailey, Unbinding gentility. Women making music in the nine-
teenth century south, (Champaign Illinois, EUA: University of Illinois/
press Urbana, Chicago and Springfield, 2021), 22. 



Sonia Medrano Ruiz

127

sicales fueron el teatro pero sobre todo el salón, espacio ideal 
no sólo para interpretar la obra de grandes autores, sino tam-
bién para mostrar al auditorio sus propias composiciones.13 

En el México porfiriano se publicaron catálogos con una 
enorme producción de nuevos autores, destacando Ángela Pe-
ralta, Emilia Mallet, Delfina Mancera, María Fajardo entre 
muchas otras, que saltaron a la fama por haber enviado sus 
obras a diversas ferias mundiales. Bailey dijo que la música fue 
parte del “capital cultural”14 y propició una cadena de cambios 
sociales y agregó que eso no hubiese sido posible sin las men-
tes cultas y abiertas de sus profesores y se preguntó “de dónde 
vinieron, cuáles eran sus círculos sociales y qué los calificaba 
para enseñar a una gama tan amplia de mujeres jóvenes”,15 al 
parecer, en México como en Estados Unidos, los instructo-
res dejaron de lado sus prejuicios para transmitir sus conoci-
mientos a las damas de todos los estratos sociales, propiciando 
cambios de ideas y promoviendo nuevas sociabilidades feme-
ninas16 que transformaron el entorno.  

 
La mujer concertista, un gran salto para la sociedad

La primera orquesta típica femenina del país surgió en Zaca-
tecas en el año de 1889 y nos preguntamos ¿Las filarmónicas 
y sus directivos eran conscientes de la trascendencia de una 
agrupación de esa naturaleza? Considero que sí pretendían 
provocar una reacción en la sociedad puesto que leemos “Ge-

13 Candance Bailey. Unbinding gentility…, p. 23.
14 Ibid., p. 32. 
15 Ibid., p. 108. Texto original: “key questions for interpreting music in the 
United States during the nineteenth century deal with the teachers rather 
than the pupils: where did they come from, what were their perceived 
social circles, and what qualified them to teach such a vast social array of 
the South’s young women? Tradujo Irma Saucedo. 
16 Jewel A. Smith, Transforming Women’s Education Liberal Arts and Music 
in Female Seminaries (Chicago, Illinois USA: University of Illinois Press 
Urbana, Chicago and Springfield, 2019), 22. 



128

La percepción de la otredad en las orquestas típicas femeninas...

naro […] se ocupa de organizar otra del sexo bello, y que 
[…] cuenta ya con veinte alumnas […] que mucho va a decir 
en cuanto á la cultura é ilustración del bello sexo zacateca-
no […]”.17 Inferimos que ya existía en la ciudad una típica 
masculina y que los mismos integrantes, organizaron otra con 
mujeres “bastante aprovechadas”, cuya primera intención, fue 
brindarles una opción de aprendizaje musical inexistente para 
el sexo femenino y la segunda, promover su contratación para 
amenizar eventos sociales. No debemos soslayar que ambas 
fueron creadas a imagen y semejanza de la Orquesta Típica 
Mexicana del italiano Carlos Curti y que nacieron cuando él 
vino a dirigir la banda municipal.

Refrendando los antecedentes leemos una carta de Luis 
G. Ledesma en la que afirmó que fue Codina quien tuvo la 
habilidad de “arreglar una orquesta…bajo el mismo sistema 
que adoptó el maestro Curti […] a la cual dio el nombre 
de Típica Zacatecana”.18 Analizando ésta nueva sociabilidad 
musical a la distancia, cobran mayor relevancia las ideas de 
Enrique Dussel sobre la otredad al decir “El pensamiento 
[…] es dialogante […] necesita de un ‘yo’ y un ‘tu’, que 
siempre se establece dentro de un horizonte de un ‘noso-
tros’…porque todos…han ido colaborando en la constitu-
ción del mundo de la cultura”.19 Y en esa construcción de 
un nuevo orden cultural propiciado por la incipiente indus-
trialización, surgieron espacios laborales que paulatinamente 
ocuparon las mujeres, y junto con ello se abrió un abanico 
de posibilidades para la educación femenina, sin embargo, 
se suscitaron opiniones encontradas tras su incorporación al 
trabajo asalariado, no tanto en el arte como veremos adelan-
te, pero sí cuando incursionaron como obreras en fábricas y 
maquiladoras. 

17 Crónica Municipal, Zacatecas, 7 de febrero de 1889, p. 3.
18 Luis G. Ledesma, carta publicada en Diario del Hogar, Ciudad de Méxi-
co, 3 de septiembre de 1892, p. 2.
19 Enrique Dussel, América Latina: Dependencia…, 74.



Sonia Medrano Ruiz

129

Preguntémonos ahora ¿Cuáles eran las fuentes de las ideas 
de emancipación y libertad femenina? Uno de los periódicos 
más conocidos de la época era El Álbum de la mujer, en cuyas 
páginas encontramos plasmadas la opinión de las señoras Gi-
meno de Flaquer, De Acuña y otras damas, que firmando con 
seudónimos exponían que la vanidad y egoísmo del hombre se 
oponía al triunfo del ideal de la mujer, que ya desde entonces 
pugnaba por la igualdad en el salario y por oportunidades de 
trabajo para ella. Un ejemplo es el artículo de I. de la M., quien 
denunció abiertamente que muchos obreros derrochaban en 
las cantinas el pago semanal llegando a casa con las manos 
vacías. Consideraba un sarcasmo que los gobiernos hablasen 
de civilización y progreso, cuando las obreras eran explotadas 
laboralmente y mal retribuidas económicamente en relación 
con el género masculino. Argumentó también “bastaría que 
el hombre recordara que mejorando la condición material de 
la mujer, no pierde ninguno de sus derechos, sino que por el 
contrario, se engrandece y allana los obstáculos que un día 
pueden interceptar el vacilante y fatigoso paso de su hermana, 
de su esposa y aún de sus hijas”.20 Denunció abiertamente 
los conflictos que enfrentaban las viudas que se convertían en 
cabeza de familia y quedaban sin sustento y con muchas bocas 
que alimentar. La solución según I. M., radicaba en abrir es-
pacios de trabajo y como consecuencia: 

[…] mejorarían las condiciones del pueblo, del cual es el alma 
la mujer […] Ensanchad su esfera de acción, remunerad de-
bidamente su trabajo; así la engrandeceréis, le daréis la idea 
justa de su propio valer, y si un día la desgracia abruma á las 
familias con su peso, la mujer tendrá elementos para hacer 
frente a ella […] Podrá mantener a sus hijos, valiéndose del 
preciado recurso de un trabajo bien remunerado y amparada 
por la ley.21

20 El Álbum de la mujer, 8 de febrero de 1885, p. 4.
21 Ibidem.



130

La percepción de la otredad en las orquestas típicas femeninas...

Por su parte la directora de ese diario criticó las ideas de Au-
gusto Comte, quien afirmaba desde su doctrina positivista “El 
sexo femenino está llamado á la obediencia, por ser el sexo 
afectivo […] la biología comparada demuestra claramente 
que […] está constituido en una especie de infancia eterna”,22 
agregando que, por lo tanto, en caso de desamparo, debía ser 
protegida por sus familiares y confinada a la vida privada. La 
señora Gimeno de Flaquer cuestionó esa filosofía, expresando 
que le parecía extraño que un sabio matemático, historiador, 
astrónomo y maestro, abrigase “ideas tan retrógradas respecto 
á la mujer, ideas que sólo los hombres más oscurantistas pue-
den admitir. Estas palabras encierran bajo una bella forma la 
nulificación de la mujer, pues le prohíben toda participación 
en la industria, en el comercio y hasta en el arte”,23 añadió que 
Comte condenaba a la mujer a posicionarse en un lugar subal-
terno en la ciencia, en la sociedad, en la familia y que si, según 
él, su papel principal radicaba en ejercer influencia moral en 
sus descendientes, caía en una contradicción al condenarla a la 
pasividad absoluta, al servilismo, a la dependencia masculina 
y manteniéndola ajena al mundo exterior, desconociendo los 
ideales del progreso y los deberes sociales de los individuos. 
Para ella era crucial un cambio de mentalidad y explicó “La 
mujer no quiere depender más que del trabajo, porque el tra-
bajo es la única dependencia que no hiere la dignidad, la única 
dependencia que no envilece”.24 Como ella, otros hombres 
abogaban por instruir a la mujer en virtud de que es la prime-
ra educadora de los futuros ciudadanos. Leemos entre líneas la 
lucha por la apertura de espacios laborales para ellas. 

La Ley de Instrucción de 1868 sentó las bases para la aper-
tura de la Escuela Secundaria para Personas del Sexo Femeni-
no, fue el intelectual Gabino Barreda quien a manera de  justi-
ficación denunció  “la descuidada y fatal educación que hasta 

22 El Álbum de la mujer, 2 de agosto de 1885, p. 2.
23 Ibidem.
24 Ibidem.



Sonia Medrano Ruiz

131

aquí se ha dado a la mujer; de quien forzosamente recibimos 
nuestras primeras nociones del mundo y del hombre”,25 Lour-
des Alvarado añadió que “la educación científica llevaría a la 
mujer a abordar los hechos de la vida cotidiana de manera ob-
jetiva y racional”.26 Personajes como Barreda, Genaro García, 
Alfredo Bablot, Juan de Dios Peza, y para el caso de Zacatecas, 
Jesús Aréchiga, Genaro Codina, Luis G. Ledesma, Fernando 
Villalpando, entre otros, apoyaron esas iniciativas para el de-
sarrollo femenino en materia educativa y cultural. 

¿En el ámbito artístico existieron los mismos conflictos? 
Considero que para las mujeres de élite fue más fácil ingresar 
en el mundo del arte que para las de clase baja, en virtud 
de que para las primeras, era parte de su formación integral, 
mientras que para las otras, era imposible pagar institutrices o 
una colegiatura, no obstante, la ley de instrucción mencionada 
abrió nuevas oportunidades. Las escuelas públicas de instruc-
ción elemental, hospicios de artes y oficios, pero sobre todo las 
de educación superior, normales y conservatorios, ofertaron la 
figura de alumna supernumeraria en las materias de dibujo y 
música, sin que eso implicara estar inscrita en la institución y 
llevar la carga curricular reglamentaria, naturalmente esa mo-
dalidad implicaba no recibir ninguna distinción o diploma. 

El siguiente anuncio nos da la certeza de que la novel 
agrupación femenina fue conformada como una sociedad fi-
larmónica, encabezada quizá por hijas, hermanas o familiares 
de músicos. Los directores fueron los hermanos Primitivo y 
Eliseo Calero y entre esas veinte alumnas destacan los nom-
bres de sus hermanas Jovita y Manuela, bien pudieron haber 
conformado un cuarteto de cuerdas para amenizar las tardes 
de tertulia y después abrir las oportunidades para enseñar a 
más compañeras.

25 María de Lourdes Alvarado, La Educación “superior” femenina en el Mé-
xico del siglo XIX. Demanda social y reto gubernamental (México: UNAM/
Plaza Valdés, 2004), 150.
26 Ibid., pp. 150-151.



132

La percepción de la otredad en las orquestas típicas femeninas...

Crónica Municipal, Zacatecas, 7 de febrero de 1889, p. 3.

Por Ledesma sabemos que se trató de una iniciativa de par-
ticulares, es decir, no pertenecían a ninguna institución en 
virtud de que los ensayos se hacían en el hogar de dicha fa-
milia y que se trataba de aficionadas que estaban aprendiendo 
a hacer música y que su antecedente directo fue la orquesta 
típica masculina. Tal pareciera que rápidamente se instauró 
en el gusto de los zacatecanos que hubo necesidad de crear 
la otra, y nótese que ambas surgieron durante y después de la 
estancia de dos años de Carlos Curti y de su hermano Juan en 
Zacatecas. 

Pero, ¿qué implicó ser una mujer filarmónica en esa época 
en el interior de la república?  Los antecedentes de la ex-
presión musical femenina provienen del salón tertuliano y 
considero que poco a poco traspasaron el límite íntimo del 
hogar para acudir a festividades en casas de amigos y des-
pués quizá a eventos cívicos, a fiestas y bailes privados. Aquí 
la percepción de Luis G. Ledesma en cuanto al espacio de 
trabajo que era “la casa de D. Primitivo y D. Eliseo Calero, 
director el primero y subdirector el segundo de la orquesta 
de señoritas […] La casa es humilde como lo son los propie-
tarios…lo pequeño del saloncito no proporcionaba la hol-
gura que deberían tener los ejecutantes, para no estorbarse 
los unos a los otros”.27 En la época era común la muestra de 

27 Diario del Hogar, 3 de septiembre de 1892, p. 2.



Sonia Medrano Ruiz

133

avances académicos en sociedad, los exámenes eran públicos 
“constituían la delicia de la sociedad zacatecana, porque á la 
inocencia […] se adunaban la frescura de las voces y el en-
canto de la música”.28 Otros testimonios de veladas cívicas y 
literarias, refrendan el ambiente tertuliano en que hombres y 
mujeres, niños y niñas mostraron sus destrezas y virtuosismo 
en oratoria, poesía, drama y música. Sin embargo, nunca se 
había creado una orquesta de mujeres instrumentistas y mu-
cho menos se pensó que saldrían en una gira de conciertos, 
esto sorprendió incluso en el extranjero pues como lo dijo 
un periodista texano “Sabemos lo raro que es, que las damas 
mexicanas muestren sus capacidades haciendo apariciones 
públicas, esto por el celo con que las mujeres latinas guardan 
sus tradiciones y costumbres”,29 por tal motivo hizo hinca-
pié en que asistieran al gran concierto de la Orquesta Típica 
Zacatecana de Señoritas, que hicieron escala en distintos es-
tados del vecino país, en su ruta rumbo a la Exposición de 
Chicago. Ledesma con su testimonio, nos ayuda a entender 
cómo se desarrolló uno de sus ensayos y aporta datos de las 
sonoridades que percibió: 

Sabía de antemano, que las aficionadas pertenecían a la más 
humilde clase social; que vivían de su trabajo asiduo; que solo 
estudiaban cuando sus ocupaciones domésticas o el desem-
peño de las labores ajenas les dejaba un rato de descanso […] 
Apenas daba crédito a mis oídos, me hacía violencia para con-
vencerme de que aquellas señoritas […] eran las que de una 
manera uniforme, correcta y unísona, tañían los bandolones 
primeros y segundos, los salterios y los bajos. El arpa de pe-
dales, los violines y violoncellos, la flauta, la viola, no discre-
paban un ápice ni en tiempo ni en tono con los demás ins-
trumentos y todos ellos formaban un conjunto positivamente 
admirable.30

28 Ibidem. 
29 The Evening News, Waco, Texas, August 26, 1893, p.6.
30 Diario del Hogar, 3 de septiembre de 1892, p. 2.



134

La percepción de la otredad en las orquestas típicas femeninas...

También aclaró que sus instrumentos no eran de buena cali-
dad y que el gobernador Aréchiga les costeó vestuario y calza-
do para sus presentaciones y se había comprometido a mejorar 
el instrumental, porque incluso el arpa no era de ellas, era de 
Juan Curti, quien viendo la destreza y talento de las niñas, de-
cidió prestárselas. Muchas fueron las dificultades que atrave-
saron las integrantes de ésta orquesta en el interior del país, en 
donde no existía un conservatorio de música ni academias es-
pecializadas, sin embargo, los hermanos Calero inconscientes 
de lo trascendental que en un futuro sería éste acto, lograron 
difundir un modelo de aprender la música en Zacatecas, ya no 
a través de las bandas que estaban conformadas por adultos, 
jóvenes y niños de sexo masculino. A diferencia de esas, la 
Orquesta Típica Zacatecana de Señoritas probó que la mu-
jer poseía la capacidad de aprender y mostrar en público sus 
habilidades, y que con pocos recursos se podía hacer buena 
música. 

Una orquesta hecha por encargo 

Analizaremos otra típica que nació en el Conservatorio de 
México y fue creada bajo la iniciativa de damas de la élite, que 
en coordinación con el director, propusieron financiar el viaje 
a la Exposición de Chicago con el objetivo de mostrar “un 
producto de los adelantos de este Establecimiento y como una 
muestra de nuestra música nacional”.31 Naturalmente, todas 
eran alumnas inscritas, casi todas pertenecían a la clase media 
y algunas eran hijas o familiares de intelectuales, profesionis-
tas o personas del mundo del arte. Según nuestra fuente, el 
director les comunicó la idea a todas las estudiantes del plantel 
y 32 de ellas se sumaron al proyecto con gran entusiasmo y 
una vez que les asignaron sus instrumentos, trabajaron ardua-
mente por cuatro meses hasta lograr presentar dos obras “La 
obertura Pique Dame de Suppé y la mazurka La Bella de Wal-

31 El Tiempo, 5 de julio de 1893.



Sonia Medrano Ruiz

135

dteufel”,32 en audición exclusiva para un grupo de médicos 
celebrada en el Teatro del Conservatorio el 2 de diciembre de 
1892. 

Si bien la idea provino de la iniciativa privada, destaca el 
respaldo institucional de la primera casa de estudios musicales 
del país y era bien sabido el apoyo de la señora Carmen Rubio 
de Díaz para el éxito de la empresa. En cuanto a su imagen, 
ellas llevaban un vestido blanco con un listón azul en la cintu-
ra, altamente contrastante con el estilizado traje de China Po-
blana de las zacatecanas. También el repertorio fue casi en su 
totalidad de obras instrumentales de autores europeos y, por 
último, la Orquesta de Señoritas del Conservatorio integrada 
por 27 alumnas, debutó con una dotación instrumental simi-
lar a la típica de Curti y como toque personal incorporaron 
una nueva sección de 3 mandolinas y un contrabajo. 

Con todas esas condiciones favorables ¿por qué no acudie-
ron a la Exposición de Chicago? El mismo autor explicó que 
sus benefactoras habían prometido que se harían cargo del 
viaje de ida y vuelta a Chicago por tiempo ilimitado, además 
les regalarían un traje “para presentarse en el Edificio de la 
Exposición de México […] con la decencia que corresponde 
á uno de los primeros planteles de México”.33 Notamos que la 
imagen que querían proyectar era la acostumbrada en Escue-
las y Conservatorios de Europa, y quizá para diferenciarse de 
la otra típica de «las cirqueras». Las artistas tendrían permiso 
de dar audiciones en otras latitudes para con sus productos 
“recompensar sus afanes”, realizarían un concierto de benefi-
cio en el Teatro Nacional para recaudar fondos para sus gastos 
personales, es destacable en ellas también, que con su labor 
se hicieron acreedoras por derecho a cierta gratificación eco-
nómica, sin embargo, continuó el cronista “después de tanto 
trabajo […] se les dice a última hora que ya no hay nada […] 
porque los gastos importan cerca de ocho mil pesos […] y no 

32 El Siglo Diez y Nueve, 6 de diciembre de 1892, p. 3. 
33 El Tiempo, 5 de Julio de 1893, p.2.



136

La percepción de la otredad en las orquestas típicas femeninas...

están los tiempos para eso.34 La anterior fue la respuesta de 
sus patrocinadores y creemos que la razón para disminuir el 
presupuesto proyectado, fue la caída del precio de la plata,35 
hecho que llevó a cancelar la gira de la Orquesta de Señoritas 
del Conservatorio Nacional a la Feria de Chicago.

Para concluir, la pregunta obligada es ¿por qué la orquesta 
zacatecana sin apoyo institucional logró representar a Méxi-
co en la Exposición? Recordemos que desde 1889, la Típica 
Zacatecana de Señoritas puso en relevancia la incorporación 
femenina al campo laboral, desde el momento en que fue 
creada se promocionó para obtener recursos y los consiguió 
trabajando en la ciudad de Zacatecas y “en varias capitales del 
interior”,36 siendo reconocida en la región como una peque-
ña empresa, y cuando fue invitada a la Ciudad de México ya 
gozaba de cierta fama, por ello realizó una temporada de más 
de 40 conciertos, itinerando en poblaciones y ciudades con 
el Circo Teatro Orrin con un éxito arrollador como podemos 
constatar en la crónica de la noche de su debut: 

Las jóvenes de la Estudiantina de Zacatecas aparecen gallarda-
mente en el palco escénico. Enaguas rojas adornadas de negro; 
rebozo á rayas azules; camisa bordada, de manga corta, trenzas 
desceñidas y sueltas por la espalda, rematando en nudos de 
cintas […] Zapatos amarillos […] y ¡mucho donaire! ¡He ahí 
la Estudiantina de Zacatecas! ¡Típica graciosa! […] La prime-
ra pieza de las que ejecutan, tiene una parte cantada y otra 
silbada. Tocan con mucho sentimiento y corrección y jamás 
se oye una nota discordante. Como era natural, la noche del 
estreno, el entusiasmo del público no tuvo límites. ¡Viva Za-
catecas! ¡Viva México! gritaban las multitudes en las gradas. La 
Estudiantina tuvo que repetir dos piezas: “El cobrero feliz” y 
una parte de “Aires Nacionales”. Se advierte en las jóvenes de 

34 Ibid.
35 Mauricio Tenorio Trillo, Artilugio de la Nación moderna, México en las 
exposiciones universales, 1880-1930 (México: FCE, 1998), 44-45.
36 El Diario del Hogar, 26 de febrero de 1893, p. 3.



Sonia Medrano Ruiz

137

la orquesta típica, alguna timidez. Todavía no tienen el desen-
fado de los artistas de profesión. Esa natural modestia es un 
adorno. Seguramente que llamarán la atención en Chicago y 
que se harán aplaudir mucho. Y en verdad que lo merecen.37

Así, trabajando con modestia fue como recaudaron fondos 
para acudir a su gira internacional y del otro lado de la fron-
tera las notas de periódicos, prueban también la serie de con-
ciertos en diversas ciudades en su ruta hacia Chicago.38  

La revaloración internacional ayudó a la consolidación de 
la orquesta típica como modelo para la práctica femenina de 
la música instrumental en las instituciones educativas o en el 
ámbito privado, hecho que no tardó mucho en propagarse 
en las principales escuelas mexicanas, en la Ciudad de Méxi-
co la de Señoritas del Conservatorio,39 y otras en ciernes en 
Chihuahua,40 en Jalapa,41 Orizaba42 y Veracruz.43 Más allá de 
las fronteras, también se propagó la moda de las orquestas 
femeninas, no obstante, aún quedan líneas de investigación 
pendientes, por ejemplo, desconocemos si las mujeres de am-
bas orquestas interactuaron o se conocieron al menos, no du-
damos que más de una conservatoriana hubiese presenciado 
alguno de sus múltiples conciertos en la capital. Lo que si 
creemos es que las artistas capitalinas se sintieron desplazadas 
y por ello hicieron publicar su inconformidad quizá respalda-
das por sus amistades, puesto que la nota comienza con “Se 

37 El Universal, 28 de febrero de 1893, p. 4.
38 Ver: Sonia Medrano Ruiz, Las orquestas típicas en México. De la Invención 
a la consolidación de una tradición, (Zacatecas: Instituto Zacatecano de 
Cultura/Medea Print, 2021), 146-149.
39 El Tiempo, 5 de Julio de 1893, p.2.
40 El Correo Español, 29 de septiembre de 1893, p. 2.
41 El Tiempo, 27 de julio de 1893, p.4.
42 El Teatro Cómico, 02 de julio de 1893, p. 4.
43 La Patria, 28 de junio de 1893, p.3. Nota: El Gobierno de Veracruz 
donaría $820.00 para compra de instrumentos para formar una Orquesta 
de Señoritas en la Escuela Normal Veracruzana.



138

La percepción de la otredad en las orquestas típicas femeninas...

nos remite para su publicación lo siguiente”,44 con justo dere-
cho hicieron público el reclamo ante la sociedad.

Un par de años después, los periodistas dieron seguimiento 
a cierta campaña de desprestigio a la orquesta del circo refirién-
dose despectivamente a la Típica Zacatecana de Señoritas, y 
ante todo, destacando más los conflictos que sus logros. Lee-
mos que seguían cosechando éxitos “desgraciadamente, según 
saben nuestros lectores, en materia pecuniaria les ha ido muy 
mal á las simpáticas artistas”.45 Igualmente hubo comentarios 
para denunciar el “Embargo indebido”46 que sufrieron en So-
nora cuando les embargaron sus instrumentos por no poder 
pagar el hotel cuando el promotor canceló varios conciertos, y 
también hubo muchas voces encontradas por el nulo apoyo de 
la señora Carmen Romero Rubio ante la solicitud de Primi-
tivo Calero47 para llevar a la orquesta de regreso a Zacatecas.  

Observando los acontecimientos a 130 años de distancia, 
descubrimos que, en Chicago, los ojos del mundo estuvie-
ron posicionados en las filarmónicas, que cantaban, silbaban 
y tocaban, arrancando vivas y aplausos. Sin duda fue algo sin 
precedentes que hizo visible a la artista mexicana y como ha-
bían vaticinado, dieron testimonio de la liberalidad social y de 
la cultura e ilustración48 de la mujer concertista Zacatecana, 
pionera en ese ámbito en México.

44 El Tiempo, 5 de julio de 1893, p. 2.
45 La Patria, 2 de mayo de 1894, p.3.
46 El Tiempo, 6 de octubre de 1894.
47 La Patria, 24 de abril de 1895. El Tiempo, 24 de abril de 1895, p. 3.
48 Crónica Municipal, Zacatecas, 7 de febrero de 1889, p. 3. 



Sonia Medrano Ruiz

139

Bibliografía

Alvarado, María de Lourdes. La Educación “superior” feme-
nina en el México del siglo XIX. Demanda social y reto 
gubernamental. México: UNAM/Plaza Valdés, 2004.

Bailey Candace. Unbinding gentility. Women making music in 
the nineteenth century south. Champaign Illinois, EUA: 
University of Illinois/press Urbana, Chicago and Spring-
field, 2021. 

Buber, Martin. El camino del hombre. México: Editorial José 
de Olañeta, 2014.

Dussel Enrique. América Latina: Dependencia y Liberación. 
Argentina: Ediciones Fernando García C., 1964.

Dussel Enrique. Hipótesis para el Estudio de Latinoamérica en 
la Historia Universal. Resistencia, Argentina: Universi-
dad Nacional del Nordeste, 1967.

Gonzalbo, Pilar. La educación de la mujer en la Nueva Espa-
ña. Ciudad de México: Secretaría de Educación Pública/
El Caballito, 1985. 

Lévinas, Emmanuel. Totalidad e Infinito. Salamanca: Edito-
rial Sígueme, 1977.  

Medrano Ruiz, Sonia. Las orquestas típicas en México. De la 
Invención a la consolidación de una tradición. Zacatecas: 
Instituto Zacatecano de Cultura/Medea Print, 2021.

Smith, Jewel A. Transforming Women’s Education Liberal Arts 
and Music in Female Seminaries. Chicago, Illinois: Uni-
versity of Illinois Press Urbana, Chicago and Springfield, 
2019. 

Tenorio Trillo, Mauricio. Artilugio de la Nación moderna, 
México en las exposiciones universales, 1880-1930. Méxi-
co: FCE, 1998.



140

La percepción de la otredad en las orquestas típicas femeninas...

Urabayen Julia. Emmanuel Lévinas.  Reflexiones sobre la vida 
del humanista. PDF. Revisado el 20 de enero de 2024. 
https://www.philosophica.info/voces/levinas/Levinas.
html

 

Hemerografía

Crónica Municipal, Zacatecas, 7 de febrero de 1889, p. 3.

Diario del Hogar, 3 de septiembre de 1892, p. 2.

Diario del Hogar, 26 de febrero de 1893, p. 3.

El Álbum de la mujer, 8 de febrero de 1885, p. 4.

El Álbum de la mujer, 2 de agosto de 1885, p. 2.

El Correo Español, 29 de septiembre de 1893, p. 2.

El Siglo Diez y Nueve, 6 de diciembre de 1892, p. 3.

El Tiempo, 5 de julio de 1893.

El Tiempo, 27 de julio de 1893, p. 4.

El Tiempo, 24 de abril de 1895, p. 3.

El Teatro Cómico, 02 de julio de 1893, p. 4.

La Convención Radical Obrera, 12 de octubre de 1892, pp. 1 y 2. 

La Patria, 24 de abril de 1895.

La Patria, 28 de junio de 1893, p. 3. 

The Evening News, Waco Texas, August 26, 1893, p. 6. 



Representaciones de la otredad. Diseño 
publicitario sobre la higiene personal en el 

México posrevolucionario

Carolina Magaña Fajardo
Universidad Anáhuac México

Universidad Nacional Autónoma de México

Introducción

Al examinar revistas y periódicos de principios de media-
dos del siglo XX es evidente la abundancia de anuncios 

publicitarios dirigidos a la población, centrados principal-
mente en la comercialización de productos medicinales, de 
higiene personal y limpieza para el hogar. La mayoría de estos 
anuncios resaltan la promesa de mayor felicidad, atractivo y 
pertenencia a una clase social superior al utilizar dichos pro-
ductos. Por lo tanto, este documento plantea las siguientes 
preguntas: ¿cómo se identifica a la “otra persona” a la que se 
insta a unirse a cierto grupo social con mayores beneficios en 
términos de higiene?, ¿cómo influyó el diseño publicitario de 
manera generalizada en la construcción de una imagen y en 
la adopción de ciertos comportamientos para pertenecer a la 
modernidad?, ¿cómo se representaba a los “otros” según sus 
prácticas de higiene personal en la publicidad? y ¿cuáles eran 
los ideales estereotipados de belleza e higiene que contribuían 
a la construcción de la “otredad”?



142

Representaciones de la otredad. Diseño publicitario sobre la higiene...

Para analizar estas interrogantes es crucial explorar los con-
ceptos de otredad, diseño publicitario e higiene dentro del 
contexto histórico de México durante la posrevolución. Para 
ello, nos centraremos en los medios impresos y periódicos de 
circulación nacional como El Universal, Revista del Hogar y 
Revista de Revistas en el período comprendido entre 1925 y 
1945.

Desarrollo

Cuando nos referimos a “otredad” estamos hablando de la 
representación de la diferencia o lo “otro”. Este concepto im-
plica la creación de objetos, espacios o productos destinados a 
destacarse de lo convencional en su entorno, desafiando nor-
mas establecidas o costumbres previas y presentando una pers-
pectiva única. En este caso particular, el objetivo es identificar 
los estándares de limpieza, belleza y salud presentes en la pu-
blicidad. En las diversas publicaciones de revistas y periódicos 
de la época, se pueden apreciar campañas publicitarias que 
promocionaban diversos productos relacionados con la higie-
ne, como medicamentos y artículos como cosméticos, per-
fumes, cremas, productos de higiene personal y detergentes. 
Estos elementos empezaron a adquirir un valor sociocultural y 
comercial, ofreciendo la perspectiva de una “cura” y la promo-
ción de la “salud”, los cuales de alguna forma sirvieron para 
“educar” a la población mediante elementos visuales o narra-
tivos que contribuyeran a identificar la “otredad” y, a partir 
de ello, generar una identidad cultural y social centrada en la 
salud y la higiene personal.

Para abordar este tema, partiremos del contexto histórico, 
ya que los cambios políticos, sociales y las numerosas epide-
mias entre 1925 y 1950 ejercieron una influencia decisiva en la 
percepción de la “otredad” en el ámbito de la higiene personal.

Durante las primeras dos décadas del siglo XX, México jun-
to con varios países se enfrentaron a un significativo desafío re-
presentado por enfermedades infecciosas, tales como la viruela, 



Carolina Magaña Fajardo

143

tosferina, disentería, difteria y tuberculosis; además, enfermeda-
des transmitidas por mosquitos, como el paludismo, también 
constituyeron una amenaza. Sin embargo, las más devastadoras 
fueron la gripe española (conocida también como influenza, 
muerte púrpura o peste roja), el cólera morbus y la tifoidea, las 
cuales cobraron la vida de miles de personas en el país. Fue por 
ello, que los higienistas europeos influenciaron en México para 
implementar estrategias destinadas a la limpieza de calles y al 
uso de sistemas de alcantarillado. Se prestó atención al sanea-
miento y se aprobó la construcción de sistemas de desagüe en la 
Ciudad de México, incorporando así instalaciones hidrosanita-
rias en las nuevas construcciones de esa época. Se introdujeron 
elementos como camellones, parques y bulevares en el espacio 
público con el objetivo de prevenir tolvaneras e inundaciones, 
además de incluir áreas verdes y jardines.

Parte de estas contribuciones fueron establecidas en la 
Constitución de 1917, que sentó las bases iniciales de lo que 
se fue transformando en los ideales del nacionalismo mexica-
no y para que José Vasconcelos1 llevara a cabo dos campañas 
de salud alrededor de 1920. La primera tuvo el objetivo de 
fomentar hábitos higiénicos en la población como lavarse las 
manos, cepillarse los dientes, cortarse las uñas, entre otros, 
mediante el uso de textos, folletos y pinturas. La segunda se 
centró en la promoción de la enseñanza del aseo personal. 
Para lograr estos objetivos, según lo indicado por Aréchiga,2 
se implementaron campañas contra el alcoholismo y las en-

1 José María Albino Vasconcelos Calderón fue abogado, político, escritor 
y funcionario público. Fue el primer Secretario de Educación Pública del 
país y rector de la Universidad Nacional de México, a él se le debe el famo-
so lema “Por mi raza hablará el espíritu” (sep, 2010).
2 Ernesto Aréchiga Cordoba, “Educación, propaganda o dictadura sanitaria. 
Estrategia discursiva de higiene y salubridad públicas en el México posrevolu-
cionario, 1917-1945”, Estudios de historia moderna y contemporánea de México, 
33 (2007): [página(s)], recuperado el 30 de mayo de 2021, http://www.scielo.
org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-26202007000100057&l-
ng=es&tlng=es.



144

Representaciones de la otredad. Diseño publicitario sobre la higiene...

fermedades de transmisión sexual, además de identificar las 
enfermedades contagiosas y sus formas de propagación. En 
consecuencia, para contrarrestar la enfermedad, se erigieron 
instalaciones sanitarias destinadas a colaborar en el tratamien-
to de condiciones como el raquitismo, la desnutrición, la ane-
mia y la prevención de la tuberculosis. 

Otro aspecto que México adoptó de los higienistas extran-
jeros y del Consejo de Salubridad fue incorporar la práctica 
del baño y la alimentación como cuestiones de salud pública. 
Esto condujo a la inclusión de la gimnasia y el deporte como 
actividades obligatorias en todos los estratos sociales y niveles 
educativos, sin discriminación de género,3 utilizando los espa-
cios previamente destinados en áreas verdes y parques planifi-
cados con ese propósito.

Este proceso resultó esencial, ya que la adopción de la higie-
ne personal, entendida como el acto de limpiar todo el cuerpo 
con agua y jabón, tomó tiempo en arraigarse como una prácti-
ca habitual en la población mexicana. Incluso, según Staples,4 
la población solía realizar la higiene, el cepillado del pelo y los 
dientes apenas una vez a la semana. Fue precisamente en ese 
periodo cuando ocurrieron simultáneamente dos eventos sig-
nificativos. Por un lado, los avances científicos, como los an-
tibióticos y vacunas, impulsados por las recomendaciones de 
los higienistas para abordar las recurrentes epidemias, y, por 
otro lado, el impulso dado a la industria farmacéutica con el 
mismo propósito. De este modo, la preocupación por la salu-
bridad se volvió un tema frecuente tanto en la gestión pública 
a nivel nacional como internacional. En este sentido, entre 
1925 y 1943, el gobierno mexicano la incorporó gradualmen-
te en su estructura jurídica, legislativa y administrativa.

3 Ibidem.
4 Anne Staples, “Primeros pasos de la higiene escolar decimonónica”, en 
Curar, sanar y educar. Enfermedad y sociedad en México, siglos XIX y XX, 
editado por Claudia Agostoni (Ciudad de México: UNAM, Instituto de 
Investigaciones Históricas, 2008).



Carolina Magaña Fajardo

145

Gracias a los significativos esfuerzos políticos destinados a 
mejorar la salud de la población, se gestó un incipiente nacio-
nalismo popular en este proyecto de nación. Este nacionalis-
mo tenía como objetivo “incorporar a todos los segmentos de 
la sociedad a la vida nacional” y asimilar los valores estéticos 
y políticos aceptados de países “civilizados”, especialmente de 
Europa y Estados Unidos en la cultura popular e indígena. Por 
tanto, en la medida que se desvelaron los avances científicos 
y tecnológicos y se desarrollaron políticas públicas junto con 
campañas publicitarias que promocionaban nuevos productos 
para mejorar la salud, la percepción de la higiene en la vida 
cotidiana de la población adoptó dos enfoques: el medicinal 
y el estético.5

El propósito principal fue cautivar a la mayoría de la po-
blación a toda costa; por ende, las autoridades sanitarias pos-
revolucionarias utilizaron el diseño para crear envases como 
frascos, cajas y tubos. Se llevaron a cabo publicaciones en di-
versos formatos como folletos, carteles, revistas y periódicos, 
así como conferencias, exhibiciones en cine y programas de 
radio, con el fin de brindar una amplia cobertura informativa 
a la población. Es evidente en algunos anuncios que el discur-
so de venta del producto abarca tanto los beneficios medici-
nales como la percepción social de sus efectos. Esto subraya la 
importancia de vincular la incipiente idea del nacionalismo 
mexicano contemporáneo con el diseño de productos, consi-
derado también como un símbolo de modernidad.6 

Justamente en este periodo, Aréchiga señala que surgió la 
denominada “educación y propaganda higiénica”,7 la cual re-
conocía a la higiene como una disciplina de la medicina cien-
tífica capaz de instruir a las personas sobre cómo vivir de ma-

5 Magaña Fajardo, Carolina, “Diseño Art déco en productos de higiene per-
sonal y domésticos en la etapa posrevolucionaria para la clase media en la 
Ciudad de México, 1925-1945”, en Academia, XXII, 12 (24) (2022): 5-28.
6 Ibidem.
7 Ernesto Aréchiga Córdoba, “Educación, propaganda o dictadura sani-
taria. Estrategia discursiva de higiene y salubridad públicas en el México 



146

Representaciones de la otredad. Diseño publicitario sobre la higiene...

nera saludable y disfrutar de una “perfecta salud y felicidad”. 
No obstante, para que esta iniciativa tuviera un impacto el 
gobierno optó por implementarla tanto directamente en las 
escuelas públicas como a través de las enfermeras visitadoras 
en los hogares mexicanos. De esta manera, se aseguraba de que 
los estudiantes estuvieran bajo control de las medidas sanita-
rias y pudieran transmitir esos conocimientos a sus familias.8

Como se puede observar, el gobierno tuvo la firme con-
vicción de dotar a los mexicanos de una identidad nacional 
que tuviera matices modernos, es decir, contemporáneos al 
extranjero. Entre tales fines se encontraba sin lugar a dudas la 
higiene, que aparte que mejoraría las condiciones de la vida 
cotidiana en el país, también permitiría una identidad cultural 
al unísono. Zeas Carrillo menciona que en este sentido que la 
dinámica cultural que se llevó a cabo en este periodo, se vio 
influenciada por diversos procesos sociales que impactaron en 
la formación de la identidad individual y colectiva de México. 
Entre estos procesos, como la globalización y transnaciona-
lización, se incluyen prácticas sociales de índole económica, 
política, demográfica y cultural.9 Este reconocimiento del otro 
nos permite entender las maneras en que interactuamos con 
la comunidad. 

En este contexto, la noción de salud e higiene fomenta la 
imitación de un modelo que abarca aspectos estéticos y simbó-
licos, ejerciendo influencia en procesos económicos y cultura-
les al establecer códigos de vestimenta, maquillaje, comporta-
miento y otros aspectos sociales. La búsqueda de una identidad 
individual implica la incorporación de elementos diferencia-
dores, características exclusivas, aspectos originales y un estilo 
único que permita destacar dentro de un grupo social.

posrevolucionario, 1917-1945”, Estudios de historia moderna y contempo-
ránea de México 33.
8 Magaña Fajardo, Carolina. “Diseño Art déco…”.
9 Zeas Carrillo, S, “La identidad desde la otredad” en Cuaderno 150 (Cen-
tro de Estudios de Diseño y Comunicación, 2021/2022): 65-74.



Carolina Magaña Fajardo

147

En este marco se argumenta que la publicidad constituye 
uno de los dispositivos más relevantes para la generación de sig-
nificados sociales en las sociedades contemporáneas. Su función 
principal radica en resaltar de manera constante y repetitiva 
los modos, estilos y preferencias de las clases dominantes, eti-
quetándolos como “distintos” en contraste con otras formas de 
consumo consideradas “corrientes” o “vulgares”. A pesar de ser 
un discurso dirigido de manera indiscriminada, la publicidad 
posibilita discernir entre distintos tipos de consumo, situando 
a cada individuo en su posición dentro de la estructura social. 
Frente a la perspectiva “pasiva” del público, emergen diversos 
enfoques que orientan sus análisis hacia las capacidades de los 
receptores frente a los mensajes que les son transmitidos.10

Los autores Boivin, Rosato y Arribas, sostienen que la an-
tropología es una ciencia que se estableció para elaborar expli-
caciones sobre la “otredad cultural”, de forma que ese “otro 
cultural” se construyó en torno a la noción y como producto 
de desigualdad.11 Canclini por su parte, al hablar del consu-
mo se refiere a que éste por sí mismo da lugar a una clara 
diferenciación y distinción entre las clases y los grupos, que 
ha llevado a reparar en los aspectos simbólicos y estéticos de 
los consumidores. En esos análisis, se sugiere que el consumo 
tiene la capacidad de generar divisiones. No obstante, si los 
integrantes de una sociedad no compartieran los significados 
de los bienes y estos fueran comprensibles únicamente para 
una élite o una minoría que los utiliza, los bienes no cumpli-
rían su función como instrumentos de diferenciación.12 

Desde la perspectiva de la apariencia, las observaciones 
sobre la higiene corporal fueron un tema recurrente en los 

10 Osvaldo Corrales, “Publicidad, consumo y gobierno de la subjetividad”, 
en Comunicación y Medios 144 (2005): 144-151.
11 Mauricio F. Boivin, Ana Rosato, y Victoria Arribas, Constructores de 
otredad. Una introducción a la antropología social y cultural (Buenos Aires: 
Antropofagia, 2006).
12 Carolina Magaña Fajardo, “Diseño Art déco…”.



148

Representaciones de la otredad. Diseño publicitario sobre la higiene...

manuales de urbanidad, especialmente en aquellos publica-
dos a finales del siglo XIX como “El Manual de urbanidad y 
buenas maneras”, conocido popularmente como el Manual de 
Carreño, escrito por Manuel Antonio Carreño en 1853. Este 
libro ofrece lecciones y consejos sobre la conducta apropiada 
en diferentes ámbitos como el hogar, la familia, la escuela y el 
trabajo. Dedica detalladamente 13 páginas a aspectos relacio-
nados con la higiene personal y del hogar,13 esto nos conduce a 
identificar un anhelo de que la sociedad pudiera adoptar com-
portamientos más refinados, a diferencia de aquellos conside-
rados como “los otros”, quienes eran percibidos y señalados 
por sus diferencias. Es imperativo reconocer que el consumo 
desempeña un papel en la configuración de una porción de 
la racionalidad integradora y comunicativa de una sociedad.

Bajo la función de comunicación visual, la publicidad em-
prendió la búsqueda de nuevas estrategias para conectar con 
los consumidores, utilizando una imagen, que previamente 
solía consistir predominantemente en dibujos. En esta épo-
ca, el texto ocupaba un rol más destacado, enfocándose en la 
descripción y explicación de las características tangibles o el 
funcionamiento del producto. 

Por consiguiente, al abordar la percepción y nuestra rela-
ción con los objetos, nos sumergimos en un proceso infor-
mativo que opera como una operación simbólica. En este 
contexto, la interacción del individuo se orienta más hacia la 
forma de estos símbolos que hacia su significado intrínseco. 
Sin embargo, esta representación simbólica tiene la capacidad 
de influir en nuestra conducta y generar diversas emociones. 

En este sentido, la publicidad de cara a las décadas de los 20 
a los 40, tenía como principal función generar sensaciones en 
el consumidor, ya sea por temor ante situaciones socialmente 
embarazosas, como el mal aliento o el no vestirse adecuada-
mente. Por lo que no es de extrañar que los productos más 
socorridos fueron para el aliento, “de tal suerte que para 1950 

13 Ibidem.



Carolina Magaña Fajardo

149

ya habían en el mercado 30 marcas de dentífricos en pasta y 
enjuagues bucales y cepillo de dientes”14.  La Crema Koly-
nos con la propaganda: “Muchachas, si quieren tener dientes 
blancos y atractivos al instante usen crema Kolynos” o “Me 
encantan tus dientes tan lindos y tan blancos”.15 Esta narrativa 
promueve específicamente el uso del objeto y su impacto en 
el receptor, de manera que el mensaje crea un ciclo entre el 
usuario y el receptor, donde quien percibe el mensaje también 
utiliza el objeto de la misma manera y como consecuencia esta 
emoción propicia querer pertenecer “a los otros”.

Un ejemplo de cómo eres percibido por “los demás” se re-
fleja en el siguiente anuncio publicado en un periódico de la 
Imagen 1. 

Imagen 1. Propaganda del medicamento sales de frutas “limosin”. 
Producto para el alivio digestivo por ser antiácido, 

laxante, efervescente y agradable 

Fuente: Periódico El Universal, 1935, Hemeroteca Nacional de Mé-
xico (HNM)

14 Ibidem.
15 Carolina Magaña Fajardo y Liliana Ceja Bravo, “Advertising and emo-
tional design in the construction of the image of mexican women in the 
first half of the 20th century”. En Design for all, 10 (2022): np. 



150

Representaciones de la otredad. Diseño publicitario sobre la higiene...

En esta imagen se destaca con letras mayúsculas: “¡Apena-
dos!, muchas personas cuidan con esmero su aseo de su den-
tadura y, sin embargo, sufren de mal aliento sin darse cuenta. 
El mal proviene casi siempre de la acumulación de impurezas 
y fermentaciones en el estómago e intestinos. Para malas di-
gestiones y el funcionamiento irregular de su intestino, tome 
usted al acostarse o en ayunas…” Con este mensaje, se puede 
identificar a “los otros” que les huele mal la boca por no tomar 
las sales de frutas de marca “Limosin”, pues tal vez la persona 
no sepa que tiene problemas digestivos y su aliento puede ser 
molesto a su interlocutor. Y pues la vergüenza es pensar que se 
habla mal de la persona que tiene ese mal aliento.

Imagen 2. Propaganda del medicamento Forhan´s para las encías. 
La salud y dientes saludables

Fuente: Periódico El Universal, 1935, Hemeroteca Nacional de Mé-
xico (HNM)

De igual forma fue socorrido productos medicinales y es-
téticos para las encías, tal y como se muestra a continuación 
en la Imagen 2 que promueve la pasta de dientes “Forhan´s” 
para la salud y dientes saludables. A lo largo del anuncio, ex-
presa que “la negligencia en defender lo que la naturaleza nos 



Carolina Magaña Fajardo

151

da, al abandono imperdonable, se debe que muchas mujeres 
extraordinariamente hermosas se vean, no obstante, ignoradas 
y desmiradas16“. Con este mensaje transmite como es mejor 
pertenecer o identificarse con las mujeres que son bellas y sa-
ludables para poder ser admiradas y tomadas en cuenta. De 
esta forma exhorta a las mujeres a pensar desde “la otredad” y 
punto de vista principalmente masculino, para que sean de-
seadas.

Asimismo, y no menos importante, existió otro aspecto 
vinculado entre los ideales del nacionalismo mexicano y la 
salud fue la adhesión a la creencia en la “mezcla racial cons-
tructiva” que dio continuidad a la práctica de la eugenesia.17 
Esta teoría, que tuvo sus inicios durante el periodo de Porfirio 
Díaz (1877-1911) y persistió hasta la década de los años 50, 
proponía que para mejorar la sociedad era necesario llevar a 
cabo una selección biológica moderna. Esto se lograría me-
diante medidas preventivas como la restricción matrimonial, 
la esterilización forzada, el control de la inmigración e inclu-
so pruebas de inteligencia. El objetivo de estas medidas era 
combatir las enfermedades contagiosas y promover el mejora-
miento de la raza, con la meta de obtener una población sana 
y numerosa.18 

Por ello, se expone el ejemplo del tratamiento “Zendejas” 
ilustrada en la Imagen 3, en donde se exhorta a la población 
a realizarse estas pruebas para que sean felices en su matri-
monio, ya que “no se debe pensar en el matrimonio hasta no 
purificar su sangre, ya que ¡esto es esencial!” Con ello, la euge-
nesia contribuyó a la construcción de la otredad al establecer 
diferencias jerárquicas y promover prácticas un tanto discri-

16 Ibidem.
17 A fines del siglo XIX el médico británico Francis Galton, inspirado en 
Darwin, definió la eugenesia como la “ciencia del buen nacer” encargada 
del estudio de los mecanismos encaminados al perfeccionamiento de la 
especie humana (Melchor Barrera 2018).
18 Carolina Magaña Fajardo, “Diseño Art déco…”.



152

Representaciones de la otredad. Diseño publicitario sobre la higiene...

minatorias basadas en características biológicas y sociales per-
cibidas como no deseables, pues proponía “pensar dos veces” 
en la procreación de las personas entre grupos étnicos especí-
ficos, personas con alguna discapacidad o alguna persona que 
no cumpliera con los “estándares de inteligencia” marcados 
por los promotores de la eugenesia.

Imagen 3. Propaganda del Tratamiento Zendejas que significa 
sangre pura, vigor y belleza

Fuente: Revista de Revistas, 1927. Hemeroteca Nacional de México 
(HNM)

Y por último, se expone en la Imagen 4, un producto para 
la belleza de la mujer patrocinado por Cutex, esmalte líquido 
para pintar las uñas. En el texto exhorta a la mujer a usar el co-
lor o matiz que armonice con su vestido y sus uñas. Hace én-
fasis en que “Toda mujer distinguida usa hoy esmalte de varios 
matices para sus uñas, variándolos según sus vestidos (…) El 
esmalte líquido Cutex es “chic” y económico; con ello, plantea 
que el usar el esmalte hará a la persona que lo use, pertenecer 
a la gente “chic” con bajo presupuesto, de tal forma que “los 
otros” la percibirán como una distinguida ante la sociedad a 
diferencia de aquellas que no lo usen.



Carolina Magaña Fajardo

153

Imagen 4. Propaganda del esmalte líquido Cutex. Cuanto 
hay para hermosear las uñas

 

Fuente: Revista del Hogar, 1933. Hemeroteca Nacional de México 
(HNM)

Reflexiones finales

Con lo ejemplos ilustrados, se expone cómo cada uno de los 
textos de cada publicidad lleva el mensaje de “ser mejor en 
algo […] si consumes…” y el ser mejor incluye la clase social, 
porque al estar educada y al tanto de lo mejor que existe en el 
mercado, puede adquirir lo que es mejor para ella y su familia 
dado su nivel socioeconómico. Con base en ello, se sostiene 
que la publicidad representa uno de los mecanismos más in-
fluyentes en la generación de significados sociales dentro de 
las sociedades contemporáneas. Su función principal consiste 
en resaltar de manera constante y repetitiva los estilos, modos 
y preferencias de las clases dominantes, clasificándolos como 
“distinguidos” en contraposición a otras formas de consumo 
que son percibidas como “corrientes” o “vulgares”, como pu-
dimos ver en las sales Limosin, que estaba mal visto tener mal 
aliento; o en la pasta de dientes “Forhan´s” para la salud y 
dientes saludables, y que para que las mujeres extraordinaria-



154

Representaciones de la otredad. Diseño publicitario sobre la higiene...

mente hermosas sigan siendo percibidas de esa forma y no al 
contrario. En el tercer ejemplo, con el tratamiento Zendejas o 
el esmalte líquido, deja claro que está dirigido para una élite 
o minoría, por lo que no usarlo, imposibilitaría su función 
diferenciadora de “los otros”, reforzando así las percepciones 
y jerarquías sociales.



Carolina Magaña Fajardo

155

Bibliografía 

Aréchiga Córdoba, Ernesto. “Educación, propaganda o dic-
tadura sanitaria. Estrategia discursiva de higiene y salu-
bridad públicas en el México posrevolucionario, 1917-
1945,” Estudios de historia moderna y contemporánea de 
México, 33 (2007). Recuperado el 30 de mayo de 2021, 
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttex-
t&pid=S0185-26202007000100057&lng=es&tlng=es.

Corrales, Osvaldo. “Publicidad, consumo y gobierno de la 
subjetividad”. En Comunicación y Medios, 144 (2005): 
144-151.

Magaña Fajardo, Carolina. “Diseño Art déco en productos de 
higiene personal y domésticos en la etapa posrevolucio-
naria para la clase media en la Ciudad de México, 1925-
1945”. En Academia, XXII, 12(24) (2022): 5-28.

______ y Ceja Bravo, Liliana. “Advertising and emotional de-
sign in the construction of the image of mexican women 
in the first half of the 20th century”. En Design for all, 10 
(2022). 

Mauricio F. Boivin, Ana Rosato, y Victoria Arribas. Construc-
tores de otredad. Una introducción a la antropología social y 
cultural. Buenos Aires: Antropofagia, 2006.

Staples, Anne. “Primeros pasos de la higiene escolar decimo-
nónica”. En Curar, sanar y educar. Enfermedad y sociedad 
en México, siglos XIX y XX, ed. Claudia Agostoni, 17-42. 
Ciudad de México: UNAM, Instituto de Investigaciones 
Históricas, 2008.

Zeas Carrillo, S. “La identidad desde la otredad”. Cuaderno 
150 (Centro de Estudios de Diseño y Comunicación, 
2021/2022): 65-74.

 



Este libro se terminó el 14 de diciembre de 2025 
en la ciudad de Zacatecas, México. El cuidado de 
la edición estuvo a cargo de Paradoja Editores. 



Los cuatro volúmenes de esta serie editorial son parte del proyecto 
Territorios de la Otredad: Discursos en torno al otro a través de la li-

teratura, el arte y la historia, coordinado por Salvador Lira del Centro 
de Actualización del Magisterio en Zacatecas y Perla Ramírez Magadán 
de la Universidad Autónoma de Zacatecas “Francisco García Salinas”, 
y con la colaboración de investigadores de diversas Instituciones de 
Educación Superior del país. El objetivo de este esfuerzo es explorar las 
diversas manifestaciones de la otredad en contextos literarios, artísticos, 
históricos, educativos, lingüísticos y humanísticos, centrándose en el 
análisis de las gramáticas de alteridad y la representación del “otro” 
como un elemento singular, a veces incluso monstruoso, en diversas 
expresiones culturales. Desde una visión diacrónica y sincrónica, el pre-
sente esfuerzo académico tiene como fin explicar, a través de distintos 
caminos teóricos-metodológicos, cómo es que se ha representado al 
“otro” en distintos soportes, ya sea desde los imaginarios o los procesos 
culturales, en la literatura, el arte y la historia.

El Tomo I. Historiografía está dedicado a la revisión de procesos 
de corta, mediana y larga duración en torno a objetos, testimonios, 
culturas, sociedades o personajes en los “Territorios de la Otredad”. 
Se organiza el libro con una visión temporal, que inicia del siglo XVI 
hasta el siglo XX. Los trabajos cuentan con perspectivas desde la histo-
ria cultural, la historia del arte, la ecdótica, la historia intelectual o la 
historia política. 


	Portada Historiografía
	Otredad. Hitoriografía
	ContraPortada Historiografía

