UNIVERSIDAD AUTONOMA DE ZACATECAS
“FRANCISCO GARCIA SALINAS”

UNIDAD ACADEMICA DE DOCENCIA SUPERIOR
Maestria en Investigaciones Humanisticas y Educativas
Orientacion en Filosofia e Historia de las Ideas

Perspectivas filosoficas de la
inteligencia artificial

TESIS
Que para obtener el grado de:

Maestro en Investigaciones Humanisticas y Educativas

Presenta:

Héctor Rodriguez Cristerna

Director de tesis:

Dr. Guillermo Nelson Guzman Robledo

Co-director de tesis:

Dr. Leobardo Villegas Mariscal

Zacatecas, Zacatecas.
Diciembre de 2019



AGRADECIMIENTOS:

A la Unidad Académica de Docencia Superior y la Maestria en Investigaciones
Humanisticas y Educativas por abrirme sus puertas y permitirme formar parte del

cuerpo estudiantil.

Al Consejo Nacional de Ciencia y Tecnologia (CONACYT), por la beca

otorgada para la realizacién de esta investigacion.

A los docentes de la orientacion en Filosofia e Historia de las Ideas, por

compartir sus conocimientos, su amistad y su experiencia de vida.

De manera muy especial agradezco al Dr. Nelson Guzméan Robledo por su
disposicién y asesoria, cuyos consejos y observaciones fueron guia fundamental en

esta investigacion.

A mis padres y mi familia, por su comprensién y apoyo incondicional a lo

largo de todos estos afios.

A mi esposa Vanessa, por su amor, su motivacion constante y su compafiia

afectiva e intelectual en todo momento.

A mi hija Linda Aleph, por contagiarme de su alegria y energia inagotable,

motor para completar este trayecto.



Indice

INtroducCiOn. ...t 5
Capitulo 1. Inteligencia artificial, un horizonte lejano.........................c.oni 11
1.1 La vida, el alma y la sintesis inorgdnica...............c.c.oovviiiiiininn 11
1.2 Inteligencia y comportamiento inteligente......................coooiin. 20
1.3 Limitaciones técnicas y alcances actuales delaIA........................... 28
1.4 Materialismo dindmico y complejidad emergente............................ 34
1.5 Mecanicismo no determinista..................coooiiiii 37
Capitulo 2. Inteligencia artificial, jel principio del fin? ......................... 42
2.1 Tecnologia, ilusién y destruccion.................oooiiiiiiiiiin, 42
2.2 La posmodernidad que no fue............c.cooviiiiiiiiiiiiiiin 49
2.3 Divergencia entre evolucion natural y progreso técnico.................... 59
2.4 El corazén de las MAaqUinas. ... ....coeuvviiiiiiiiiiiiiiiiinii e 62
2.5 El procesamiento de informacién como esencia vital........................ 67
Capitulo 3. De la libertad y la ética en los seres artificiales.............................. 76
3.1 La ética como raiz del comportamiento observable.......................... 77
3.2 Leyes civiles y leyes fisicas: de lo posible y lo inexorable................... 80
3.3 Las tablas de la ley de la robética..............coooiiiiiiiii 83
3.4 No matards humanos. ..............cociiiiiiiiiiiiiii e 88
3.5 Dilema del tranvia: ;quién deberfa morir?...........c.cooviiiiiiniiinn.. 91
3.6 Obediencia y libertad...................ooiiiii 95
3.7 La inmortalidad del silicio................cooiiiiiiii 100
3.8 El reconocimiento de (10) Otro ser..........c.cccoeveiiiiiiiiiiiiiiiiiin, 103
CONCIUSIONES. ...t 109
Bibliografia..........c.ooiiiiii 118

Filmografia..........oooiiiii 124



Introduccién

Durante gran parte de nuestra historia, hemos considerado a las maquinas como
artefactos no pensantes, creaciones del ingenio humano desprovistas de alma. Los
recientes avances en el desarrollo de la inteligencia artificial (IA) nos permiten
replantear esta cuestion, y abren nuevos debates no sélo en cuanto a la factibilidad
tedrica y técnica de la IA, sino también en torno a sus repercusiones éticas y sociales,

asi como en nuestra manera de concebir la mente y al ser humano.

El presente trabajo nace de tales inquietudes. Méas que un estudio l6gico-
matemaético de la IA, el objetivo es bosquejar un panorama general en un doble
movimiento: por un lado, mostrar las distintas teorias y perspectivas filoséficas que
se encuentran en la base de la discusion sobre la inteligencia artificial; por otro,
sefialar como el desarrollo acelerado de potentes computadoras esta reabriendo
debates filosoficos clasicos en torno a conceptos como mente, conciencia,

pensamiento, alma, vida, y esencia del ser humano.

La filosofia, la ciencia y la tecnologia han seguido caminos que se intersecan
y bifurcan. Desde los fil6sofos y naturalistas griegos como Aristoteles, gedmetras
como Platén, Pitdgoras y la armonia de las esferas, los humanistas y cientificos del
Renacimiento, Giordano Bruno y su defensa del heliocentrismo copernicano,
Descartes y la geometria analitica, son algunos ejemplos que nos demuestran que la
ciencia y filosofia, como actividades en las que prima el intelecto humano, estan mas
cerca de lo que aparentan. No es aventurado decir que la filosofia es madre de la
ciencia: todavia hasta mediados del siglo XIX lo que ahora conocemos como fisica
era estudiado bajo el nombre de “filosofia natural”, como se refleja en una obra
cumbre del pensamiento cientifico, en la que Newton estableci6 las bases de la fisica

clasica: Principios matemadticos de la filosofia natural (1687).



Sin pretender elaborar una filosofia cientifica ni una ciencia filosofica, esta
tesis tiene por objetivo explorar los multiples puntos de contacto y vasos
comunicantes que ligan estos ambitos, en particular en torno a la inteligencia
artificial, un tema actual que reabre importantes interrogantes acerca de lo que

consideramos especificamente humano, y cuestiona su esencia misma.

La inteligencia artificial (IA) despierta un enorme interés lo mismo en los
legos que en la comunidad cientifica, en literatos, artistas y pensadores de la
posmodernidad. En la cultura popular, el escritor Philip K. Dick cuestiona los limites
entre lo natural y lo artificial con sus robots idénticos a los seres humanos en su
novela ; Suerian los androides con ovejas eléctricas? Publicada en 1968, ese mismo afio
Kubrick nos presenta en su film Odisea al espacio 2001 a la potente pero ingobernable
supercomputadora HAL 9000, mientras que Terminator (1984) y Matrix (1999) nos

muestran una imagen post apocaliptica de un mundo dominado por méquinas.

Estas visiones de una inteligencia artificial capaz de competir con el intelecto
humano, antafio reservadas a la imaginacion de cineastas y escritores, comienzan a
filtrarse en la realidad. La tecnologia computacional muestra una evolucién
acelerada: las primeras computadoras digitales datan de la década de 1940, hace
menos de 100 afios, y su capacidad de calculo aumenta en progresion geométrica
hasta niveles insospechados. Como punto de comparacién, consideremos que el
matemadtico inglés William Shanks (1873) trabajé durante 20 afios para obtener 707
decimales de 1 (pi); en 1960, en los albores de la era computacional se lograron
calcular unos 100 mil decimales mediante un ordenador IBM 7094, una maquina del
tamarfio de un piano y con un costo de 3 millones de délares. En 2011, utilizando una
computadora relativamente barata, Alexander J. Yee y Shigeru Kondo calcularon 10
billones de decimales. Y en 2019, utilizando computacién en la nube (alojada en
servidores externos), Emma Haruka Iwao logré el récord actual de 31 mil millones

de digitos.



La inteligencia artificial ha dejado de ser un tema meramente académico, y
ahora abarca las esferas de la politica, la ética y por supuesto la filosofia. No hace
falta recurrir a ninguna teoria conspiratoria para vislumbrar que en el contexto de la
sociedad actual, en donde el conocimiento es poder y se utiliza como una fuerza de
dominio, el primero que desarrolle al méximo esta nueva tecnologia ocupard un
lugar preponderante a nivel mundial, a la altura de las gigantes compafias
omnipresentes: Google, Facebook, Amazon, Apple, Microsoft, y los nuevos
competidores asidticos como Samsung y Huawei, compafiias que mantienen sus

propios proyectos de inteligencia artificial.

Los gobiernos comienzan a considerar sus repercusiones y alcances: China,
llamada a ser la nueva potencia econémica mundial, esta llevando a cabo un
ambicioso proyecto para convertirse también en la primera potencia en inteligencia
artificial; Estados Unidos y la Unién Europea consideran la IA como una de las
principales ramas de investigacion y destinan a ella un considerable presupuesto, y
las preocupaciones internacionales sobre el tema se reflejan en el Informe de riesgos

globales 2017 del Foro Econémico Mundial.

(Por qué la inteligencia artificial despierta en nosotros esta mezcla de
fascinacion y temor? Desde hace siglos, sobre todo a partir de la maquina de vapor,
estamos acostumbrados a convivir con maquinas que nos superan claramente en
fuerza y velocidad. Sin embargo la mayoria de nosotros atn consideramos que los
humanos sobrepasamos a los objetos artificiales en aspectos como la adaptabilidad,
el pensamiento creativo, el uso del lenguaje, el arte, las emociones y el intelecto, lo
cual es verdadero hasta cierto punto. Actualmente las maquinas ya nos superan en
algunas areas tradicionalmente asociadas al intelecto, como la capacidad de calculo
y de memoria, y muestran progresos agigantados en otras, como el aprendizaje
autéonomo y el reconocimiento de patrones. Por eso, para algunos reputados

cientificos como Stephen Hawking no hay ninguna duda de que en algtin punto la



inteligencia artificial logrard sobrepasar el intelecto humano: la verdadera

interrogante es cuando y cudles seran sus efectos en la vida humana.

El debate sobre la inteligencia artificial requiere de finas precisiones. Por tal
motivo, para abordar con mayor detalle en esta temética, en este proyecto se plantea
utilizar un doble enfoque: 1) la filosofia, como pensamiento profundo y estructurado
-que no técnico- acerca del universo y el hombre, y dentro de éste, el estudio de la
psique; y 2) las ciencias computacionales, que anclan sus raices en las matematicas y

la 16gica.

Cada una de estas areas no esta exenta de sus propias polémicas y conflictos.
En particular, la ciencia ha intentado demarcar claramente sus limites y diferencias,
olvidando que su desarrollo se debe precisamente al esfuerzo de la filosofia, y que
hubo una época en que ser filésofo y ser cientifico eran préacticamente sinénimos.
Descartes, uno de los principales filésofos que inauguran el pensamiento moderno,
también aporta en el Discurso del método el pilar de la ciencia moderna: la duda
metddica. El empirismo de John Locke y David Hume, el enciclopedismo de la
[lustraciéon y el positivismo de Augusto Comte serian fundamentales para
sistematizar y delimitar el ambito de la ciencia: simplificando burdamente, se
afirmaba que so6lo la experiencia sensible puede ofrecer una base para el
conocimiento, y por tanto, s6lo lo susceptible de comprobacion en la realidad seria

digno de estudio.

Afortunadamente para la historia del pensamiento humano, no todos los
fil6sofos aceptaron esta supuesta frontera de realidad, impuesta desde una visiéon
limitada y mecénica. Como encargada de pensar la totalidad de lo real y la totalidad
de la experiencia humana, la filosofia continué con el estudio de lo simbdlico, lo
onirico, lo desconocido, las pasiones, el arte, la experiencia estética, la intuicion, las
experiencias vitales inefables, lo real, y todo aquello imposible de ser caracterizado

en marco estrechos, ademas de ahondar en el estudio critico de la propia ciencia,



impugnando su supuesta neutralidad y el proyecto de modernidad basado en los

conceptos de razén y progreso.

En cuanto a la ciencia moderna, la medicina y la psicologia fueron las
primeras encargadas del estudio del pensamiento y sus manifestaciones desde un
punto de vista cientifico. La neurologia y neuroanatomia serian las encargadas de
estudiar el binomio mente-cerebro desde la biologia. Y s6lo a partir del desarrollo
de nuevas tecnologias como los escédneres cerebrales y potentes ordenadores, fue
posible desarrollar otras perspectivas de estudio con un enfoque basado ya no en la
biologia, sino en modelos computacionales que consideran al cerebro como una
maquina excepcionalmente eficiente en el procesamiento y transmisiéon de la

informacion.

Recapitulando, tenemos dos vértices claros y distintos que nos permitirdn
acercarnos a nuestro tema de estudio: 1) la filosofia, como un pensamiento critico de
la totalidad, el pensamiento, lo real y la experiencia humana; 2) la ciencia, en
particular las ciencias computacionales, que estudian el sistema cerebro-mente
aportando una explicacion mecénica-cibernética de los procesos de generacion,

transmision y transformacion de la informacién que ocurren en su interior.

A partir de esta interrelacién plantearemos nuevas interrogantes vy
replantearemos otras incégnitas ya clasicas, siempre abiertos a nuevas rutas que
surjan en el camino de este proyecto: ;Cudles es el origen del pensamiento? ;Cual es
la relacion entre existencia y pensamiento? ;La inteligencia es un atributo
propiamente humano? ;El pensamiento es un proceso biolégico? ;Los procesos
biol6gicos mentales son computables y traducibles a digitos? ;Es posible replicar
mediante sistemas electromecanicos el funcionamiento del cerebro humano? ;Se
puede construir un sistema artificial inteligente? ;Los limites del pensamiento
humano coinciden con los limites de la tecnologia? ;La tecnologia puede
evolucionar de manera auténoma? ;Es posible construir una méquina capaz de

reconocerse como un ente que existe? ;Es posible replicar la experiencia humana en



un cédigo de informacién? ;Pueden las maquinas ensefiarnos algo sobre la vida

humana?

Todas estas interrogantes pueden sintetizarse a su vez en los dos ejes que
guiaran nuestro proceso de investigacion: 1) reflexionar cémo la tecnologia afecta e
influye nuestra concepcion del ser humano, y 2) realizar una critica de la inteligencia
natural y artificial, entendiendo el concepto de critica como un analisis profundo y
no como objecion moral. En resumen, en esta tesis buscamos acercarnos al
conocimiento de la mente, la inteligencia y la razén como conceptos relacionados y
superpuestos, pero no equivalentes; estudiar la posibilidad de replicar estos
procesos mediante sistemas electromecanicos, y en dltima instancia, cuestionar el

pensamiento como la esencia misma del ser humano.

10



Capitulo 1

Inteligencia artificial, un horizonte lejano

¢Qué veo, sino sombreros y trajes en los que
podrian ocultarse unos autématas?

Descartes, Meditaciones metafisicas (1641)

En el presente capitulo expondremos las razones que nos permiten sugerir que el
desarrollo de la inteligencia artificial es un evento posible aunque poco probable a
corto plazo, debido a importantes limitaciones técnicas actuales. El desarrollo de
nuestro andlisis nos exige considerar diversos argumentos en torno a dos hipétesis
de trabajo: 1) que la inteligencia no depende del alma, sino del cerebro y sus procesos
bioldgicos; y 2) que estos procesos cerebrales, o mas especificamente sus resultados,

podrian ser replicables en el futuro a través de medios mecénicos.

Con este objetivo, esbozaremos los diversos avances cientificos que han
intentado reducir la brecha entre lo biolégico y lo mecénico, abriendo la posibilidad
de construir un sistema artificial capaz de replicar las funciones cognitivas propias

de los seres vivos.

1.1 La vida, el alma y la sintesis inorganica

Si algo es evidente en nuestro mundo contemporaneo, es que la ciencia y la técnica
avanzan a pasos agigantados. Esto no impide que atin en nuestros dias exista cierta
aura alrededor de los seres vivos y en particular del ser humano. De manera natural
intuimos una diferencia cualitativa entre los sistemas biol6gicos y los mecédnicos
(maquinas), una frontera que suponemos infranqueable entre los seres animados e

inanimados.

11



Dicha aura alrededor de los seres vivos se relaciona de manera estrecha con
la concepcién de un espiritu (pneuma) o alma (anima), aunque estos conceptos no son
por completo equivalentes, y distintos pensadores los han definido de diversas
maneras. Entre los filésofos de la antigua Grecia, Platon y Aristételes consideran que
el alma es la encargada de buscar la verdad, la que adquiere el saber, y por tanto la
inteligencia serfa una de sus cualidades. Sin embargo, ya en estos pensadores
observamos una clara diferencia de planteamientos: Platén considera que el alma es
un ente inmortal y sobrenatural, perteneciente al mundo de las ideas; por su parte,
Aristételes considera el alma como principio vital ligado al cuerpo, propio de la
naturaleza, que no puede subsistir fuera del cuerpo, y por tanto apunta de manera

indirecta a la mortalidad del alma.

En el Fedon, anticipaAndose a Descartes, Platon sefiala que el verdadero
conocimiento s6lo es posible apartdndose de las sensaciones del cuerpo. Sélo el alma
puede acercarse a la verdad:

-¢Cuando, entonces -dijo él [Socrates]-, el alma aprehende la verdad? Porque

cuando intenta examinar algo en compafiia del cuerpo, estd claro que es
engafiada por éL. [...]

[El conocer] lo hara del modo més puro posible quien en rigor maximo vaya
con su pensamiento solo hacia cada cosa, sin servirse de ninguna vision al
reflexionar, ni arrastrando ninguna otra percepcién de los sentidos en su
razonamiento, sino que, usando sélo de la inteligencia pura por si misma,
intenta atrapar cada objeto real puro, prescindiendo todo lo posible de los ojos,
los oidos, y en un palabra, del cuerpo entero, porque le confunde y no le deja al
alma adquirir la verdad y el saber cuando se le asocia. (pp. 41-42)

En este mismo didlogo, Platén afirma que el alma siempre conlleva la vida; si la
muerte es lo contrario de la vida y el alma no puede ser contraria a si misma, esto

significaria que el alma es inmortal:

El alma jamés admitird lo contrario a lo que ella conlleva [la vida]. El alma no
acepta la muerte [...] por tanto el alma es inmortal [...]

12



Si lo inmortal es imperecedero, es imposible que el alma, cuando la muerte
se abata sobre ella, perezca [...] ;qué otra cosa seria el alma, si es que es inmortal,
sino indestructible? Al sobrevenirle entonces al ser humano la muerte, segin
parece, lo mortal en él muere, pero lo inmortal se va y se aleja, salvo e
indestructible, cediendo el lugar a la muerte. [...] nuestra alma es inmortal e
imperecedera, y de verdad existirdn nuestras almas en el Hades. (pp. 119-121)

Cabe afiadir que en el Fedon también se nos muestra otra interesante concepcion del
alma, similar a la armonia que surge de la combinacién de notas en un instrumento,
pero que Platén finalmente desecha en favor de la idea de un alma inmortal y

trascendente:

También acerca de la armonia, de la lira y de sus cuerdas, podria sostener uno
ese mismo argumento, que la armonia es invisible, incorpérea, y algo muy
hermoso y divino que estd en la lira bien ajustada, mientras la misma lira y las
cuerdas son cuerpos, y corporales, compuestos y terrestres, y congénitos a lo
mortal [...] Si, entonces, resulta que nuestra alma es una cierta armonia, esta
claro que, cuando nuestro cuerpo sea relajado o tensado desmedidamente por
las enfermedades y otros rigores, al punto al alma se le presenta la urgencia de
perecer, aunque sea divinisima, como es también el caso de las otras armonias,
las que se crean en los sonidos, y en todas las labores de los artesanos, mientras
que los despojos del cuerpo de cada uno atin permanecen un largo tiempo, hasta
ser quemados o pudrirse.

Mira pues, qué vamos a decir contra este argumento, si alguno considera que
el alma, siendo una combinacién de los factores existentes en el cuerpo, en lo
que llamamos muerte perece la primera. (pp. 81-82)

En esta perspectiva desechada por Platén encontramos un importante antecedente
acerca de la inteligencia como un proceso emergente, diferente de los 6rganos que
le dan existencia, pero vinculado necesariamente a ellos. Por otra parte, sosteniendo
una postura distinta al idealismo de Platén y més cercana a la biologia, Aristételes

argumenta en De anima:

Resulta, sin duda, necesario establecer en primer lugar a qué género pertenece
y qué es el alma —quiero decir si se trata de una realidad individual, de una

13



entidad o si, al contrario, es cualidad, cantidad o incluso cualquier otra de las
categorias que hemos distinguido.

[...] sihay algtn acto o afeccién del alma que sea exclusivo de ella, ella podria
a su vez existir separada; pero si ninguno le pertenece con exclusividad, tampoco ella
podri estar separada. [...] El inteligir parece algo particularmente exclusivo de
ella; pero ni esto siquiera podra tener lugar sin el cuerpo [...]

[...] parece que las afecciones del alma se dan con el cuerpo: valor, dulzura,
miedo, compasién, osadia, asi como la alegria, el amor y el odio. El cuerpo,
desde luego, resulta afectado conjuntamente en todos estos casos. Por
consiguiente, y si esto es asi, estd claro que las afecciones son formas inherentes a la
materia. De manera que las definiciones han de ser de este tipo: el encolerizarse
es un movimiento de tal cuerpo o de tal parte o potencia producido por tal causa
con tal fin. De donde resulta que corresponde al fisico ocuparse del alma. (p.
132-135; las cursivas son nuestras)

A pesar de que Aristételes ya sugiere la necesidad de un estudio conjunto de alma
y cuerpo, otros filésofos sostendran la existencia de un principio no material que
fundamenta la vida, una fuerza distinta de la energia estudiada por la fisica y otras
ciencias. Este punto de vista sera la base de la escuela vitalista en biologia, que
postula que los organismos vivos poseen una fuerza o impulso vital que los
diferencia en su esencia de las cosas inanimadas. Esta fuerza inmaterial, actuando
sobre la materia organizada, daria como resultado la vida y sin ella seria imposible
su existencia; de ahi la diferencia radical entre un ser humano vivo y un cadaver.
Uno de los méximos expositores del vitalismo es Henry Bergson con su concepto de

élan vital (principio vital), que desarrolla en su libro La evolucion creadora (1907):

La filosofia evolucionista extiende sin duda a las cosas de la vida los
procedimientos de explicacién que han tenido éxito para la materia bruta. [...]
(Es preciso, pues, renunciar a profundizar en la naturaleza de la vida? ;Es
preciso atenerse a la representacién mecanicista que el entendimiento nos dara
siempre, representaciéon necesariamente artificial y simbolica, ya que estrecha la
actividad total de la vida en forma de una cierta actividad humana, la cual no es
mas que una manifestacion parcial y local de la vida, un efecto o un residuo de
la operacion vital? [...] El andlisis descubrird sin duda en los procesos de
creacioén organica un namero creciente de fenémenos fisico-quimicos. Y a ellos

14



se atendran los quimicos y los fisicos. Pero no se sigue de ahi que la quimica y
la fisica deban darnos la clave de la vida.

[...] Un elemento muy pequefio de una curva es casi una linea recta. Tanto
maés semejard a una linea recta cuanto més pequefio se le tome. En el limite, se
dira, segtn se quiera, que forma parte de una recta o de una curva. En cada uno
de sus puntos, en efecto, la curva se confunde con su tangente. Asila “vitalidad”
es tangente en no importa qué punto a las fuerzas fisicas y quimicas; pero estos
puntos no son, en suma, mas que las consideraciones de un espiritu que imagina
detenciones en tales o cuales momentos del movimiento generador de la curva.
En realidad, la vida no estd hecha de elementos fisico-quimicos, como una curva
no esta compuesta de lineas rectas.! [...]

Las causas y los elementos que descubre el analisis fisico-quimico son causas
y elementos reales, sin duda, para los hechos de destruccién organica; y lo son
en numero limitado. Pero los fenémenos vitales propiamente dichos, o hechos
de creacion organica, nos abren, cuando los analizamos, la perspectiva de un
progreso hasta el infinito. (pp. 464-465)

Bergson no niega que la inteligencia provenga de la evolucién bioldgica, pero
sostiene que jamdas se podra explicar el fenémeno de la vida mediante el mero
razonamiento, debido a que la propia inteligencia es sélo una pequefa parte de la

vida en su totalidad:

La historia de la evolucion de la vida, por incompleta que todavia sea, nos deja
entrever como se ha constituido la inteligencia por un progreso ininterrumpido,
alo largo de unalinea que asciende, a través de la serie de los vertebrados, hasta
el hombre. Ella nos muestra, en la facultad de comprender, un anexo de la
facultad de actuar, una adaptaciéon cada vez mas precisa, cada vez mas compleja
y flexible, de la conciencia de los seres vivos a las condiciones de existencia que
les son dadas. De ahi deberia resultar esta consecuencia: que nuestra
inteligencia, en el sentido restringido de la palabra, esta destinada a asegurar la
insercion perfecta de nuestro cuerpo en su medio, a representarse las relaciones
de las cosas exteriores entre si; en fin, a pensar la materia. [...]

Pero de ahi deberia resultar también que nuestro pensamiento, en su forma
puramente logica, es incapaz de representarse la verdadera naturaleza de la
vida, la significacion profunda del movimiento evolutivo. Creado por la vida en

1 Resulta curioso hacer notar que para las matematicas modernas una linea recta se puede definir
como una circunferencia de radio infinito.

15



circunstancias determinadas, para actuar sobre cosas determinadas, jcémo
abrazaria élla vida, si no es mas que una emanacién o aspecto suyo? Depositado,
en el curso de su ruta, por el movimiento evolutivo, ;como podria aplicarse a lo
largo del movimiento evolutivo mismo? Otro tanto valdria pretender que la
parte iguala al todo, que el efecto puede reabsorber en él su causa, o que el canto
rodado abandonado en la playa dibuja la forma de la ola que le ha traido hasta
ella. De hecho, nos damos perfecta cuenta que ninguna de las categorias de
nuestro pensamiento —unidad, multiplicidad, causalidad mecénica, finalidad
inteligente, etc. —, se aplica exactamente a las cosas de la vida. (pp. 433-434)

Desde la vision vitalista y posturas afines, seria inadmisible la sola posibilidad de
una inteligencia artificial. Si se considera el intelecto como una de las funciones o un
tipo de alma, o como una funcién propia de los seres vivos, es 16gico concluir que
los seres inanimados nunca podrian acceder o desarrollar facultades como el
entendimiento. En la actualidad, este punto de vista es sostenido por Roger Penrose
(1989), quien considera que la esencia de la actividad mental no es computable por
medio de las leyes fisicas, y por tanto ninguna maquina de computacién podra

replicar la inteligencia de un ser humano.

En el campo de la ciencia, la diferencia entre lo vivo y lo inanimado se tradujo
en una distincion entre lo organico y lo inorganico. En los circulos de la quimica y la
biologia, se crefa que los compuestos organicos solo podian proceder de seres vivos.
Pero en 1828 Friedrich Wohler sintetizé urea, un compuesto organico presente en la
orina, a partir de compuestos inorganicos. Al respecto, el propio Wohler escribiria

. . . . “
posteriormente en una de sus cartas haber sido el primer testigo de “una gran
tragedia de la ciencia, la muerte de una bella hipotesis [el vitalismo] por un hecho

feo [la sintesis artificial]”.

Este descubrimiento repercutiria mas alla de la quimica, pues cuestionaba la
diferencia ontolégica entre lo vivo y lo inanimado: tal diferencia no serfa cualitativa
como afirmaba el vitalismo, sino referente a los diferentes grados de organizacion
de la materia. En otras palabras, con las condiciones adecuadas seria posible crear
vida de la materia inerte. Lo anterior es precisamente la idea central de la teoria de

16



la abiogénesis (a-bios, sin vida; génesis, origen), propuesta por Alexander Oparin en
1924 y John Haldane en 1928, la cual sugiere que el origen de las primeras células
vivas se dio a partir de materia orgdnica, producto de la sintesis abidtica de los
compuestos presentes en la atmosfera y los océanos primigenios, mediante la accion

de diversas fuentes de energia.

En 1953 se encontr6 evidencia experimental que respaldaba la abiogénesis.
En ese afio Stanley Miller y Harold Clayton Urey replicaron en un laboratorio las
condiciones primigenias de nuestro planeta y lograron sintetizar aminoécidos,
azucares y acidos nucleicos que forman la base de los seres vivos, comprobando asi
que en las condiciones ambientales adecuadas se pueden formar moléculas

organicas a partir de sustancias inorganicas simples.

En 2010, Craig Venter y un equipo de cientificos lograron crear la primera
célula sintética. Su genoma era una copia de la bacteria Mycoplasma mycoides, pero
su ADN completo habia sido sintetizado por métodos quimicos, por lo que en teoria
se podria haber replicado cualquier genoma o crear uno nuevo. Este siguiente paso
se logroé con ciertos matices pocos afios después: en 2016, Venter y Hamilton Smith
crearon una bacteria del tipo mycoplasma con un nuevo genoma minimo de 473 genes

que no existia en la naturaleza.

Es lo mas cerca que se ha llegado de crear vida artificial, pero atin no se le
puede llamar como tal: aunque su genoma fue completamente sintetizado por
medios quimicos, en sentido estricto la informacién genética no fue codificada desde
cero, ya que se tomo6 como base una secuencia de ADN conocida: el procedimiento
consistié en eliminar mediante prueba y error cada uno de los 525 genes de la
bacteria Mycoplasma genitalium, hasta conseguir un microorganismo con menor
carga genética pero completamente funcional, incluyendo la capacidad de
replicarse. Cabe destacar que aunque estos 473 genes son indispensables para

mantener con vida al organismo, se ignora la funcién de una tercera parte de ellos.

17



En pocas palabras, en teoria se podria sintetizar y modificar cualquier tipo de cédigo

genético, pero alin no se conoce con exactitud como escribir el lenguaje de la vida.

Otros avances en genética son relevantes: en 2014 Romesberg et al. lograron
afadir dos nuevas bases de nucleétidos al ADN de una bacteria, ademas de las
cuatro conocidas en todos los seres vivos (adenina, guanina, citosina y timina); en
2019 Hoshika et al. afiadieron cuatro bases nuevas, lo que significa que las
posibilidades de combinacién y almacenamiento de informacién en el ADN
aumentan de forma exponencial. Esta nueva érea de conocimiento se conoce como
biologia sintética, que se define como la sintesis de biomoléculas o la ingenieria de

sistemas biol6gicos con funciones nuevas que no se encuentran en la naturaleza.

Esto abre la posibilidad de otra forma de inteligencia artificial: no una
inteligencia electromecanica, sino una inteligencia artificial organica, sintetizada en
laboratorio y disefiada a la medida. O bien una inteligencia artificial creada en los
propios organismos biolégicos, pero basada en una evolucion acelerada: humanos
con carga genética modificada. Si tomamos en cuenta que compartimos el 99% del
ADN con los chimpancés, bastaria con modificar otro 1% para crear superhombres,
en un sentido que quizd Nietzsche no imaginaba cuando escribié en Asi hablo
Zaratustra (1883/1892): “;Qué es mono para el hombre? Una irrision o una
vergiienza dolorosa. Y justo eso es lo que el hombre debe ser para el superhombre:

una irrisién o una vergtienza dolorosa” (p. 34).

Como hemos visto, existe evidencia suficiente para sostener que no es
necesario recurrir a un principio vital distinto de la materia inorganica para explicar
la aparicion de la vida, y con ella el desarrollo de la inteligencia. Esto no resuelve de
manera directa la cuestion de si es posible la creacion de inteligencia artificial, pero
sugiere que con el suficiente grado de complejidad y especializaciéon de los
dispositivos es posible alcanzar por medio de mecanismos inorganicos

comportamientos similares a los observados en los seres vivos.

18



Tal hipoétesis ya se ha comprobado para organismos simples. En 2012,
diversos cientificos de la Universidad de Stanford (Karr et al., 2012), construyeron
un modelo computacional de la bacteria Mycoplasma genitalium, que permitia emular
su comportamiento biolégico en un programa informatico, incluyendo su reacciéon
a diferentes quimicos. Dicha bacteria es usada frecuentemente para este tipo de
experimentos porque es el organismo con el genoma mas pequefio que se conoce
(525 genes), y por tanto, con el comportamiento menos dificil de emular en un cédigo
de programacién. Con ello, comprobaron la hipétesis de que los procesos biolégicos
funcionan de forma parecida a los procesos computacionales, como cadenas de

instrucciones que se ejecutan en los organismos.

Y en 2017, Lechner, Grosu y Hasani lograron replicar las respuestas del
sistema nervioso del nematodo Caenorhabditis elegans, de solo 300 neuronas, en un
ordenador. Debido a su reducido tamarfio, el sistema nervioso de este gusano puede
representarse como un diagrama de circuito, y por tanto es posible replicar su
actividad neuronal en una computadora. La similitud de esta red neuronal artificial
con el sistema nervioso del nematodo le permitia al modelo computacional

comportarse como lo haria el gusano vivo y aprender sin programacién adicional.

Estos avances deben ser considerados en su justa dimension. Compéarense los
525 genes de la Mycoplasma genitalium con los més de 20 mil genes humanos, de los
cuales atin no se conoce ni el nimero exacto ni la funcién de todos ellos; o las 300
neuronas del nematodo Caenorhabditis elegans con los 86 mil millones de neuronas
del cerebro humano (Herculano-Houzel, 2012), y mdas importante atn, con el
nimero de conexiones posibles entre ellas. Con esto en mente, podemos ver
claramente que los avances cientificos ya descritos son una prueba de principio de
que es posible disefiar un cerebro mejorado, o replicar su funcionamiento con
medios electrénicos, pero de ningtin modo significa que en la actualidad se tengan
los medios técnicos para llevar a cabo tales proezas, por lo menos no a un nivel

equiparable al cerebro humano... por el momento.

19



1.2 Inteligencia y comportamiento inteligente

Para el fisico tedrico Stephen Hawking, el desarrollo de méquinas capaces de
replicar el comportamiento humano es sélo una cuestion de tiempo. Ya en
“Computing Machinery and Intelligence” (1950), el matematico y uno de los padres
de la computacién moderna Alan Turing sefalaba que para el afio 2000 se habria
logrado alcanzar el nivel de la inteligencia humana, y aunque es evidente que sus
predicciones no se han cumplido, ciertamente se han logrado hitos importantes: por
citar un ejemplo mediatico, en 1996 la computadora Deep Blue fue capaz de ganar
una partida al entonces campeén mundial de ajedrez, Gary Kasparov, y al afio
siguiente una versién actualizada lo vencié en un match a 6 partidas. Desde
entonces, la potencia de las maquinas no ha parado de crecer. La brecha se ha vuelto
insalvable en estas dos décadas: los 2,882 puntos elo del actual campeoén de ajedrez
Magnus Carlsen -la puntuacién humana mas alta de la historia- palidecen frente a
los més de 3,800 puntos que alcanzan los nuevos programas. Frente a estos potentes
softwares, el campedén del mundo tiene la misma probabilidad de ganar que un
jugador amateur: cero. De acuerdo con Nick Bostrom (2014), los expertos actuales
en IA consideran que el nivel de inteligencia de un ser humano se alcanzara dentro
de un plazo de 50 afios a 100 afios, pero una vez que se alcance, la progresion sera
exponencial. Si consideramos que la historia humana se mide en milenios, un siglo

no parece tanto.

Es necesario destacar que en las primeras lineas del parrafo anterior hemos
escrito “mdquinas replicar el comportamiento humano”, y no “el pensamiento
humano”, y ello por una buena razén: desde las ciencias computacionales se
considera que el pensamiento es un proceso, y el comportamiento inteligente es el
resultado de tal proceso. Si bien es logico suponer que la reproduccién fiel de un
proceso determinado tendréd un resultado idéntico al que se consigue con el proceso

original (por ejemplo, seguir una receta de cocina), también es posible que dos

20



procesos distintos produzcan resultados similares (sumar 6+2 y multiplicar 4x2).
Esto sucede también en la naturaleza, en un proceso conocido como evolucién
convergente, cuando dos estructuras similares han  evolucionado
independientemente a partir de estructuras ancestrales distintas y procesos de
desarrollo muy diferentes, como la evolucién del vuelo en insectos, aves y

murciélagos, o las aletas de peces y delfines.

En el caso del desarrollo de la inteligencia artificial, lo que interesa en
principio es construir una maquina capaz de exhibir un comportamiento similar al
que efecttian los seres humanos, sin importar si el proceso interno es idéntico al del
cerebro.? Alan Turing (1950) es el primero en plantear formalmente esta cuestion,
proponiendo el “Juego de la imitacién”, que consiste basicamente en sustituir la
pregunta “;pueden las maquinas pensar?” por otra que en términos generales
podriamos formular de la siguiente manera: ;pueden una maquina comportarse
lingtiisticamente, esto es, interactuar lingiiisticamente con un ser humano, de
manera que éste no pueda distinguir que se encuentra ante una maquina? Asi, el
llamado Test de Turing consiste en un interrogatorio exhaustivo llevado a cabo por
un humano a otro interlocutor, con el objetivo de determinar si se encuentra ante

otro ser humano o una maquina.

En vista de que este problema constituye un clasico en el debate sobra la IA,
permitasenos replantearlo en un dmbito que tal vez nos resulte mas familiar:
imaginemos un equipo de escultores y gedlogos expertos que encuentran la manera
de reproducir perfectamente -o falsificar, como se quiera ver- el David de Miguel
Angel, una réplica tan exacta en su mas minimo detalle, en cada fisura, en cada

centimetro, que nadie, ni los constructores, ni siquiera el propio Miguel Angel

2 En realidad, el estudio del funcionamiento y la estructura del cerebro humano es una importante
area de investigacién. Como se ha dicho antes, la forma mds directa de obtener un comportamiento
determinado seria reproducir de la manera més fielmente posible el proceso que le ha dado origen,
pero no es necesariamente la tinica forma de conseguirlo. Actualmente existen enormes dificultades
técnicas para lograr la construccién de un cerebro mecanico, por lo que se vuelve necesaria la
btisqueda de procesos y estructuras alternativas.

21



podria distinguirla del original. Al terminar de fabricar la réplica, por un error de

museografia se pierden las placas que distinguian la copia del original.

Es evidente que existe un original y una copia, pero también es evidente que
dicho conocimiento es totalmente inttil, pues no hay manera de saber cual es cual.
A efectos practicos, ambos podrian ser considerados originales... o copias, aunque
intuimos que la Galeria de Florencia preferira la primera opcién. Ya que es imposible
distinguirlos, es l6gico suponer que los observadores tendran la misma experiencia
estética ante uno u otro, sobre todo si cada pieza es exhibida de manera individual,
pero ciertamente estarian algo confundidos si se les presentasen simultaneamente.
¢Acaso el David no era una pieza tnica? ;Qué ha pasado con el aura, con la esencia
de la obra de arte? ;El original ha perdido su estatus? ;La copia tiene el mismo valor

artistico que el original? ;Es pertinente seguir hablando de original y copia?

Tales cuestiones se pueden trasladar directamente al debate en torno a la
inteligencia humana y la inteligencia artificial. La postura de Alan Turing es clara y
despierta polémica: si una maquina exhibe un tipo de comportamiento lingtiistico
continuo y consistente que sélo se podria esperar de un ser humano, de manera que
resulte imposible para un observador distinguir su identidad, estamos ante una
maquina que piensa. Es necesario recalcar esto dltimo para evitar imprecisiones
posteriores: Turing habla de una méquina que piensa, no de un humano construido
de manera artificial. El matemético y filésofo inglés evita caer en la tentacion de

identificar una maquina pensante con la esencia misma del hombre.

Asimismo, debemos sefialar que el Test Turing supone de manera implicita
que el lenguaje verbal es la principal manifestacion de la inteligencia humana, lo
cual le ha valido criticas que sefialan que si bien el lenguaje es una caracteristica y
prueba de la inteligencia humana, no es la tnica. Por tanto, se podria enunciar un
Test de Turing ampliado: la prueba serd ahora comparar los comportamientos de
una maquina, lingtiisticos o de otro tipo, con aquellos que sélo se podrian esperar

de un ser humano y que son catalogados como comportamientos inteligentes. Entre

22



ellos podriamos sefialar: reconocer patrones de cdncer en imdagenes médicas,
aprender a jugar ajedrez, organizar grandes cantidades de datos, desarrollar
estrategias de publicidad personalizada. En todo esto, las mdaquinas actuales

superan a los expertos humanos.

Se podria objetar, con justa razén, que aunque la mdaquina exhiba un
comportamiento que pudiéramos definir y aceptar como inteligente, esto no
significa que piense, pues en su interior podria existir un mecanismo distinto a los
procesos cerebrales con un resultado externo idéntico a éstos, cuestion que ya hemos
apuntado. Desde dicha perspectiva se considera incorrecto identificar pensamiento
con comportamiento, objecion que dicho sea de paso, también aplica para el
conductismo y su concepto de la mente humana como una caja negra imposible de
estudiar en si misma, y s6lo cognoscible a través de sus manifestaciones (outputs).
En esta misma linea, Gonzalez (2007) sefiala acertadamente que Turing postula una

definicién operacional de la inteligencia, alejada del &mbito de lo mental.

Aunque esta objecion es en esencia valida, también es irrelevante para el
desarrollo dela IA. Si bien es verdad que los procesos internos de una maquina y de
un cerebro humano pueden ser distintos -lo mas probable es que lo sean- esto no
implica que el término pensamiento pueda ser aplicado con mayor rigor a uno u
otro. Después de todo, aunque suponemos que nuestros procesos mentales son
similares a los de otros seres humanos no poseemos de manera inmediata dicha
certeza,® pues carecemos de un acceso directo a los pensamientos de los demads y
s6lo nos resultan verificables a través de su lenguaje, sus comportamientos, sus
expresiones materiales y sus manifestaciones corporales. Ni siquiera conocemos por

completo como funciona nuestra propia mente, lo cual no impide que pensemos y

3 Las neurociencias, a través del estudio organico y eléctrico del cerebro, nos dirdn que todos los seres
humanos compartimos aproximadamente las mismas funciones en las mismas areas cerebrales, con
algunas excepciones. Por ejemplo, en un nimero muy reducido de humanos el drea principal del
lenguaje se encuentra en el hemisferio derecho en lugar del izquierdo como es habitual, o en los casos
de lesion cerebral un drea suple las funciones de otra dafada, a lo cual se le conoce como
neuroplasticidad.

23



actuemos. Ademads, atin cuando los procesos de una maquina sean diferentes a los
del cerebro humano, las respuestas y comportamientos de la IA implican
necesariamente que realiza algin tipo de procesamiento de informacién; que se le
llame pensamiento o con cualquier otro término no cambia sus atributos ni sus

resultados.

Con lo anterior no se busca demeritar en lo mas minimo el estudio de la
interioridad y subjetividad humana, sino destacar que en un primer momento el
desarrollo de la IA no apunta a tales cuestiones. Esto nos revela una de las criticas
mas acertadas a la ciencia en general: su pragmatismo y utilitarismo. Por ejemplo, lo
que se busca es desarrollar un algoritmo que pueda diagnosticar con un alto grado
de certeza un tumor y un robot capaz de extirparlo con mayor precisiéon que el
cirujano mas experimentado, y no tanto una maquina que aprenda a meditar o se
pregunte por el sentido de la vida, por mucho que tales cuestiones puedan resultar

trascendentes y significativas en la vida humana.

Por tanto, tenemos una proposicion bésica derivada de la postura de Turing,
que serd clave en el debate de la IA: si un ente, ya sea biol6gico o mecénico, exhibe
un comportamiento lingtiistico o de otro tipo que puede ser catalogado como
inteligente, ello implica que de manera subyacente existe algtin tipo de
procesamiento de informacion, al cual en el &mbito humano lo denominamos con el
término de pensamiento o inteligencia. Para centrarnos en la hipétesis de Turing
consideraremos dichos términos como sinénimos, pero es necesario recalcar que el
pensamiento humano abarca formas no necesariamente racionales ni conscientes,
como las emociones, el inconsciente, el enamoramiento o la experiencia estética,
todas ellas enriquecedoras de la experiencia vital humana. En todo caso, es
igualmente valido sefialar que los pensamientos racionales como el calculo y la
l6gica también son una forma de pensamiento, y éstos si pueden ser replicados por

computadoras hasta el punto de superarnos.

24



Por supuesto, no todos comparten dicha proposiciéon. La postura més radical
sostiene que si un comportamiento inteligente no es producto de un cerebro
humano, aunque sea idéntico a éste en sus consecuencias o incluso en sus procesos,
no se le puede llamar pensamiento. Otra objecién similar es que el pensamiento s6lo
puede provenir de seres vivos, entendiendo por tales seres biolégicos, y de ninguna
manera de artefactos construidos artificialmente. Estas posturas, cuyos principales
defensores son John Searle (1980) y Roger Penrose (1989), impiden por principio
todo debate ulterior, por lo que si queremos discutir acerca de la existencia de otras

formas de pensamiento debemos admitir en un primer momento su posibilidad.

Concordemos entonces en la existencia del pensamiento humano y
concedamos por un momento la posibilidad de un pensamiento no-humano,
entendido como un procesamiento de informacién de alta complejidad llevado a
cabo por alguna maquina no biolégica.* La apuesta de quienes trabajan en el
desarrollo de la IA es que llegard el momento, como en caso de las estatuas del David,
en que sea imposible distinguir uno de otro a partir de sus manifestaciones, lo cual

a su vez conlleva consecuencias filoséficas y éticas, que seran el tema de este trabajo.

Otra objecion frecuente es que una maquina jamds podra sentir y vivir como
un ser humano. Es otra critica perfectamente vélida, pero recordemos una vez mas
que el proyecto de IA planteado por Turing no trata sobre construir humanos -en
esa cuestion, nuestra especie tiene 7 mil millones de especimenes de ventaja-, sino
una maquina que piense como humano, o mds especificamente, que sea capaz de

responder y actuar como un humano.

Tal proyecto se conoce como inteligencia artificial fuerte o general, una
maquina capaz de actuar en los diversos contextos en los que se desenvuelve el ser

humano con la misma o mayor eficacia que cualquier especialista, desde ordenar

4 El término maquina no biolégica cobra relevancia dada la posibilidad real del cultivo de tejido
cerebral fuera del cuerpo humano, es decir, la posibilidad de construir un cerebro biolégico a la
medida y de manera artificial, algo que podriamos considerar una maquina bioldgica.

25



una casa hasta elaborar teorias sobre el funcionamiento del universo, y por qué no,
escribir poesia, hacer musica o pintar cuadros. Es el santo grial de los investigadores
en inteligencia artificial, y es el nivel que los expertos consideran que se alcanzara

dentro de los préximos 50 o 100 afios (Bostrom, 2014).

Por el momento, hay consenso en que solamente se ha alcanzado el nivel de
la IA débil o sistemas expertos, una inteligencia desarrollada para cumplir tareas
especificas, en las cuales el sistema es capaz de tomar decisiones auténomas para
lograr su objetivo sin necesidad de instrucciones adicionales o manipulacion
constante por parte de seres humanos, esto es, que sus procesos se encuentran
automatizados. En algunos campos la IA ya nos ha superado, como jugar al ajedrez,
al go y al poker, y estan en caminos de hacerlo en otras tareas, como manejar un

automovil, reconocer patrones o pilotar un avion.

Ahora bien, es importante resaltar nuevamente que desde un punto de vista
meramente ontolégico una maquina jamas serd un humano, como la copia del David
jamas sera el David original; pero al igual que la copia, puede llegar a ocupar el lugar
del original. Siguiendo con el ejemplo de la escultura, se podria objetar con justa
razén que en el duplicado no hay originalidad ni intencion artistica, y es tan solo
una reproducciéon. Mas que una objecion, es la descripcion precisa del proyecto de
la IA: se considera que la naturaleza y la evolucion tiene la autoria de la mente
humana, mientras que los investigadores buscan recrear dicho modelo y los

comportamientos derivados de éste.

Como senala Parra Diaz (2016), en el fondo del debate entre quienes admiten
la posibilidad de crear inteligencia artificial y quienes la niegan se encuentran dos
posturas radicalmente distintas: los que conciben el cerebro como materia, y los que
consideran que existe algo mas, imposible de reducir a la materia. Mateo Seco (2013)
lo formula claramente: “Las relaciones entre la inteligencia humana y el sustrato
tisico constituyen un enigma que sigue suscitando sus preguntas con fuerza y con

renovado interés. La pregunta fundamental es la misma que hace siglos: ;muestra

26



el conocimiento humano, en si mismo, la existencia de un elemento en el hombre

que estd mas all4 de la materia?” (p. 260).

Quienes consideran que es posible el desarrollo de la inteligencia artificial,
suponen en lineas generales que en el pensamiento humano no hay ninguna
realidad sobrenatural: el cerebro es materia, y el pensamiento es un proceso que se
realiza en dicha materia: “la tesis de que todas las funciones mentales, incluso la
conciencia, son propiedades emergentes de la estructura biolégica del cerebro, es
hoy en dia el paradigma de la neurologia” (Suay Belenguer, 2012, p. 166). Esto no
significa que el pensamiento sea en si mismo materia, sino que depende
necesariamente de la materia y energia para llevarse a cabo: no puede haber
pensamiento sin cerebro o alguna maquina que lo simule, como seria el caso de la
inteligencia artificial. A su vez, el cerebro estd intrinsecamente disefiado para pensar.
En otras palabras, todas nuestras ideas y pensamientos, incluso aquellos que no
pronunciamos o escribimos en papel, no se encuentran flotando sobre la nada: su

soporte material se encuentra en la red neuronal y los impulsos eléctricos.

Es evidente que si para pensar es necesario contar un alma, un espfiritu, o
cualquier otra entidad divina o sobrenatural, el desarrollo de la IA seria una tarea
imposible y ociosa, por lo cual Turing (1950) considera a ésta una objecion teolégica,
en el marco de un debate ajeno a la ciencia y la filosofia. Y por supuesto, decir que
la creacion de la inteligencia artificial es imposible porque las méquinas actuales no
la han alcanzado, es una falacia de peticion de principio. Aunque tampoco
deberiamos tener tanta prisa por su desarrollo: como veremos, las consecuencias de
crear una IA fuerte puede que no sean necesariamente benéficas para los humanos.
La historia ha verificado una y otra vez que el progreso tecnolégico no conlleva
bondad, como lo demuestra el desarrollo de bomba atémica. De hecho, Nick
Bostrom (2014) y Stephen Hawking opinan la IA podria convertirse en el mayor
error de la humanidad. Por el momento, nos centraremos en considerar los enormes

impedimentos que atin quedan por resolver para construir una IA fuerte.

27



1.3 Limitaciones técnicas y alcances actuales de la IA

Sefialemos los obstaculos técnicos actuales para emular el pensamiento humano,
comenzando con la potencia de procesamiento. De acuerdo al Instituto Al Impacts
(2015), se calcula que el cerebro humano es capaz de procesar el equivalente a un
exaflop (un 1 seguido de dieciocho ceros, en notacién cientifica 1018 operaciones
de punto flotante por segundo). En comparacién, las dos supercomputadoras mas
potentes del mundo en 2019, la china Sunway TaihuLight y la estadounidense
Summit, “s6lo” trabajan a una velocidad promedio de 93 y 122 petaflops
respectivamente (un petaflop son 10715 operaciones de punto flotante por
segundo). Una enorme diferencia: se requieren mil petaflops para alcanzar un
exaflop, lo que significa que la Summit, la mejor supercomputadora actual, tiene
apenas la octava parte de potencia de procesamiento del cerebro humano. Otra
medida de eficiencia en las computadoras son los TEPS, acrénimo de Traversed Edges
Per Second, que miden la capacidad interna de un ordenador para transmitir
informaciéon de un punto a otro dentro del propio sistema. Por ejemplo, la
supercomputadora de IBM Sequoia, en el top 10 mundial, alcanza los 23 billones
(2.3x10"13) de TEPS, mientras que el cerebro humano oscila entre los 18 y los 640
millones de TEPS, por lo que seria hasta 30 veces mas potente que la Sequoia (Grace

y Christiano, 2015).

Todo ello sin contar con la altisima eficiencia energética de nuestro encéfalo:
consume entre 15 y 20 watts por hora: se necesitan tres cerebros para encender un
foco incandescente. En comparacién, un horno de microondas consume cerca de mil
watts, y la Sunway TaihuLight utiliza 15 millones de watts. Para dejarlo mas claro:
nuestro cerebro utiliza mucha menos energia, en un espacio mucho mas compacto
y al mismo tiempo es mas potente que las mejores supercomputadoras actuales. Y
si esto nos parece poco, aun falta afiadir a esta comparaciéon todo nuestro demas

hardware biolégico, un magnifico cuerpo y sus mdaltiples 6rganos y sistemas, que

28



nos permite interactuar eficazmente con nuestro medio e interpretar de manera casi

inmediata la informacién que recibimos.

Otra imposibilidad técnica es la manera en que estd construida la propia red
neuronal. Si bien el consenso cientifico admite que las neuronas son la unidad basica
del cerebro y funcionan como una compuerta légica de tipo binario (un interruptor
eléctrico que envia o no una sefial a otra neurona), la enorme cantidad de neuronas
y conexiones entre ellas (sinapsis) es impresionante: un cerebro adulto cuenta con
86 mil millones de neuronas (Herculano-Houzel, 2012), y cada una de ellas tiene un
promedio de 7 mil conexiones sinapticas que funcionan de manera bidireccional,
esto es, que son capaces tanto de enviar como de recibir impulsos de otras neuronas.
Se calcula que el cerebro de un nifio de tres afios tiene 10"15 sinapsis (un 1 seguido
de quince ceros), cantidad que disminuye y se estabiliza en la vida adulta. En
comparacion, en un experimento de 2013 la supercomputadora japonesa Fujitsu K
tard6 40 minutos en simular un segundo de procesamiento de una red neuronal
humana. A fines de 2018 fue puesta en funcionamiento la supercomputadora
SpiNNaker (Spiking Neural Network Architecture), resultado de un proyecto de 12
afios y diseflada especificamente para emular el funcionamiento del cerebro
humano, con mil millones de microprocesadores que realizan la funcién de
neuronas en tiempo real; a pesar de ser un hito en la computacién actual, representa
apenas el 1.2% de las neuronas de un cerebro humano. Vemos entonces que aunque
desde una perspectiva meramente fisica y bioldgica el cerebro es materia, es injusto
reducirla a simple materia: su estructura es altamente compleja y eficiente. Una

materia que definitivamente no es tan simple.

Igual de importante que las anteriores imposibilidades técnicas es que atin no
se conoce con exactitud la manera en que nuestro cerebro funciona. Incluso si se
pudiera construir una red idéntica a la neural, una réplica mecanica de un cerebro
con una potencia de procesamiento y una eficiencia energética similar, pero de un

material distinto a las neuronas, no se sabria con exactitud como programarlo; por

29



decirlo de alguna manera, seria el equivalente a una mente en blanco, sin ningan
conocimiento. Como es bien sabido, las computadoras por muy potentes que sean,
no funcionan si no cuentan con los programas adecuados. Y para decirlo pronto en
la actualidad no se tiene ni la maquina ni el software necesario para que la IA fuerte
sea una realidad. Como apunta Suay Belenguer (2012): “construir una mente
mecanica es encontrar la vinculacién entre el sustrato fisico (neuronas, sinapsis,
sefiales eléctricas) y el ambito mental del pensamiento (ideas, emociones,

inferencias, etc.). Esta fisura entre ambos dominios es todavia un problema abierto”
(p. 167).

Esta ya clésica distincién entre hardware (maquina) y software (programas)
ha llevado a Gonzélez (2011), siguiendo los planteamientos de Searle (1980), a
declarar que paraddjicamente, mas que un monismo materialista, en el proyecto de
IA se encuentra una especie de dualismo cartesiano, en donde la maquina seria el
equivalente del cuerpo, y el programa a la mente. Dada la preeminencia que Turing
otorgaba al programa sobre la mdquina, esto significa -de acuerdo a la
interpretacion de Gonzalez- que asi como Descartes afirmaba la separacion entre la
mente y el cuerpo, también podrian existir entidades inmateriales y artificiales con
la capacidad de pensar: una vez desarrollado el programa que simule la mente
humana, éste podria considerarse una entidad pensante, sin importar si existe o no

alguna méquina que lo ejecute.

Sin embargo, la lectura de Turing que realiza Gonzélez es sesgada e
incorrecta. Si bien el matematico inglés afirma que el tipo de material utilizado para
construir una maquina de IA es irrelevante, esto no significa que la maquina por si
misma también lo sea: ciertamente, no importa de qué material esté construida, pero
es indispensable para ejecutar el programa y comprobar que funciona. La confusién
de Gonzélez pudiera deberse a que de manera frecuente en las investigaciones sobre
IA se denomina maquina de Turing no a un artefacto, “sino un conjunto de

instrucciones que conducen necesariamente a un resultado” (Piscoya Hermoza,

30



2017). Es decir, en algunas ocasiones se hace referencia tinicamente al disefio de
Turing y en otras a las maquinas fisicas que funcionan con este disefio —-que son

practicamente todas las computadoras actuales, exceptuando las cuanticas.

De cualquier forma, esta claro que para concretar la inteligencia artificial tal
como la entiende Turing (un comportamiento lingtiistico que pueda ser
denominado inteligente), son condicién necesaria tanto el programa como la
maquina capaz de ejecutarlo, asi como el cerebro es una condicién necesaria para el
pensamiento. En ello coincidimos con Piscoya Hermoza en su articulo con el
explicito titulo “Mads alla del cartesianismo: la cultura como software mental y el
cerebro como hardware genético” (2017), que propone la siguiente tesis con base en

las ideas de Turing y Norbert Weiner:

Lo que denominamos mente es una forma peculiar de organizacion de
representaciones culturales que nos da sentido de identidad y que nos permite
interactuar con el mundo comunicandonos y autorreguldndonos de manera
semejante al software de un ordenador. Tal organizacién, puede asumirse que
se ha instalado en un érgano evolutivamente disefiado con especificidad, que
llamamos cerebro, a través de vehiculos bioquimicos y eléctricos de tal suerte
que constituye nuestro hardware genético. (p. 52)

De igual manera, para que la IA sea una realidad son necesarios tanto el software
como el hardware. Quiza podria realizarse una comprobaciéon tedrica para
determinar si la ejecuciéon de un programa tendria como resultado un
comportamiento inteligente, algo similar a la demostracién matematica de un
teorema.5 Pero esto no significarfa que la inteligencia artificial exista en cuanto
manifestacion material en el mundo, tan s6lo que se ha verificado la posibilidad de

llevarla a cabo; en la préactica, Turing sefiala que es casi imposible saber cémo

5 En realidad no hay una certeza de que tal comprobacién matemadtica pueda realizarse. El
Entscheidungsproblem (problema de decisién o parada) resuelto de manera independiente por Turing
y Church, indica que es imposible saber en todos los casos si una maquina de Turing detendra su
ciclo de procesamiento, esto es, no es posible escribir un algoritmo general que resuelva todos los
problemas.

31



funcionara exactamente un programa hasta que no se ejecuta sobre alguna maquina.
Es evidente que tal programa, atin si no se puede concretar en algtiin hardware, ya
es algo: es un disefio, una serie de instrucciones para guiar el comportamiento de
una determinada maquina. Pero asi como la palabra y la descripciéon de una mesa
no equivalen a una mesa real, tampoco un programa o disefio equivalen a su
ejecucion, la cual se realiza necesariamente en una maquina, sin importar de qué

material sea ésta.

Esta dltima afirmacién merece una importante acotacién: aunque por
principio sea irrelevante el tipo de material -ya sean neuronas, transistores o
engranes-, en la practica debe tener ciertas propiedades que le permitan ser eficiente
en la construcciéon de una maquina capaz de procesar informacién. Si quisiéramos
alcanzar el exaflop de potencia que tiene un cerebro humano utilizando la famosa
computadora ENIAC de 1946, necesitariamos de 2x10"15 mdaquinas (un 2 seguido
de 15 ceros) que ocuparian un area miles de veces més grande que nuestro planeta
Tierra. Por eso el desarrollo de la computaciéon estd ligado al desarrollo de la
electrénica: lo que permiti6 la construcciéon de ordenadores cada vez mas potentes
fue el uso de valvulas electrénicas de vacio, que posteriormente fueron desplazadas
por los transistores de silicio, la base de la tecnologia actual. La ENIAC ocupaba un
espacio de 167 m? y contaba con cerca de 20 mil valvulas de vacio; un procesador de
un teléfono movil de dltima generacion puede albergar més de 8 mil millones de

transistores en un area de pocos centimetros.

Ahora bien, la basqueda de nuevos materiales también revela una
controvertida posibilidad futura: el uso de seres biol6gicos como plataforma para
ejecutar un software o afiadir hardware artificial. Por ejemplo, en 2013 los
investigadores Greg Gage y Tim Marzullo crearon un circuito para controlar los
movimientos de una cucaracha viva mediante un teléfono celular. Desde 2004, el
artista de vanguardia Neil Harbisson lleva una antena integrada a su craneo que le

transmite vibraciones audibles, mediante la cual es capaz de percibir colores

32



invisibles como infrarrojos y ultravioletas, y recibir informaciéon de manera
inaldmbrica. La tecnologia médica de vanguardia va mads alla: los implantes
neuronales permiten a los pacientes recuperar la audicion y la vista, y estimular la
recuperacion de movimiento y sensibilidad en tetrapléjicos. Literalmente, son seres
humanos con tecnologia electrénica conectada directamente a su cerebro. Y
considerando los avances en cultivos biolégicos, lo tnico que impide el estudio de
neuronas humanas para construir supercomputadoras biolégicas es una cuestion de
ética.

Desde nuestro punto de vista, lo que Turing expresa cuando afirma la
irrelevancia de los materiales, es que las imposibilidades técnicas no impiden el
desarrollo y definicion de algoritmos (instrucciones) que permitan simular el
comportamiento humano. O si se quiere, que las limitaciones técnicas no limitan el
ingenio humano. El propio Turing fue uno de los matemaéticos que en la década de
1940 sent6 las bases de la programaciéon de software, sin contar atn con alguna
maquina capaz de ejecutar sus programas. Un siglo antes, en 1834 Charles Babbage
concibi6 el disené de una maquina analitica que resolveria problemas matematicos
de todo tipo (anteriormente las Ginicas operaciones que se habian logrado resolver
con maquinas eran polinomios, es decir, aquellas que pudieran expresarse mediante
sumas y restas). Sin embargo no pudo construirse por falta de financiamiento, ya
que se requerian miles de engranajes y mecanismos especiales, que cubririan un drea
de 300 m?, y para accionarla se necesitaria un motor a vapor de locomotora... y aun
asi, habria tenido menos potencia de cdlculo que el microprocesador mas basico de

nuestros teléfonos celulares.

Asi como Da Vinci disefié una maquina voladora siglos antes de que existiera
un motor capaz de proporcionar la fuerza necesaria para levantar el vuelo, asi los
expertos en software trabajan en desarrollar programas de IA adecuados para
simular el funcionamiento del cerebro humano, atin si actualmente no pueden ser

ejecutados por ninguna maquina. Es el caso del software NEST, “un simulador para

33



disefiar y probar modelos de redes neuronales que se centra en la dindmica, el
tamafio y la estructura de los sistemas neurales, mas que en la morfologia exacta de
las neuronas individuales” (NEST Simulator, 2019). Actualmente no hay ninguna
computadora capaz de ejecutar estos modelos con la potencia y velocidad del
cerebro humano. NEST fue precisamente el software que utiliz6 el superordenador
Fujitsu K, con los resultados ya descritos: 40 minutos para simular un segundo de
actividad de la red neuronal... y s6lo estableciendo conexiones aleatorias. El nuevo
supercomputador SpiNNaker es capaz de emular el funcionamiento de una red
neuronal en tiempo real, pero representa tan sélo el 1% de las neuronas del cerebro
humano. Aunque los expertos en software consideran las limitaciones técnicas como
el principal obstaculo para alcanzar una IA comparable ala humana, también podria
darse el caso contrario: que en el futuro se superen tales limitaciones, pero que aun
no se hayan escrito los algoritmos completos que permitan imitar a la perfeccion el

funcionamiento cerebral u obtener un resultado similar.

1.4 Materialismo dinamico y complejidad emergente

Como se habra observado, en esta tesis nos apartamos de las explicaciones que
consideran el alma o cualquier otra fuerza o elemento sobrenatural como la fuente
del intelecto. Contemplar como posible la creaciéon de inteligencia artificial nos exige
un punto de partida materialista y mecanicista, esto es, que toda realidad se
fundamenta en la energia y la materia y que los fenémenos de nuestra realidad no

requieren la intervencion de fuerzas sobrenaturales.

Sin embargo, reconocemos por principio que la realidad es inabarcable y la
ciencia uno de los multiples caminos que el ser humano ha construido para intentar
comprenderla. De igual manera es evidente la existencia de fendmenos altamente
complejos relacionados con la existencia humana, como el arte, la cultura y la
sociedad, que requieren sus propias hipétesis y métodos de estudio, para los cuales

este tipo de enfoque materialista puede resultar de escasa o nula utilidad.

34



En contraparte, debemos sefialar que nuestra postura materialista no debe ser
entendida como sinénimo de reduccionista (que las leyes fisicas conocidas
constituyen la explicacién profunda de todo), ni entendemos por mecanicismo una
forma de determinismo absoluto (que existe una cadena inexorable de causas y
efectos), sino que apostamos por un materialismo dindmico que incluye los
fenémenos de complejidad emergente y autoorganizacién, asi como un

mecanicismo no determinista, como se explicard a detalle.

Consideramos que una visién materialista es coherente con el concepto de
complejidad emergente. Si bien las propiedades de un sistema no son reducibles a
las propiedades de sus partes constituyentes, tampoco son ajenas a éstas: es de la
unién de las partes de la que surgen comportamientos y procesos que sélo pueden
ser explicados a partir del sistema como un todo. Tal concepto se relaciona
estrechamente con el de autoorganizacién, esto es, que en determinados sistemas
complejos se observa un modelo de orden o coordinacién que surge de las

interacciones locales entre componentes inicialmente desordenados.

Desde esta perspectiva, la complejidad no se refiere en primera instancia al
funcionamiento intrincado o desconocido de un mecanismo, sino al nimero de
interacciones posibles entre sus elementos. A mayor nimero de interacciones
corresponde una mayor complejidad, y a mayor complejidad existe una mayor
probabilidad de que surjan propiedades o comportamientos no previstos por un

modelo que solo considere los elementos aislados.

Mediante los conceptos de complejidad emergente y autoorganizacién es
posible entender el origen de la vida a partir de la conjuncién de sustancias
inanimadas, asi como el origen de la mente a partir del sistema nervioso, sin reducir
la vida a meras reacciones quimica y la mente a simples descargas eléctricas, ya que
las propiedades del todo (la vida o la mente) no son equivalentes a las propiedades
de las partes (las moléculas organicas o las neuronas). Ahora bien, el concepto de

complejidad emergente no significa que exista un disefio predeterminado en la

35



naturaleza, ni un disefio inteligente plasmado de antemano. Por el contrario, la
complejidad emergente indica que es imposible conocer o predecir por completo las
propiedades de un sistema complejo mediante el solo estudio de sus elementos
integrantes, porque tales propiedades no existen como una entidad a priori, sino s6lo

como resultado de la conjuncién de diversos elementos.

Precisamente, una de las principales criticas a la postura emergentista es que
si bien sefiala el contexto especifico en el que se observan comportamientos
emergentes (en sistemas complejos, esto es, con un numero elevado de
interacciones), no resuelve como o por qué surgen. Esta critica nace de una visién
determinista, desde la que todo efecto debe explicarse por una causa anterior
cognoscible y determinada. Pero es precisamente en este vacio explicativo en donde
se fundamenta su radical diferencia de perspectiva: mientras que el determinismo
se basa en una secuencia légica en la que todo efecto proviene de una causa, desde
el emergentismo se considera que no todos los fenémenos son el resultado inevitable
de unas leyes mateméticas operando sobre las condiciones iniciales del universo,
sino que debe considerarse el efecto constructivo del caos, el azar y el tiempo, que

complementan y modifican los resultado esperables por las leyes fisicas clasicas.

Las propiedades emergentes de un sistema, distintas de las propiedades de
sus elementos aislados y no determinadas completamente por éstas, y los procesos
de autoorganizacién que brindan un orden superior en un sistema inicialmente
cadtico, podrian considerarse por lo tanto una acumulacién visible de los efectos del
azar actuando junto a las leyes fisicas. La evolucién del Universo, en particular los
sistemas complejos como la vida, seria el resultado de la convergencia de multiples
accidentes o contingencias que dieron lugar a nuevas regularidades, y no solo el

despliegue de las instrucciones predeterminadas un algoritmo fisico-matematico.

Mas atn, desde esta perspectiva nuestras limitaciones para predecir
comportamientos complejos o propiedades emergentes no se deben a que

desconozcamos alguna causa légico-formal que los origina, sino a que tal causa no

36



existe 0 no es consistente con la légica clasica. Las diferencias de orden cualitativo
que suponemos que existen entre un ser vivo y uno inerte, o entre un organismo
unicelular y uno pensante, se podrian explicar considerando una causa cuantitativa
y una légica probabilistica no determinista: es el naimero elevado de elementos e
interacciones en las que interviene el azar y las probabilidades lo que permite el
desarrollo de nuevas propiedades y formas de organizacion. En otras palabras, las
variaciones cuantitativas y el azar, sumado a las causas fisicas conocidas, darian

lugar a variaciones cualitativas.

Para decirlo sin ambages: el emergentismo es el reconocimiento de los efectos
del azar y la incertidumbre del futuro, de cierta ignorancia irreductible, la certeza de
que no hay certezas absolutas, la aceptacién de una realidad que no se reduce a una

l6gica humana, una realidad sin porqué.

1.5 Mecanicismo no determinista

Si no se limitan claramente los limites del emergentismo, desde una visién laxa se
podria argumentar que cualquier propiedad podria surgir de cualquier conjunto
suficientemente complejo. Por ello es necesario acortarlo mediante una postura
mecanicista, esto es, que son necesarios ciertos mecanismos y condiciones
especificas en los que tales comportamientos emergentes pueden surgir. Para el
surgimiento de lo que llamamos mente seria necesario un conjunto suficientemente
grande de neuronas, organizadas en un sistema, y operando bajo un modelo de

aprendizaje.

Pero aunque sean necesarios ciertas condiciones bésicas, ningtin mecanismo
puede ser completamente determinista, ya que nada se encuentran exento de la
intervencion del azar y el caos, e incluso se podria afirmar que tales elementos son
parte fundamental del funcionamiento del Universo. Al respecto, cabe hacer una
pequena aclaraciéon: desde la fisica, el azar es definido como lo completamente
aleatorio, inesperado e impredecible, mientras que el caos se refiere a sistemas

37



altamente sensibles a pequefias variaciones, lo cual lleva a resultados divergentes a
partir de condiciones iniciales casi idénticas. Ambos elementos son parte

constitutiva de la naturaleza del universo.

Por ello, aunque las propiedades emergentes encuentran su origen en una
condicion previa y los eventos se relacionan de manera temporal, esto es, las
condiciones actuales son resultado de condiciones anteriores, dicha relaciéon no
obedece estrictamente una légica causa-efecto, sino que es necesario considerar una
suma de contingencias en donde intervienen el azar y el caos, que por definicién no
tienen forma l6gica; hablamos por tanto de una secuencia temporal, pero no lineal
en sus causas ni progresiva en sus efectos. Con mecanicismo no determinista nos
referimos a un minotauro, un imposible hecho realidad, hibrido entre la 16gica y el
azar, una serie de mecanismos y elementos de los que se espera cierto resultado,
pero que estan afectados por el azar y el caos, y que por lo tanto pueden generar una

nueva complejidad emergente y comportamientos no predecibles.

Por el contrario, desde una vision tradicional el mecanicismo y el
determinismo se consideraban sinénimos, visién impulsada desde el siglo XVII con
el desarrollo del método cientifico por Francis Bacon y Descartes, y posteriormente
en el siglo XIX con el positivismo de Augusto Comte. En el mecanicismo tradicional,
se consideraba que la naturaleza funcionaba como una maquina, como los
engranajes de un reloj. Para Descartes (1641) “no hay ninguna diferencia entre las
maquinas que construyen los artesanos y los diversos cuerpos que compone la
naturaleza ella sola”. Cabe aclarar que en tal afirmaciéon Descartes solo se refiere a
la sustancia extensa, al cuerpo material; de ahi que considere a los animales como
maquinas. Pero la sustancia pensante, el intelecto que considera exclusivo del
hombre, tendria su explicacién en el alma. Estas dos sustancias serian de naturalezas
completamente distintas, con un punto de unién a través de la glandula pineal. Con
Descartes nos encontramos ante una concepcién doble: mecanicismo para explicar

la naturaleza, dualismo metafisico para explicar al hombre.

38



El mecanicismo determinista y toda la fisica cldsica tienen su base en el
principio de causalidad expuesto por el filésofo presocratico Leucipo en el siglo V
a.C.: “Nada sucede por azar, sino que todo ocurre por una razén y por necesidad”.
Esta afirmacion encontraria su mejor expresion matematica en las tres leyes de
Newton enunciadas en sus Principios matemdticos de la filosofin natural (1687). La
trascendencia y exactitud de la teorfa newtoniana y de la ley de la gravitacion
universal es tal, que a pesar del descubrimiento de la mecénica cuantica continta
siendo fundamental para el estudio de la fisica y para explicar el movimiento de la

mayoria de los cuerpos celestes.

Desde los postulados deterministas de la fisica clasica, se asumia que todos
los eventos estdn causados por otros anteriores y que esta causalidad es expresable
en términos matematicos. De ahi la extrema confianza de Pierre-Simon Laplace
(1814), matematico y astréonomo francés que lleg6 a afirmar: “Hemos de considerar
el estado actual del universo como el efecto de su estado anterior y como la causa
del que ha de seguirle [...] si existiera una entidad capaz de conocer en un instante
determinado la posicién y velocidad de todas las particulas del universo, conoceria

todo el futuro y todo el pasado”.

Sin embargo, con el desarrollo de la mecanica cudntica se fue diluyendo la
certeza de alcanzar el conocimiento absoluto. El principio de incertidumbre de
Heisenberg (1926) establece la imposibilidad de que determinados pares de
magnitudes fisicas observables y complementarias, como la posicién y el momento
lineal de una particula, sean conocidas simultdneamente y con precisién absoluta.
Este principio supone un cambio esencial en nuestra concepcién de la naturaleza del
Universo, ya que se abandona toda posibilidad de alcanzar un conocimiento
absolutamente preciso, y se admite en su lugar la naturaleza probabilistica del

Universo.

Curiosamente, la consideracion de este campo de probabilidades es lo que ha

permitido a la mecdnica cuantica ofrecer una descripcion mdés precisa del

39



comportamiento de las particulas subatémicas y otros fenémenos como los agujeros
negros. Como explica Romero Rochin (2015), para la mecanica cuantica no existe el

concepto de causalidad tal como lo entiende la fisica clasica. En la mecanica cuantica,

[...] si conocemos una causa, con el maximo posible conocimiento de su
realizacién en un momento dado, existe en general un ntimero indefinido de
posibles efectos de los cuales no podemos saber cual ocurrird. No sélo eso, nos
dice rigurosamente que tal incertidumbre no es un problema de nuestra falta o
incapacidad de conocimiento o de experimentacion. Nos dice,
contundentemente, que la naturaleza asi es y que no hay nada qué hacer. (p. 3)

En cuanto a la inteligencia artificial, si partimos de una postura estrictamente
determinista en la que a toda causa corresponde un efecto tnico y bien delimitado,
ello implicaria que la inteligencia humana sé6lo puede surgir de una causa tnica y
bien determinada, en este caso el cerebro humano. Por tanto en esta tesis nos
decantamos por un mecanicismo no determinista, una apertura de posibilidades
desde la que consideramos que asi como una sola causa puede originar diversos
efectos, también es posible alcanzar el nivel de la inteligencia humana a partir de

mecanismos diferentes, ya sean biol6gicos o artificiales.

Lo que se encuentra en juego es una vision mds amplia de la realidad. Al
contrario de lo que sostendria el determinismo, la naturaleza no “obedece” leyes
fisicas y matematicas; son nuestras teorias las que se ajustan o no al comportamiento
observado en el Universo. Es nuestra interpretacion matematica la que se debe
ajustar a la naturaleza, incluso si ello implica renunciar a la idea de un orden
absoluto y geométrico, y reivindicar el papel preponderante del azar y caos. En la
medida en que este modelo es mas cercano a los fendmenos que observamos, la
teoria no so6lo permite predecir los comportamientos que se observan en la
naturaleza, sino también modelarlos y recrearlos. Las matematicas no son el
lenguaje de la naturaleza, sino la interpretaciéon que la ciencia propone para

entenderla. Lo que esta a prueba con la creacién de la inteligencia artificial es si tal

40



entendimiento es lo suficientemente profundo para replicar por medios y
herramientas tecnolégicas el comportamiento de los organismos vivos, incluyendo
aquellos fenémenos que no comprendemos por completo, como la mente y la

consciencia.

41



Capitulo 2

Inteligencia artificial, ;el principio del fin?

Como hemos visto en el capitulo anterior, atin no existen las condiciones técnicas
para alcanzar a corto plazo la inteligencia artificial general o fuerte, pero es un
proyecto que se encuentra en curso, y todo apunta a que en algin momento
alcanzard su meta. En este capitulo abordaremos cudles son las perspectivas en este

probable futuro.

En general, las posturas sobre la inteligencia artificial y sus consecuencias en
nuestra sociedad se pueden dividir en dos polos contrapuestos: la IA como la
proxima gran revolucién tecnolégica que permitira al hombre trascender sus limites
mediante la creacién de nuevos seres pensantes que nos ayudardn a resolver los
problemas que enfrentamos como humanidad; o bien, la IA como la culminacién de
un proyecto cientifico-tecnolégico desbordado, una nueva era en la que los humanos
seremos suplantando por las méaquinas, perspectiva que abordaremos con mayor
profundidad. Con algunos matices, estas dos posturas son representadas
respectivamente por el filésofo y padre de la cibernética Norbert Wiener (1894-1964),
y el filésofo y socidélogo francés Jean Baudrillard (1929-2007), quienes nos serviran

de guia en esta prospectiva, junto con otros autores complementarios.

2.1 Tecnologia, ilusion y destruccion

En su libro EI crimen perfecto (1995) Baudrillard resalta los efectos nocivos del
desarrollo acelerado de la tecnologia, incluyendo la digitalizacion y la inteligencia
artificial. Las tecnologias actuales son la consecuencia de un proceso histérico-social
mucho mas amplio, que ancla sus raices en un tiempo mitico marcado por el

surgimiento del lenguaje. De acuerdo con el fil6sofo francés:

42



Si no existieran las apariencias, el mundo seria un crimen perfecto, es decir, sin
criminal, sin victima y sin mévil. [...] Pero, precisamente, el crimen nunca es
perfecto, pues el mundo se traiciona por las apariencias, que son las huellas de
su inexistencia, las huellas de la continuidad de la nada, ya que la propia nada,
la continuidad de la nada, deja huellas. Y asi es como el mundo traiciona su

secreto. Asi es como se deja presentir, ocultdndose detrds de las apariencias.
(1995, p. 11)

Acompafiemos a Baudrillard siguiendo las huellas de este crimen, los huecos y
marcas que va dejando la modernidad. La clave es el estudio del mundo
contemporaneo a partir de la desapariciéon de algo y la aparicién de la nada, que
COMoO veremos no son procesos equivalentes por completo. Un analisis por lo tanto
no s6lo de las nuevas maneras en que habitamos nuestra época, sino también de lo
que se ha sustraido a ella y las formas de sustraerlo: “Esto es la historia de un crimen,
del asesinato de la realidad. Y del exterminio de una ilusion, la ilusién vital, la
ilusién radical del mundo. Lo real no desaparece en la ilusion, es la ilusiéon la que
desaparece en la realidad integral” (Baudrillard, 1995, p. 9). En los siguientes
parrafos habremos de ser cautos con el concepto de realidad, ya que Baudrillard se
desplaza entre cuatro significados diferentes: 1) lo real como universo previo al
hombre; 2) el mundo creado por el lenguaje; 3) la realidad como un conjunto objetivo
de leyes planteadas por la ciencia; y 4) la hiperrealidad como una realidad técnica

que se acrecienta a si misma y desplaza al ser humano.

De cualquier forma, el hilo conductor del andlisis de Baudrillard es claro y
podria resumirse de la siguiente manera: a contracorriente de la perspectiva
ilustrada, que propone combatir las sombras de la ilusién en aras de revelar una
verdad luminosa y légica, para Baudrillard el mundo humano es una ilusién vital
necesaria, y la destruccion de esta ilusién por parte de la ciencia y la tecnologia no
es necesariamente benéfica. El crimen que sefiala Baudrillard es doble: en primer
lugar, un crimen mitico, la sustituciéon de un mundo real por un mundo de

apariencias inaugurado por el lenguaje; y en un segundo momento el crimen propio

43



de nuestra época, el exterminio de la ilusién vital, un crimen del cual son cémplices
los desarrollos técnicos actuales como la inteligencia artificial. En cuanto crimen que
pertenece a tiempos miticos, el asesinato de la realidad es un acto fértil que permite
la constituciéon del mundo humano: “es la energia de este crimen, como la del
estallido final, la que se distribuird por el mundo, hasta su eventual agotamiento.
Esta es la visién mitica del crimen original, la de la alteracién del mundo en el juego

de la seduccion y las apariencias, y de su ilusiéon definitiva” (Baudrillard, 1995, p.

12)

Este primer crimen, el que da origen al mundo humano, es la sustitucién de
la realidad por el signo, ya sea lingitiistico (actstico y gréfico) o visual (imagen, letra
y simbolo). Si consideramos que lo esencial de este proceso es la sustituciéon de un
elemento por otro diferente, también podriamos afirmar que el mundo humano
inicia con la invencién de la técnica, al sustituir el cuerpo (la mano) por el objeto (la
herramienta), como en la famosa escena del filme de Kubrick, 2001: Odisea al espacio
(1968), en donde los hominidos descubren el uso de un hueso como artefacto. Otro
parteaguas es el desarrollo la agricultura, el momento en que dejamos de ser
animales nomadas pertenecientes al mundo, y pasamos a transformarlo y
aduefiarnos de él. En esta misma linea se puede considerar el descubrimiento y
manejo del fuego, un elemento divino que nos separa de los animales y nos equipara
con los dioses, de acuerdo al mito de Prometeo. En estos ejemplos, se revela que la
técnica no es simplemente “ciencia aplicada”, sino que la técnica ~-comenzando por
el propio lenguaje- inaugura un modo nuevo de conocimiento y de habitar el

mundo, entendido no como un real absoluto, sino como construccién humana.

En todos estos casos, al transformar un objeto en otra cosa, no s6lo creamos
en este una segunda naturaleza atil-funcional, sino también una nueva naturaleza
simbélica. Una vara puede servir como arma y herramienta, pero también como

cetro, representando el poder. Asi, la pregunta de fondo no es para qué sirve la

44



inteligencia artificial, sino qué simboliza su desarrollo como presunta cima de toda

la evolucién técnica.

Para contestarla, es necesario retroceder con Baudrillard hasta tiempos
miticos. La constituciéon del mundo humano es el primer crimen que, en su intento
de hacerlo accesible, oculta el mundo inmanente, aquel en donde “todo animal esté
en el mundo como agua dentro del agua” como expresa Bataille en Teoria de la
religion (1973). Este primer crimen es necesario para fundar el universo simbdlico, ya
que el mundo nunca se nos presenta en su realidad (entendida como la cosa-en-si
kantiana), sino s6lo como ilusiéon. Porque sélo en la ilusién podemos vivir: “La
ilusion radical es la del crimen original, por el cual el mundo es alterado desde el
inicio, jamas idéntico a si mismo, jamds real. El mundo sé6lo existe gracias a esta
ilusion definitiva que es la del juego de las apariencias, el lugar mismo de la
desapariciéon incesante de cualquier significaciéon y de cualquier finalidad”.
(Baudrillard, 1995, p. 20) En las palabras de Baudrillard resuena un eco de las ideas
de Georges Bataille (1973):

Nada, a decir verdad, nos estd mas cerrado que esa vida animal de la que hemos
salido. Nada es més extrafio a nuestra manera de pensar que la tierra en el seno
del universo silencioso y no teniendo ni el sentido que el hombre da a las cosas,
ni el sinsentido de las cosas en el momento en que quisiéramos imaginarlas sin
una conciencia que las reflejase. En verdad, nunca podemos mads que
arbitrariamente figurarnos las cosas sin la conciencia, puesto que nosotros,

figurarse, implican la conciencia, nuestra conciencia, adhiriéndose de una
manera indeleble a su presencia. (p. 24)

Sin embargo, no debemos caer en el error de considerar que tal ilusién vital aniquila
el imperio de lo real; como sefiala Baudrillard “lo real no desaparece en la ilusién”.
La ilusién vital no anula el mundo inmanente, ni tampoco lo vuelve transparente,
sino que es la manera en que lo habitamos. La ilusién seria constitutiva del mundo
humano, la piel y no s6lo mascara de la realidad, nuestro mundo interpretado, como
lo llama Rilke en las Elegias de Duino (1923): “E incluso las bestias, astutas, se percatan
de que es torpe, inseguro, nuestro paso que yerra por un mundo interpretado”. La

45



ilusién nos permite vivir sobre un mundo que suponemos anterior y real, a costa de
un desfase, una fisura y una angustia que se verd acrecentada drasticamente en

nuestros tiempos.

De ahi que paraddjicamente, al tiempo que nos hace habitable el mundo, la
creacion de esta ilusion también despierta en nosotros una inquietud por acercarnos
a las cosas en su “esencia”, a ese mundo puro que creemos haber dejado atrés: “el
hecho de que todo se esconda detrés de su propia apariencia y que, por tanto, no sea
jamas idéntico a si mismo, es la ilusién material del mundo. Y ésta sigue siendo, en
el fondo, el gran enigma, el que nos sume en el terror y del que nos protegemos con
la ilusién formal de la verdad” (Baudrillard, 1995, p. 13). Pero de acuerdo con el

tilésofo francés la alternativa no es un mejor camino:
Nos movemos entre una ilusién y una verdad a cual mas insoportables. Pero ;es
posible que la verdad sea ain mas insoportable, y deseemos finalmente la

ilusién del mundo, aunque nos alcemos contra ella con todas las armas de la
verdad, la ciencia y la metafisica?

[...] Que no podamos soportar su ilusién ni su apariencia pura forma parte
del mundo. Tampoco soportariamos mejor, si tuviera que existir, su verdad
radical y su transparencia. (Baudrillard, 1995, pp. 21, 13)

Este radical alejamiento de lo real crea una zona vedada para siempre, un enigma
irresoluble, un universo no asimilable por la razén, porque es anterior a ésta. Lo
sagrado como la plenitud de lo real no solo resulta inaccesible al comtn de los
mortales, sino que su experiencia puede resultar fatal, como nos ensefia Rilke (1923):

Y si un dngel inopinadamente me cifiera contra su corazén,

la fuerza de su ser me borraria;

porque la belleza no es sino el nacimiento de lo terrible:

un algo que nosotros podemos admirar y soportar

tan s6lo en la medida en que se aviene, desdefioso, a existir, sin destruirnos.
Todo angel es terrible.

Precisamente la manera que la modernidad propone para cerrar esta brecha, para

reparar esta fisura entre nuestro mundo ilusorio y el mundo “verdadero” es el uso

46



(o abuso) de la ciencia y la técnica, hijas de la razén, que parten del presupuesto de
que para ser verdad el mundo debe ser objetivo y l6gico. Pero la ciencia no agota el
sentido y el saber de la experiencia vital humana. En La condicion posmoderna (1979),
Lyotard sostiene que “el saber cientifico es una clase de discurso”, el dominante en
la modernidad enfrentado a otros saberes como el mito o el arte: “En principio, el
saber cientifico no es todo el saber, siempre ha estado en excedencia, en competencia,
en conflicto con otro tipo de saber, que para simplificar llamaremos narrativo” (p.
22). Para Lyotard (1979) la ciencia es un discurso del saber entre muchos otros
posibles, con la notable diferencia de caracterizarse por ser excluyente, al admitir

s6lo una verdad posible y negar las otras formas de saber narrativo:

El cientifico se interroga sobre la validez de los enunciados narrativos y constata
que estos nunca estdn sometidos a la argumentacién y a la prueba. Los clasifica
en otra mentalidad: salvaje, primitiva, subdesarrollada, atrasada, alienada,
formada por opiniones, costumbres, autoridad, prejuicios, ignorancias,
ideologias. Los relatos son fabulas, mitos, leyendas, buenas para las mujeres y
los nifios. En el mejor de los casos, se intentard que la luz penetre en ese

oscurantismo, civilizar, educar, desarrollar. (p. 55)

La postura cientifica suele olvidar que el mito y la ilusién mantienen una funcién
vital en las sociedades humanas no por ser verdaderos, sino por su potencia
simbolica, elemento basico para otorgar unidad y sentido a cualquier comunidad
humana. Por su parte, la meta de la ciencia y tecnologia no apunta en primer término
a la esfera vital -por mucho que en el discurso politico se insista en sus “beneficios
sociales”-, sino a la optimizacién y eficiencia de los procesos en si mismos. Con su
pensamiento objetivado y objetivador, la ciencia se erige como el garante de lo que
debe ser considerado real y como la tnica forma de pensamiento valida. Pero a su
vez, necesita legitimarse a si misma: “En su origen, la ciencia estd en conflicto con
los relatos. Medidos por sus propios criterios, la mayor parte de los relatos se revelan
tabulas. Pero, en tanto que la ciencia no se reduce a enunciar regularidades utiles y

busca lo verdadero, debe legitimar sus reglas de juego. Es entonces cuando mantiene

47



z I

sobre su propio estatuto un discurso de legitimacion, y se la llama filosofia

(Lyotard, 1979, p. 9).

La ciencia busca legitimarse a si misma de manera recursiva, esto es,
recurriendo a las mismas ideas de razén y progreso que ella sostiene, como los
cuatro elefantes que sostienen al mundo encima de una tortuga, que es a su vez
sostenida por una serpiente que se muerde la cola... sosteniéndose a si misma. La
ciencia moderna -o mas especificamente, el discurso oficial sobre la ciencia- ha
olvidado que también es un mito, la ilusién de haber alcanzado la realidad objetiva.
Se olvida que ya Godel en 1931, con sus teoremas de la incompletitud, ha
demostrado que un sistema l6gico matemético, como pretende serlo gran parte de
la ciencia, no puede ser completo y consistente a la vez. En otras palabras, un sistema
légico formal no puede explicarlo absolutamente todo y estar libre de
contradicciones. En realidad, los sistemas l6gicos y matematicos dependen de
axiomas, proposiciones que parecen completamente evidentes y sirven de base para
el desarrollo de una teoria, pero que en si mismas son indemostrables, como también
lo son el motor inmévil de Aristételes y el yo cartesiano. En cierto sentido, los
axiomas son similares a los dogmas religiosos, con la notable diferencia de que en la

ciencia deberia ser posible partir de nuevos axiomas.

En el caso del discurso sobre la ciencia moderna, podriamos decir que su
axioma -convertido en dogma de la civilizaciéon- es que el progreso técnico conlleva
necesariamente el progreso humano. Tal suposiciéon nos brinda un punto de
referencia hacia dénde avanzar, unas coordenadas de sentido y un centro en el cual
refugiarnos: mientras la ciencia y técnica avancen, nuestros problemas seran
finalmente solucionados y todo estard bien. Por supuesto, la historia reciente se ha

encargado de demostrar que tal proposicion es falsa.

A esta ecuacion fallida debemos agregar un concepto central en el
capitalismo: el profit o rentabilidad financiera, esto es, obtener mas ganancias con

menos inversion, una manera elegante de pronunciar codicia. En dltima instancia,

48



los beneficios que se esperan de la ciencia y la tecnologia no son beneficios sociales,
sino econdmicos. S6lo asi es posible explicar que las tecnologias como las energias
renovables, Ginica via ante el cambio climatico, o los avances médicos que podrian
salvar millones de vidas en paises en desarrollo, no sean ampliamente utilizados por

ser considerados “poco rentables”.

2.2 La posmodernidad que no fue

Tal desencanto de la modernidad y la crisis de los relatos narrativos es lo que

propone Lyotard (1979) como nicleo de la posmodernidad:

Simplificando al maximo, se tiene por «postmoderna» la incredulidad con
respecto a los metarrelatos. [...] La funcion narrativa pierde sus functores, el
gran héroe, los grandes peligros, y el gran propoésito. Se dispersa en nubes de
elementos lingtiisticos narrativos, cada uno de ellos vehiculando consigo
valencias pragmaticas sui generis.

Los decididores intentan, sin embargo, adecuar esas nubes [...] a una légica
que implica la conmensurabilidad de los elementos y la determinabilidad del
todo. [...] Esta l6gica del mas eficaz es, sin duda, inconsistente a muchas
consideraciones [...] ;Doénde puede residir la legitimacion después de los
metarrelatos? El criterio de operatividad es tecnolégico, no es pertinente para
juzgar lo verdadero y lo justo. (p. 10-11)

Para la critica posmoderna es claro que el criterio cientifico-técnico no es pertinente
ni consistente como pardmetro de la vida humana, pero esto no significa que no se
continde aplicando a mansalva en la sociedad contemporanea. Es verdad que surgen
miles de movimientos reivindicando los derechos de las minorias, microfisicas del
poder que actian de manera localizada, pequenos espacios y momentos en los que
recuperamos la ilusiéon de una vida auténtica y digna. Pero los dos grandes relatos
que sustentan nuestra época, el capitalismo como tnico modo de producciéon e
intercambio, y el progreso de la ciencia y la tecnologia como condicién benéfica y
necesaria, permanecen vigentes. En contraste, Bruno Latour propone que Nunca

fuimos modernos (1991):

49



Con el adjetivo moderno se designa un régimen nuevo, una aceleracién, una
ruptura, una revoluciéon del tiempo. Cuando las palabras «moderno»,
«modernizacién», «modernidad» aparecen, definimos por contraste un pasado
arcaico y estable. Ademas, la palabra siempre resulta proferida en el curso de
una polémica, en una pelea donde hay ganadores y perdedores, Antiguos y
Modernos. Moderno, por lo tanto, es asimétrico dos veces: designa un quiebre
en el pasaje regular del tiempo, y un combate en el que hay vencedores y
vencidos. Si hoy en dia tantos contemporaneos vacilan en emplear ese adjetivo,
si lo calificamos mediante preposiciones, es porque no nos sentimos tan seguros
de mantener esa doble asimetria: ya no podemos designar la flecha irreversible
del tiempo ni atribuir un premio a los vencedores [...] De ahi proviene el
escepticismo llamado curiosamente posmoderno, aunque no sepa si es capaz de
reemplazar para siempre a los modernos. (pp. 27-28)

Aunque compartimos la incertidumbre de Latour, en esta tesis consideramos que
nunca hemos sido posmodernos, y que si existe un vencedor: la historia reciente
parece indicar que el proceso de modernidad contintia firme en una misma
direccién, irreversible. El premio, por supuesto, es econémico y queda reservado
para las élites, mientras a los demas nos queda el consuelo de la critica y la denuncia.
O quizé la posmodernidad es un lujo que s6lo pueden darse los paises de primer
mundo con un elevado desarrollo industrial, desencantados de las promesas de la
técnica, mientras que el resto de las naciones seguimos embelesados con el suefio
del progreso, en una modernidad tardia. En todo caso, al proceso de la modernidad
no parece importarle mucho las criticas de los intelectuales, ni el desencanto de
millones de seres humanos en situacién de pobreza extrema y al borde de la muerte.
Como Lyotard (1979) destaca, lo tinico que le importa al sistema es perfeccionar su
funcionamiento: “La armonia de las necesidades y las esperanzas de individuos o
grupos con las funciones que aseguran el sistema s6lo es un componente adjunto de
su funcionamiento; la verdadera fiabilidad del sistema, eso para lo que él mismo se
programa como una maquina inteligente, es la optimizacion global de sus inputs con

sus outputs, es decir, su performatividad” (p. 30).

50



Como bien sefiala Lyotard, en la modernidad el sistema trabaja para alcanzar
su propio perfeccionamiento, ya sea hacer coches o exterminar seres humanos. La
denuncia no es falaz; entre las grandes potencias econémicas, una parte significativa
del presupuesto destinado a ciencia y tecnologia, incluyendo el desarrollo de la IA,
se encuentra catalogado en el &mbito de la investigaciéon militar: cémo matarnos
mejor y mas rapido. Bruno Latour (1991) lo explica ast:

Al querer desviar la explotacion del hombre por el hombre a una explotacién de
la naturaleza por el hombre, el capitalismo multiplicé indefinidamente ambas.
Lo reprimido retorna, y lo hace por partida doble: las multitudes que querian
salvarse de la muerte vuelven a caer por centenares de millones en la miseria;
las naturalezas, a las que se queria dominar por completo, nos dominan de
manera también global amenazandonos a todos. Extrafia dialéctica, que hace del
esclavo dominado el amo y poseedor del hombre, y nos ensefia de pronto que

inventamos a los ecocidas al mismo tiempo que las hambrunas a gran escala. (p.
25)

Tal vez un error de la critica posmoderna sea subestimar la inercia del sistema
moderno: su masa es tal que continuara en movimiento mucho tiempo después de
que las ideas que la impulsan (ciencia y capitalismo) hayan sido desacreditadas. El
sistema es tan enorme que es capaz de reinventarse y absorber cualquier idea
contraria, e incluso se asemeja a la energia oscura, pues en lugar de reducir su
velocidad acelera su expansion hasta desgarrarlo todo: hipermodernidad, y no

posmodernidad.

De acuerdo a la tradicién judeocristiana -que representa junto a la cultura
grecolatina una de las raices de nuestra civilizacién occidental moderna- el trabajo

fue el primer castigo impuesto por Yahvé:

Al hombre le dijo: «Por haber escuchado la voz de tu mujer y comido del &rbol
del que yo te habia prohibido comer, maldito sea el suelo por tu causa: sacaras
de él el alimento con fatiga todos los dias de tu vida. Te producira espinas y
abrojos, y comeras la hierba del campo. Comerés el pan con el sudor de tu rostro,
hasta que vuelvas al suelo, pues de él fuiste tomado. Porque eres polvo y al
polvo tornaras.» (Gn. 3: 17-19, ed. Desclée De Brouwer)

51



La promesa de la técnica y el progreso era ofrecernos una vida libre de trabajo y
regresarnos al paraiso terrenal, pero s6lo cumplié la mitad: como a los tejedores
ingleses del siglo XIX, el progreso ciertamente nos liber6 del trabajo, pero no nos
ofreci6 ningln paraiso. A pesar del discurso de los grandes beneficios que nos han
traido la ciencia y la tecnologia, en ningtin momento se considera la posibilidad de
que estos sean gratuitos: dentro de un sistema regido por el capitalismo, el progreso
queda reservado para quienes puedan comprarlo, lo cual es imposible sin un trabajo

remunerado, un trabajo que desaparece gracias al progreso.

Por eso, en una sociedad marcada fuertemente por la meritocracia, que
rechaza la generosidad espontdnea y exige que todo sea ganado a base de esfuerzo,
el despojarnos del trabajo parece mas una segunda maldicién: arrancados del
paraiso, ahora somos arrancados de la propia tierra. El trabajo nos transformé en
esclavos, pero progreso no nos ha convertido en seres libres que se dedican a
actividades espirituales y artisticas, sino en desempleados, ciudadanos de segunda
clase, excluidos y pobres. Como Chaplin en Tiempos modernos (1936), el hombre sélo
es un engranaje del mecanismo econémico y social, y cada vez se revela mas

innecesario para su funcionamiento.

Con estos elementos podemos realizar un primer intento de respuesta a la
pregunta antes planteada: qué simboliza el desarrollo de la IA como presunta cima
de toda la evolucién técnica. Consideramos que el desarrollo de la inteligencia
artificial es la prueba de que el proyecto moderno sigue vigente; la ciencia es un
camino que sélo puede ir hacia adelante, atin si se dirige al abismo. Si la maquina
despoj6 al obrero del tinico bien que le quedaba, su fuerza de trabajo, la inteligencia
artificial terminara por desplazar cualquier rastro de humanidad que necesite el

sistema para funcionar.

Redimidos del trabajo, el siguiente paso es la inteligencia artificial que nos

librara de la fatigosa tarea de pensar. Esto ya es un hecho en los avanzados

52



algoritmos de busqueda que utilizan las grandes compafiias de internet. No hace
falta conocer los términos exactos, basta con tener una idea vaga e introducir los
primeros caracteres para que el sistema nos arroje al instante millones de resultados
en los que encontraremos aquello que no supimos pensar con claridad. El problema
reside en que tal informacién es proporcionada por una empresa privada, y por lo
tanto es ella la que moldea nuestra vision del mundo. Ademas de este peligroso
monopolio como puerta de acceso a la informacién, otros dos problemas asociados
a las recomendaciones automaticas son las burbujas de filtro y camaras de eco: al
aprender de aquellas paginas que elegimos, el algoritmo de buasqueda comienza a
mostrarnos sélo la informacién que coinciden con nuestros intereses y prejuicios,

descartando la posibilidad de acceder a posturas divergentes a la nuestra.

Las consecuencias de estos procesos automadticos son una pérdida evidente
de cualidades o capacidades humanas: con un universo de informacién en la palma
de la mano y a un click de distancia, no es necesario guardar en la memoria ni
siquiera los nimeros de teléfono de nuestros seres més cercanos; quizé en el futuro
no hara falta saber ni siquiera sus nombres. Esta denuncia no es nueva; ya Platén en
el Fedro la advierte respecto a la invencién de la escritura, en la respuesta del rey

Thamus al dios egipcio Theuth:

iOh artificiosisimo Theuth! A unos les es dado crear arte, a otros juzgar qué de
dafio o provecho aporta a los que pretenden hacer uso de él. Y ahora tq,
precisamente, padre que eres de las letras, por apego a ellas, les atribuyes
poderes contrarios a los que tienen. Porque es obvio lo que produciran en las
almas de quienes las aprendan, al descuidar la memoria, ya que, fidzndose de lo
escrito, llegaran al recuerdo desde fuera, a través de caracteres ajenos, no desde
dentro, desde ellos mismos y por si mismos. No es, pues, un farmaco de la
memoria lo que has hallado, sino un simple recordatorio. Apariencia de
sabiduria es lo que proporcionas a tus alumnos, que no verdad. Porque
habiendo oido muchas cosas sin aprenderlas, parecera que tienen muchos
conocimientos, siendo, al contrario, en la mayoria de los casos, totalmente
ignorantes, y dificiles, ademas, de tratar porque han acabado por convertirse en
sabios aparentes en lugar de sabios de verdad. (p. 399)

53



Respecto a estas criticas de corte pesimista, y sefialando de manera especifica a
Baudrillard, Lyotard (1979) sefala:
De esta descomposicion de los grandes relatos, se sigue eso que algunos
analizan como la disolucién del lazo social y el paso de las colectividades
sociales al estado de una masa compuesta de &tomos individuales lanzados a un
absurdo movimiento browniano [aleatorio]. Lo que no es més que una vision

obnubilada por la representacion paradisiaca de una sociedad «organica»
perdida. (p. 36)

En defensa de Baudrillard, y sin caer en el lugar comtin de que todo tiempo pasado
fue mejor, habria que recordar que el hombre como especie ha habitado la Tierra por
mas de 300 mil afios, y tan sélo en los altimos 200 afios a partir de la Revoluciéon
Industrial hemos tenido un mayor impacto negativo sobre el planeta que en todos
los milenios anteriores, mientras la brecha entre las élites econémicas y las clases
populares se ha vuelto cada vez mas profunda. Aunque la técnica no sea exclusiva
de la época moderna es claro que el refinamiento de la maquina representa un punto
de quiebre en nuestra relaciéon con la naturaleza y entre nosotros mismos. Desde esta
perspectiva, el ludismo que pretendia destruir a las maquinas y el anarco-
primitivismo que reivindica el vivir némada no parecen tan descabellados. En

cuanto a los altimos avances técnicos, Lyotard (1979) advierte:

Es razonable pensar que la multiplicaciéon de las mdquinas de informacién afecta
y afectard a la circulaciéon de los conocimientos tanto como lo ha hecho el
desarrollo de los medios de circulaciéon de hombres primero (transporte), de
sonidos e imégenes después (media). En esta transformacion general, la
naturaleza del saber no quedara intacta. No puede pasar por los nuevos canales
y convertirse en operativa, a no ser que el conocimiento pueda ser traducido en
cantidades de informacién. Se puede, pues, establecer la previsiéon de que todo
lo que en saber constituido no es traducible de ese modo sera dejado de lado. (p.
15)

En pocas palabras, s6lo aquel saber que cumpla una légica matematica, capaz de

expresarse en bits, sera considerado como nuestra realidad, dejando fuera todo

54



discurso sobre el sentir, los afectos, la experiencia estética, lo espiritual y lo inefable.
Esta btisqueda cientifica, formal, casi obsesiva de la verdad, sera la que termine por
desplazar la ilusién vital, poniendo en jaque no sélo las construcciones simbdlicas

humanas, sino a la especie misma.

Como Lyotard con el concepto de discurso dominante, lugar ocupado en
nuestro mundo contemporaneo por el capitalismo y el saber cientifico, Baudrillard
también revela que este intento de erigir un pilar central para dar un sentido l6gico
al mundo (a partir del yo cartesiano, la razén y la ciencia) no deja de ser una nueva
ilusion, que en lugar de quitar el velo del mundo lo cubre con otro manto atin mds
denso: “Todo lo que se proyecta mas alla de esta ilusion [vital], de esta evidencia
accidental del mundo, que lo aleja para siempre de su sentido y de su origen, no es
mas que una fantasia justificativa” (Baudrillard, 1995, p. 21). Tal es el crimen de la
modernidad, la construccién de una realidad a la medida, de crecimiento acelerado
y automatico, que aniquila cualquier otro proyecto de sentido o de pensamiento
alterno, una realidad tan densa que Baudrillard (1995) denomina hiperrealidad.

Vivimos en la ilusion de que lo real es lo que maés falta, cuando ocurre lo
contrario: la realidad ha llegado a su colmo. A fuerza de proezas técnicas, hemos
alcanzado tal grado de realidad y de objetividad que podemos hablar incluso de
un exceso de realidad que nos deja mucho mas ansiosos y desconcertados que
el defecto de realidad, que por lo menos podiamos compensar con la utopia y lo

imaginario, mientras que para el exceso de realidad no existe compensacién ni
alternativa. No existe negacion ni superacion posibles, ya que estamos maés alla.

[...] Toda la modernidad ha tenido por objetivo el advenimiento de este
mundo real, la liberacién de los hombres y de las energias reales, enfocadas
hacia una transformacién objetiva del mundo, mas alld de todas las ilusiones
cuyo analisis critico ha alimentado la filosofia y la practica. Hoy, el mundo es
mas real de lo que esperabamos. (pp. 91-92)

La critica de Baudrillard respecto a los avances técnicos nos permite conectar sus
ideas con las consecuencias del desarrollo de la IA. Para Baudrillard (1995) el
panorama es claro:

55



Estamos en plena ilusion dela finalidad de la técnica como extension del hombre
y de su poder, en plena ilusion subjetiva de la técnica. Pero hoy este principio
operativo es derrotado por su misma extension, por esta virtualidad sin freno,
que supera las leyes de la fisica y la metafisica.

Asi todas nuestras tecnologias s6lo serian el instrumento de un mundo que
creemos dominar, cuando él es el que se impone a través de un equipo del que
s6lo somos meros operadores. [...] A través de la técnica, tal vez sea el mundo
el que se rie de nosotros, el objeto que nos seduce con la ilusiéon del poder que
tenemos sobre él. (pp. 100-101)

El hombre ya no es fin en si mismo, sino s6lo un eslabén en la cadena de produccién,

un paso en el camino hacia un mundo dominado por los objetos. Giovanni Papini lo

vislumbra en Gog (1931), en su ficticia “Visita a Ford”. Al explicar su método de

produccioén, el empresario estadounidense le revela:

El asunto no es desarrollar una industria, sino llevar a cabo un gran experimento
intelectual y politico. [...] el ideal supremo es el siguiente: Fabricar sin ningiin
operario una cantidad cada vez mayor de articulos que cuesten lo menos posible. Soy un
utopista, pero no un loco y debo admitir que atn pasardn algunas decenas de
afios antes de que se llegue a mi ideal. Sin embargo, me preparo para ese dia 'y
construyo en Detroit una nueva fabrica que se llama La Solitaria. Una verdadera
joya, un suefio, un milagro, en pocas palabras, la fabrica donde no habra nadie.
Al ser terminada y cuando haya sido equipada con las maquinas del mas
reciente modelo, [...] no se necesitaran obreros. De vez en cuando, un ingeniero
las visitard brevemente, echara a andar algunos engranajes y se marchara. Del
resto se encargardn las maquinas por si solas que trabajardn no danicamente por
el dia, como lo hacen ahora los hombres, sino también toda la noche e incluso
los domingos. [...]

Soy el mistico desinteresado de la produccion y la venta. [...] Mi ambicién,
cientifica y humanitaria, es la religion del movimiento sin fin de la produccion
ilimitada, de la maquina libertadora y dominadora. (pp. 33-36)

Sorprende la prediccion de Papini por su exactitud y profundidad. En términos

préacticos, ya existe esta nueva realidad técnica que no requiere de operadores

humanos. Se llama Industria 4.0, y consiste en la automatizacion e interconexién de

todos los procesos productivos: desde la extraccion de los materiales hasta la venta

56



del producto final, todo es realizado por una extensa red de mdquinas. Dicha
tendencia comienza a extenderse no so6lo a la manufactura, sino a todas las
profesiones, desde la medicina hasta la educaciéon. Bien podriamos decir,
parafraseando a Hobbes, que el hombre es un lobo que a través de la maquina se

devora a si mismo.

Este avasallador avance de lo técnico frente al mundo de la ilusién vital
también lo plantea Baudrillard en ;Por qué todo no ha desaparecido aiin? (2007). Si
Leibniz preguntaba por el ser, el francés cuestiona sobre la nada. Baudrillard
sostiene a lo largo de este texto que el avance de la técnica se traduce en un proceso
de desaparicion de lo humano, un proceso especifico y artificial que estd en marcha

y atn no se ha completado.

Hablemos entonces del mundo de donde ha desaparecido el hombre. Se trata de
desaparicién, y no de agotamiento, extincion, o exterminio. El agotamiento de
los recursos y la extinciéon de las especies son procesos fisicos o fenémenos
naturales. Y ahi radica toda la diferencia: es muy probable que la especie
humana sea la tinica que haya inventado un modo especifico de desaparicién,
que no tiene nada que ver con la ley de la naturaleza. (p. 11)

La pregunta, sin embargo, queda lejos de ser resuelta: ;Qué es lo que todavia
mantiene el mundo de la ilusién humana en pie, a pesar de los funestos presagios?
(O acaso seremos, como refleja nuestra amada televisién, una humanidad zombi,
muertos vivientes que no saben que ya estdn muertos? Tal parece ser la conclusién

desalentadora que Baudrillard (2007):

En efecto, el sujeto se pierde, el sujeto como instancia de voluntad, de libertad,
de representacion, el sujeto del poder, del saber de la historia como aquel
desaparece, pero deja tras de si a su espectro, su doble narcisista, un poco como
el gato dejaba a flotar su sonrisa. El sujeto desaparece, pero en provecho de una
subjetividad difusa, flotante y sin sustancia, ectoplasma que lo envuelve todo y
lo transforma en una inmensa superficie de reverberacién de una conciencia
vacia, desencarnada. (p. 20)

57



En todo caso, habremos de tener en cuenta que el proceso de desaparicion o
aparicion de la nada que sefiala Baudrillard se refiere en primer lugar al mundo
humano, si bien sus consecuencias se extienden a todo lo existente en el planeta.
Aunque Baudrillard se limita a un analisis critico de la modernidad, sin abogar por
ningtin modelo ético o moral, en sus textos se trasluce una preocupacién por el

rumbo que ha tomado nuestra sociedad.

Pero la desaparicion del hombre no es necesariamente nociva para la
naturaleza. Pensemos en Chernobil, ahora cubierto nuevamente de vegetacion y
fauna silvestre, en donde la naturaleza ha vuelto a demostrar que es capaz de reinar
ahi donde los humanos fracasan. Si como sostiene el filme Matrix (1999) de las
hermanas Wachowski somos un céncer, una plaga en el mundo, nuestra
desapariciéon no puede sino reportar beneficios a las demas especies. El asunto no es
sencillo, pues si consideramos que el hombre en si mismo es parte de la naturaleza,

su desaparicion es al mismo tiempo un empobrecimiento de ella.

Por eso para contestar la pregunta de Baudrillard ;por qué todo no ha
desaparecido atin?, habria que precisar primero qué significa ese todo. Baudrillard
se enfoca en la desapariciéon del mundo humano -tanto en lo simbélico como en lo
real-, algo comprensible dado que es el mundo que habitamos. Pero no deja de haber
un sesgo antropocéntrico en equiparar el todo con la experiencia humana.
Podriamos entonces reformular la cuestion como ;por qué el mundo de la
experiencia humana y nuestra especie no han desaparecido atin? La pregunta es por
supuesto retérica. Baudrillard argumenta que nos dirigimos aceleradamente rumbo
a la desaparicion. El crimen mitico fue la trasmutacién de lo real en ilusién, de la
cosa en palabra e imagen, para después dar paso a la sustitucion técnica, hasta llegar
en la modernidad a la disolucién virtual-digital, un mundo simulado ad infinitum. Y
en la cumbre de la simulacién, la desapariciéon de las experiencias vitales y de la
propia vida, en favor de la maquina y su légica implacable. En la novela Un mundo

feliz (1932) de Aldous Huxley, ubicada en un contexto de una sociedad altamente

58



avanzada en tecnologia, los seres humanos pagan por experiencias vitales, por sentir
las pasiones de un salvaje. En aras de la eficiencia, quiz4 en un futuro no muy lejano
las gafas de realidad virtual serdn la tnica manera de visitar un bosque, y
necesitaremos de la compafiia de un bot para compartir nuestros mas profundos

sentimientos, como en la pelicula Her (2013) de Spike Jonze.

Si la critica posmoderna se enfrasca en realizar un anélisis l6gico de un
sistema basado en la 16gica, podria llegar a un callejon sin salida. Las pretensiones
de objetividad y neutralidad nos revelan entre lineas el proyecto de un mundo de
objetos que nos neutraliza. Por el contrario, toda critica es al mismo tiempo una toma
de postura frente al mundo y su devenir. Como ya anuncia Nietzsche en Asi hablo
Zaratustra (1883/1892), la filosofia deberia apostar por una ética que tenga como eje
la vida misma: “jSea vuestro amor a la vida amor a vuestra esperanza mas alta: y
sea vuestra esperanza mas alta el pensamiento mas alto de la vida!” (p. 44). En la
naturaleza, la vida no es sélo evitar el sufrimiento y la basqueda de placer. Ambos
aspectos no son metas ni fines en si mismos, como se nos vende en el mundo
contemporaneo, sino estrategias de la propia vida para su propagacion y
conservaciéon. Una sociedad que solo busca el placer y la comodidad a través del
progreso técnico, terminara por enfrentarse a la vida misma, que no puede reducirse

a estos términos.

2.3 Divergencia entre evolucién natural y progreso técnico

Generalmente se reconoce que la entropia es la tendencia universal al caos y la
desorganizacién. Poco se menciona que este caos no es sinénimo de diversidad, sino
un paso previo hacia la homogeneidad en los niveles mas bajos o estables de
organizacion, como la tendencia de todos los dtomos del universo a transformarse
en hierro (el elemento mas estable de la naturaleza) y alcanzar la temperatura mas
baja posible. Hacia el final de su vida, el universo sera una gran masa fria de metal

que podria colapsar o desgarrarse.

59



Contrapuesto a la entropia, el principio de autoorganizacion de la materia
tiende a crear formas cada vez més complejas y variadas en sistemas locales: la
gravedad condensa las grandes nubes de polvo en estrellas y planetas, las fuerzas
fisico-quimicas vinculan los &tomos de distintos elementos en compuestos quimicos,
y las moléculas se organizan en cadenas de aminoacidos y proteinas. La vida seria
una de las manifestaciones mas elevadas de autoorganizacion. Estos dos principios
mantienen una danza césmica, como la que realiza Shiva para destruir el universo
y permitir que Brahma vuelva a crearlo, mientras Visnua seria el encargado de
conservarlo. En la naturaleza, creacién y destruccion mantiene un equilibrio

dindmico, que permite la preservacion.

En la evolucién natural se pueden observar estos principios en accién: los
vegetales y algunos tipos de algas y bacterias pueden alimentarse de agua, minerales
y energia solar que transforman en sus propias estructuras mas complejas; otros
organismos necesitan consumir seres vivos para sobrevivir, utilizando la energia
contenida en ellos para su propio crecimiento y organizacion, descomponiendo
nuevamente a estos seres que les sirven de alimento en elementos basicos, de manera
que la muerte cumple su funcién como parte del ciclo de renovaciéon. La vida se
alimenta de la vida, pero este proceso no se reduce a una lucha de contrarios, sino
que también se manifiesta en la cooperacién entre la propia especie y organismos
distintos, como la organizacién de los mamiferos, algunas especies de insectos, e
incluso de otros seres mas simples como los corales. En nuestro propio cuerpo
tenemos una mayor cantidad de bacterias que de células propias, las cuales son
indispensables para nuestra vida, ya que protegen nuestra piel de otros

microorganismos dafiinos y nos permiten asimilar los alimentos.

La evolucién es una danza de millones de afios de lucha y colaboracién, un
proceso que genera multiplicidad de formas de vida, sin estar guiado por ideas de
superioridad ni metas trascendentes. Es un movimiento césmico de adaptacion,

supervivencia, cambio, mutacién, azar y extincion. La selecciéon natural, la presion

60



medioambiental y las mutaciones espontaneas son los factores esenciales que
permiten la generaciéon de multiples organismos. Cada uno de ellos representa una
forma que la vida ha encontrado para habitar nuestro planeta, por lo que no es
posible afirmar que una especie sea superior a otra. Por eso no es posible sostener
que biolégicamente somos mejores los homo sapiens, con unos 300 mil afios en el
planeta, que las hormigas, con mas de 100 millones de afios en la Tierra y que
seguramente continuardn existiendo cuando nos hayamos extinguido. En todo caso,
algunas especies se encuentran mejor adaptadas a su medio, lo que garantiza su
supervivencia. Y todo parecer indicar que los seres humanos no nos encontramos

entre ellas.

En contraparte, el progreso técnico de la modernidad no puede considerarse
una extension o un proceso analogo de la evolucién natural, sino més bien el modo
especifico de desaparicion humana que anuncia Baudrillard. Mientras que la
evolucion natural es adaptacién, cambio y equilibro, el progreso técnico se basa en
la aceleracion de las transformaciones y un concepto de superioridad que no aplica
para la naturaleza. Los organismos que se encuentran bien adaptados a su medio,
como las hormigas o las algas, pueden pasar millones de afios sin cambio alguno.
Por el contrario, el progreso técnico -incluyendo la IA- tiende a la novedad por la
novedad, a la superacién sin limites, y su meta es alcanzar la perfeccién, sin
vislumbrar que la perfecciéon conlleva la destruccién de lo diferente. En pocas
palabras, el progreso técnico es la aceleraciéon de la entropia. Lo que nosotros
denominamos ciudades y civilizaciéon ha generado tal grado de destruccién y

desequilibrio que ha puesto en peligro nuestra supervivencia y la de otras especies.

Mientras que la vida es heterogénea y cambio constante, la perfeccion busca
un estadio final en donde todo lo demas desaparece, hasta volverse el uno, lo
homogéneo, la negacion de la diferencia imperfecta. La perfecciéon, por definicion,
no puede ser maltiple. Por eso una especie perfecta que se basta a si misma implica

la desaparicion de los seres que considera inferiores o no ttiles. Ya no su

61



transformaciéon en recursos y herramientas, ni siquiera su consumo, sino su
completo aniquilamiento por resultar innecesarios. Lo irénico es que la especie
perfecta no es el ser humano, no puede serlo, porque en su alma atn resuenan los
ecos de su animalidad que lo conectan con el espiritu de la Tierra. A contracorriente
de las creencias religiosas en un Dios primero, en la modernidad lo inico que puede
aspirar a alcanzar la perfeccion no es el creador, sino su creacion: la maquina. He ahi
la metafisica de la tecnologia, su creencia en un ser superior de metal y silicio. Es el

castigo por la hybris del progreso: la maquina siempre sera citius, altius, fortius.

Tampoco la ciencia puede continuar dentro de los limites humanos. En
cuanto el ser humano es imperfecto y la verdad es perfecta, para encontrarla no
podemos confiar en los sentidos humanos y desarrollamos la tecnologia,
desconfiando de nuestro corazén y manteniendo una fe ciega en lo que nos dicten
los aparatos de medicion precisa. Tal verdad perfecta s6lo puede llevar a un mundo
en donde todo lo imperfecto, incluyendo lo humano, ya no tienen cabida. En

resumen, una eugenesia de las maquinas.

La inteligencia en su sentido mas basico es una herramienta de supervivencia,
(como pudo volverse contra la vida misma? Si el tamafio y la fuerza no aseguro la
supervivencia de los dinosaurios, la inteligencia -natural o artificial- tampoco

puede asegurar la nuestra.

2.4 El corazon de las maquinas

Es cierto que el pensamiento filos6fico debe ir més alla de los horizontes de una mera
denuncia, y no tiene como principal propdsito mantener una “responsabilidad
social”. Pero por su propia libertad, el pensamiento filoséfico no puede eludir la
critica social, si por ella se entiende pensar fuera de los pardmetros del establishment
o los paradigmas de la época. Todo pensamiento es una toma de postura frente al
mundo. Analizar las consecuencias del progreso y los avances tecnolégicos en la

sociedad, como en el caso de Baudrillard, es por tanto una forma denuncia no

62



porque se lo proponga como objetivo, sino porque es el cauce natural de su discurso,
como el de cualquier pensamiento que busca salir de las amarras de la modernidad

y el culto a la razén.

Pero la preocupacién de Baudrillard por el destino de los humanos nos revela
un axioma oculto de cualquier ética, una creencia como la Carta robada de Poe (1844),
tan evidente que nos resulta imposible verla: lo humano y lo vivo deben prevalecer.
Por supuesto Baudrillard nunca justifica un dominio del hombre sobre la naturaleza,
pero si toma partido al considerar mejor un mundo de ilusién humana que un
mundo artificial y de maquinas. Su postura a favor de la ilusién vital humana y en
contra de la tecnologia desmedida es comprensible y hasta loable. Después de todo,
la apuesta colectiva de nuestra civilizacién por la ciencia y la técnica comienza a
revelarse cada vez mas como un suicidio lento e irreversible. Pero es preciso tener
en claro este indicio de un valor supremo de lo humano para entender mejor el
pensamiento de otro fil6sofo, Norbert Wiener, quien sefiala en sus libros los
prejuicios que han marcado el estudio de las maquinas y lo artificial. En Dios y golem,
S. A. (1964), Wiener critica los presupuestos de superioridad que tenemos al

compararnos con nuestras creaciones y otros seres ViVOS, escribiendo con sarcasmo:

En un estudio de esta especie, debemos desembarazarnos del barniz de prejuicio
que aparentemente usamos para cubrir la reverencia que rendimos a las cosas
respetables y sagradas: [...] Debemos evitar examinar a Dios y al hombre en el
mismo instante —eso es blasfemia. Como Descartes, es preciso que mantengamos
la dignidad del Hombre, considerandolo sobre bases completamente distintas
de las que usamos para estudiar a los animales inferiores. La evolucién y el
origen de las especies son una profanacion de los valores humanos. [...] En modo
alguno es permisible mencionar al mismo tiempo a los seres vivos y a las
maquinas. Los seres vivos lo estdn en todas sus partes; mientras que las
maquinas estan hechas de metales y otras sustancias inorgénicas, sin una fina
estructura especificamente adecuada para su funcién intencional o cuasi
intencional. (p. 11)

63



Tales son las ideas preconcebidas que intenta desmontar Wiener, para quien el
animal y la maquina son sistemas con un funcionamiento comparable, siguiendo en
este aspecto la concepcién cartesiana de los autématas, pero dando un paso radical
al incluir a los seres humanos en este mismo nivel. Asi, la diferencia entre los seres
humanos, animales y maquinas no seria una cuestion cualitativa e infranqueable,
sino una diferencia cuantitativa que se denomina complejidad, la cual consiste en
un mayor numero de interacciones entre sus terminales nerviosas o circuitos

electréonicos.

Para Wiener (1964), la diferencia que se establece entre el hombre y la
maquina es un prejuicio que tiene su génesis en las creencias religiosas, en particular
que Dios es superior a su creacion, el hombre, y que por tanto el hombre es a su vez

superior a la maquina:

En nuestro deseo de glorificar a Dios respecto al hombre y al hombre respecto a
la materia, resulta natural suponer que las maquinas no puedan hacer otras
maquinas a su propia imagen; que esto se asocia con una aguda dicotomia de
los sistemas entre vivos y no vivos; y que incluso se asocia con otra dicotomia
entre creador y criatura. No obstante, cabria preguntarse si las cosas son asf [...]

Hay al menos tres cuestiones en la cibernética que me parecen pertinentes a
asuntos religiosos. Una de ellas concierne a las maquinas discentes [que piensan
y aprenden]; otra a las maquinas que se reproducen; y otra, a la coordinacion de
maquina y hombre. (p. 16)

En Dios y golem, S. A. (1964), Wiener demuestra que como la criatura de la tradicién
judaica es posible construir maquinas con caracteristicas similares a las que
presuponemos de los seres vivos, a saber, el aprendizaje auténomo y la
reproduccién. Aunque parezca el guién de alguna pelicula de ciencia ficcién, en
realidad es la meta a la que aspiran las nuevas tecnologias: maquinas que aprenden
por si mismas y se reproducen sin necesidad de intervencién humana. En este
contexto la cuestion de fondo que propone Wiener no es si tal tecnologia es posible,

como parece ser el caso, sino por qué la creacién artificial deberia considerarse

64



inferior a su creador natural. ;Llegard el dia en que las maquinas pensantes tengan

“derechos androides”, equivalentes a los derechos humanos?

El punto de partida de Wiener es distinto al de Baudrillard. Mientras el
tilésofo francés aborda los efectos de una excesiva virtualizacién y tecnificaciéon en
nuestra sociedad y sus posibles consecuencias en el futuro, Wiener se interesa por
los paralelismos que pueden existir entre los seres vivos y las maquinas. Wiener
escribe sus obras capitales en la década de los 50, en los albores de las ciencias
computacionales y de la informacién, y es uno de los padres de este movimiento,
por lo que revisar sus ideas serd una ventana interesante para saber qué se pretendia

con el desarrollo de las nuevas maquinas.

En su libro Cibernética o el control y comunicacion en animales y mdquinas (1948)
en el que establece las bases para el desarrollo esta nueva ciencia, Wiener no se
propone como objetivo la construccion de un mundo virtual sino un estudio
cientifico que permita explicar y replicar el funcionamiento interno de los animales
para aplicarlo en las maquinas; como el propio titulo indica, se trata de conocer los
mecanismos de control y comunicacion interna de estos sistemas. Por eso denomina
a esta nueva rama de estudio con el nombre de cibernética, derivada del vocablo
griego kybernetes, que significa timonel, piloto de un barco, y del que también se
deriva la palabra gobierno. En la actualidad, el prefijo ciber lo encontramos en
multiples términos relacionados con tecnologia y redes de informacién
(ciberseguridad, ciberespacio, ciberespionaje o cibercafé), pero en su origen la
palabra no estaba asociada exclusivamente a las maquinas o lo virtual, sino también

al estudio de los seres vivos.

Wiener era matematico, doctor en filosofia y con estudios avanzados en
biologia, por lo que su proyecto es verdaderamente ambicioso: la cibernética trata
de explicar mateméaticamente el comportamiento de los seres vivos, con base en un
modelo estadistico que tome en cuenta informacién y energia. Para entender mejor

su postura, veamos lo que entiende Wiener (1964) por maquina:

65



Una maquina es un dispositivo para convertir mensajes de entrada en mensajes
de salida. Un mensaje, desde este punto de vista, es una secuencia de cantidades
que representan sefiales en el mensaje. [...] cada mensaje de salida depende en
cualquier momento de los que hayan entrado hasta entonces. [...] una maquina
es un transductor de entrada multiple y salida multiple y cada mensaje de salida

depende en cualquier momento de los que hayan entrado hasta entonces. (p. 40-
41)

Por lo tanto, una maquina no es un aparato artificial o construido por el hombre, ni
se define por esta condiciéon. En su sentido mas general, una maquina es un sistema
que transforma inputs o entradas, ya sea energia o informacion, en salidas u outputs
que a su vez son una nueva forma de energia o informacién. Asi, habria maquinas
naturales (los seres vivos) y maquinas artificiales. Entendidas de esta manera, las
nuevas maquinas serian distintas de los simples autématas del siglo XVIII, y se

aproximarian cada vez mas al comportamiento de los seres vivos:

La técnica de los autématas de aquel tiempo era la de los relojeros. Observemos
la actividad de las figurillas que bailan en la tapa de una caja de musica. Se
mueven de acuerdo con un plan, dispuesto de antemano, en el cual su actividad
anterior no tiene absolutamente nada que ver con la futura. La probabilidad de
que se aparten de ese plan es nula. Naturalmente hay un mensaje, pero va de la
maquina a las figuras y no pasa de ahi. Ellas mismas no aportan ninguna
comunicacién al mundo exterior excepto la unilateral del movimiento
preestablecido en el mecanismo. Son ciegas, sordas y mudas y no pueden
desviarse de la actividad impuesta por el constructor. [...]

Pero las modernas, tales como los proyectiles teledirigidos, la espoleta de
aproximacion, el mecanismo de apertura automaética de las puertas, los aparatos
de regulacién de una fabrica de productos quimicos y las otras que efecttan
trabajos militares o industriales, poseen o¢rganos sensoriales, es decir,
mecanismos de recepcién de mensajes que provienen del exterior. [...] Asipues,
ya poseemos desde hace tiempo méaquinas cuyo comportamiento esta regulado
por el mundo exterior. (Wiener, 1950, pp. 21-22)

66



2.5 El procesamiento de informacion como esencia vital

Con la cibernética se aspira a explicar desde una perspectiva cientifica la manera en
que el sistema nervioso de un organismo vivo organiza y transforma la informacién
obtenida del exterior para reaccionar y adaptarse ante una multiplicidad de
circunstancias, asi como entablar relaciones entre sus sistemas internos y con otros
organismos (control y comunicacién), y el proceso mediante el cual un organismo
puede reaccionar y decidir de maneras diversas frente a un mismo estimulo de
acuerdo a sus experiencias pasadas (aprendizaje). Es decir, la cibernética busca
explicar como un sistema presuntamente determinado por un mecanismo puede
conducirse en un rango suficientemente amplio y diversos de acciones -problema
que se encuentra en la base de cuestiones mas complejas como la creatividad y la
libertad humana-, con el objetivo de replicar este accionar en maquinas artificiales.
La clave se encontraria en que los sistemas complejos como los seres vivos no
obedecen a un principio de funcionamiento mecéanico, tal como se pretendia en el
siglo XVIII con el simil del reloj, sino que su funcionamiento debe explicarse con

base en un nuevo paradigma matemaético basado en la probabilidad:

Uno de los interesantes cambios ocurridos es que, en un mundo probabilistico,
ya no manejamos cifras o afirmaciones que se refieren a un universo
determinado y real en su totalidad, sino que nos planteamos cuestiones que
pueden encontrar una solucién en un nimero muy grande de universos
similares. Se admite, pues, la probabilidad, no sélo como una herramienta
matematica para la fisica, sino como parte de su misma esencia. (Wiener, 1950,

p-13)

Durante la primera mitad del siglo XX el estudio cientifico del comportamiento
estuvo marcado por el conductismo, corriente que sostenia que el cerebro era una
caja negra imposible de conocer, por lo que se enfocaba en estudiar tinicamente sus
manifestaciones externas. Para descifrarla, Wiener propone estudiar los procesos y
algoritmos que utiliza esta caja negra para transformar la informacién, y asi

construir un duplicado, una caja blanca que nos revele los secretos de la primera. De

67



nuevo, la clave se encuentra en el estudio de la probabilidad: de acuerdo a Wiener
(1964), ante una entrada completamente aleatoria denominada ruido la maquina
produce una respuesta que no depende del exterior sino de su propio
funcionamiento:
La salida de un transductor excitado por un mensaje de entrada dado es un
mensaje que depende al mismo tiempo del mensaje de entrada y del transductor
mismo. Bajo las circunstancias més usuales, un transductor es un modo de
transformar mensajes, y nuestra atencion se ve atraida hacia el mensaje de salida
como una transformacién del mensaje de entrada. Sin embargo, existen
circunstancias que surgen principalmente cuando el mensaje de entrada lleva el
minimo de informacién, en las que podemos concebir que el mensaje de salida
surge principalmente del transductor mismo. [...] La salida de un transductor
estimulado por un “efecto disparo” aleatorio puede concebirse como un mensaje
que engloba la acciéon global del transductor. [...] Si sabemos cémo ha de

responder un transductor a una entrada de “efectos disparo”, sabemos ipso
facto como respondera a cualquier entrada. (p. 31)

En pocas palabras, es posible obtener una imagen operativa de dicho transductor
mediante el estudio de sus respuestas a estimulos minimos aleatorios. Salvando las
distancias, un proceso similar ocurre con los test proyectivos como el famoso test de
Rorschach (1921), en donde una lamina con manchas de tinta ambiguas despierta
diversas imédgenes e interpretaciones en distintas personas, lo que revela no lo que
significa tal mancha sino el funcionamiento psiquico del paciente. Lo que ambiciona
la inteligencia artificial basada en modelos neuronales es precisamente obtener una
imagen operativa de nuestro encéfalo, la manera en que procesa y transforma la
informacion. Los secretos del cerebro humano seran finalmente revelados no en el
cerebro mismo, sino en una réplica perfecta que pueda ser estudiada a detalle y
modificada a voluntad. Ahora bien, si la organizaciéon y transformacion de
informacion como ntcleo del comportamiento externo es una caracteristica
distintiva de los seres vivos frente a los objetos inanimados, ;podriamos decir que
las maquinas auténomas que reaccionan a estimulos externos equivalen a maquinas

con vida?

68



Como ya hemos sefialado, Wiener considera que los organismos vivos son

mdaquinas naturales que transforman mensajes de entrada (energia o informacién),
. . . . " :

en un mensaje de salida u outputs, entendiendo por mensaje “una secuencia de

cantidades que representan sefiales” (1964, p. 41). Profundizando en esta

perspectiva, Wiener (1964) afirma que el organismo no sélo transforma informacion,

sino que es en si mismo un mensaje procedente de aquellos organismos que le dieron

origen. La vida seria una larga cadena de informacién capaz de replicarse:

El transductor -la méaquina, como instrumento y como mensaje- sugiere
entonces la especie de dualidad que es tan cara al fisico, y se ejemplifica por la
dualidad entre onda y particula. De nuevo, apunta a la alternacién biol6gica de
generaciones que se expresa en el bon mot -no recuerdo su fue de Bernard Shaw
o de Samuel Butler- de que una gallina es simplemente el procedimiento que
utiliza un huevo para hacer otro huevo. [...] Asila maquina puede generar el
mensaje y el mensaje puede generar otra maquina. (p. 44-45)

El organismo por lo tanto puede entenderse como informacién, pues al igual que
ésta representa una secuencia de cantidades y una estructura organizada. La
diferencia entre la simple materia y la vida seria que esta altima es capaz de procesar
y transformar los datos procedentes del exterior (energia y materia) y organizarlos
en informaciéon utilizable para elaborar sus directrices de comportamiento y
producir a su vez nuevos mensajes, incluyendo copias de si misma, que por efecto
de la combinacion y la variabilidad intrinseca en la replicacién genética resultan en
organismos idénticos —-pero no iguales- al original. Ahora bien, aquello que acontece
en el universo no seria propiamente informacién sino hasta que estos datos son
organizados, procesados y utilizados por un organismo o una maquina. Un &rbol
que cae en el bosque sin nadie que lo escuche produce ondas en el aire, pero no
sonido, porque éste tltimo es una forma de percepcion exclusiva de algunos seres
vivos: el sonido se encuentra en el oido del que escucha. Asi, el estudio del control
y la comunicacién de la informacion en organismos y médquinas (la cibernética), seria

clave para entender la vida.

69



Otro punto de contacto entre las nuevas maquinas y los seres vivos seria el
aprendizaje, esto es, la modificacién y realizacion de nuevos comportamientos con
base en el conocimiento adquirido en el pasado, que se enlaza estrechamente con el
concepto de retroalimentacién como la propiedad de utilizar la informacién de

acciones pasadas para regular la conducta futura:

Asi, entre el sistema nervioso y la maquina automatica existe una analogia
fundamental, pues son dispositivos que toman decisiones basdndose en otras
que hicieron en el pasado. Los mas simples eligen entre dos posibilidades tales
como abrir o cerrar una llave. En el sistema nervioso, cada fibra decide
transmitir un impuso o no. Tanto en la maquina como en el nervio, existe un
aparato especifico para tomar decisiones en el futuro de acuerdo con las
pasadas; en el sistema nervioso gran parte de esta tarea se efecttia en puntos de
organizacion extremadamente complicada llamados sinapses, desde donde un
cierto nimero de fibras entrantes estan conectadas con una sola saliente. En
muchos casos, puede entenderse la base de estas decisiones como un umbral de
accion del sinapse o, en otras palabras, indicando cudntas fibras de entrada han
de funcionar para que funcione a su vez la de salida.

Esto es la base, por lo menos, de una parte de la analogia entre maquinas y
organismos. El sinapse de estos tltimos corresponde a las llaves de conmutacion
de la maquina. [...] La maquina y el organismo viviente son dispositivos que
local y temporalmente parecen resistir la tendencia general de aumento de la
entropia. Mediante su capacidad de tomar decisiones, pueden producir a su
alrededor una zona local de organizaciéon en un mundo cuya tendencia general
es la contraria. (Wiener, 1950, p. 32-33)

Dado que las nuevas maquinas son capaces de utilizar informaciéon obtenida del
exterior para aprender a realizar una variedad cada vez mayor de comportamientos
que no equivalen solamente a las reacciones programada de los autématas, estarian
cada vez mas cerca de lo que entendemos como vida. Ya en Cibernética y sociedad

(1950) Wiener sostiene:
Afirmo que el funcionamiento en lo fisico del ser vivo y el de algunas de las mas
nuevas maquinas electrénicas son exactamente paralelos en sus tentativas

analogas de regular la entropia mediante la retroalimentacién. Ambos poseen
receptores sensoriales en una etapa de su ciclo de operaciones, es decir, ambos

70



cuentan con un aparato especial para extraer informes del mundo exterior a
bajos niveles de energia y para utilizarlos en las operaciones del individuo o de
la maquina. En ambos casos, esos mensajes del exterior no se toman en bruto,
sino que pasan a través de mecanismos especiales que posee el aparato, vivo o
inanimado. La informacion adquiere entonces una nueva forma utilizable en las
etapas ulteriores de la actividad. Tanto en el animal como en la maquina, esa
actividad se efecttia sobre el mundo exterior. En ambos, se informa al aparato
regulador central la accion ejecutada sobre el ambiente y no simplemente la
accion intentada. (p. 25-26)

Altn no hemos resuelto la cuestién, ;las maquinas auténomas que procesan
informacion estan vivas o no? Como en el caso de la inteligencia, si consideramos
que los seres vivos s6lo pueden serlo si su estructura estd basada en carbono y no
son creaciones humanas, estd claro que ninguna mdquina artificial podria
considerarse viva. Por otra parte, si definimos un ser vivo como aquel que cumple
ciertas funciones como el aprendizaje y la reproduccién, que le permiten conservar
su organizacion interna, desenvolverse en el mundo y dar origen a nuevos seres que
a su vez cumplen estas funciones, estd claro que ciertas maquinas estin muy cerca

de serlo. Al respecto, Boden (2017) senala:

No hay una definicién de vida universalmente aceptada, pero por lo general se
le atribuyen nueve rasgos caracteristicos: autoorganizacion, autonomia,
surgimiento, desarrollo, adaptacién, capacidad de reaccién, reproducciéon,
evolucién y metabolismo. Los primeros ocho pueden entenderse en términos
del procesamiento de la informacién, asi que en principio en la IA / vida
artificial se pueden encontrar ejemplos de todos ellos. La autoorganizacién, por
ejemplo (que en un sentido amplio incluye a todos los demas) se ha logrado de
varias formas.

Pero el metabolismo es diferente. Los ordenadores pueden replicarlo, pero no
ejemplificarlo. Ni los robots autoensamblados ni la vida artificial virtual (en una
pantalla) metabolizan de verdad. El metabolismo es el uso de sustancias
bioquimicas e intercambios de energia para ensamblar y mantener el organismo,
asi que es irreductiblemente fisico. Los defensores de la IA fuerte sehalan que
los ordenadores usan energia y que algunos robots tienen reservas de energia
individuales que necesitan reabastecer de manera regular, pero muy lejos queda

71



eso del uso flexible de ciclos bioquimicos entrelazados para construir el tejido
corporal del organismo. (pp. 141-142)

Lo que nos diferencia de las maquinas seria entonces no nuestra capacidad de
procesar informacién, sino nuestro cuerpo, su increible adaptabilidad al medio y
capacidad de utilizar y transformar la materia circundante y otros seres para
alimentarse, crecer y dar vida. Nadie sabe lo que puede un cuerpo. Por su parte, Wiener

(1950) parece esquivar el problema:

Es necesario intercalar aqui una observacién semdntica; voces tales como vida,
proposito y alma son groseramente inadecuadas para el exacto pensar cientifico.
Esas palabras han adquirido su significado al reconocer nosotros la unidad de
un cierto grupo de fenémenos, aunque, efectivamente, no nos proporcionen una
base adecuada para caracterizar tal unidad. En cuanto aparece un fenémeno
nuevo que, en cierta medida, participa de la naturaleza de los que hemos dado
en llamar vivientes, pero que no posee todos los otros aspectos asociados que
incluye la voz “vida”, nos encontramos con el problema de ampliar el sentido
de la palabra para incluir dicho fenémeno o de restringirla para excluirlo. En el
pasado, se plante6 ese problema al considerar los virus que demuestran poseer
algunas de las tendencias de la vida (persistir, multiplicarse, organizarse), pero
que no la manifiestan en forma completa. Al observar ahora ciertas analogias
entre las maquinas y los organismos vivientes, nos hallamos frente al problema
de saber si las maquinas poseen vida; para nuestros propositos la pregunta es
semantica y somos libres de responder de una manera o de otra, como nos
convenga.

Si deseamos utilizar la palabra “vida” de tal modo que comprenda todos los
fendmenos que localmente nadan contra la corriente de la entropia creciente,
somos libres de hacerlo. Sin embargo, incluiriamos entonces muchos fenémenos
astronémicos que sélo tienen una remotisima semejanza con ella, tal como la
entendemos corrientemente. En mi opinion, lo mejor es evitar epitetos que son
una peticiéon de principios, tales como “vida”, “alma”, “vitalismo” y otros
parecidos; en lo que respecta a las maquinas, diremos simplemente que no hay
ninguna razén para que no se asemejen a los seres humanos, pues unas y otros
representan bolsones de entropia decreciente, dentro de una estructura mas
amplia en la cual la entropia tiende a aumentar.

72



Cuando comparo un organismo viviente con una maquina de esa clase, de
ningtin modo quiero decir que los fenémenos especificos fisicos, quimicos o
espirituales de la vida, tal como la entendemos corrientemente, son los mismos
que los de la maquina que la imita. Quiero decir simplemente que ambos (el ser
viviente y la maquina) son ejemplos de fenémenos locales antientrépicos, que
pueden aparecer de muchos otros modos que naturalmente no llamariamos
biol6gicos ni mecénicos. (p. 30-31)

Pero aunque sea una cuestion semantica, esto no deberia ser una razén para restarle
importancia. Definir adecuadamente lo que es vida y lo que es inteligencia resulta
fundamental para establecer los limites éticos de nuestro comportamiento con
nuestro préjimo y con otros seres. Por ejemplo, en 2013 el gobierno de la India
reconocié a los cetdceos como personas no humanas destacando su inteligencia y
sensibilidad, y prohibiendo su captura y exhibiciéon en delfinarios.® Y desde octubre
de 2017 la androide Sophia es considerada por el gobierno de Arabia Saudita como
una ciudadana con plenos derechos, siendo el primer robot en obtener esta

denominacién legal.

Asi, la creaciéon de la inteligencia artificial y de maquinas auténomas pasa de
ser un problema meramente técnico y se nos revela como una cuestién acerca de la
posibilidad de dominio sobre otros seres pensantes: como en el siglo XVI, cuando se
justifico la Conquista y la esclavitud de los indigenas porque carecian de alma, quiza
en el futuro justifiquemos la esclavitud de méaquinas pensantes porque no son
humanas y no estan hechas de carne. Por otra parte, las principales directrices de los
seres vivos son la autoconservacién y la reproduccion, incluso si esto implica la

competencia y desaparicion de otras especies. ;Estaremos preparados para

6 Un antecedente del reconocimiento de otros seres se encuentra en los animales considerados
sagrados por diferentes culturas, como las vacas en la India, los gatos en Egipto o los animales
totémicos de diversas sociedades primigenias. Lo anterior es una clara evidencia de que el progreso
no es sblo una transformacion externa de la naturaleza, sino fundamentalmente de nuestra manera
de relacionarnos con ella.

73



sobrevivir frente a nuevas mdquinas artificiales que posean caracteristicas

superiores a las nuestras? ;como alcanzar un progreso que no nos aniquile?

Como Baudrillard, Wiener (1950) no desconoce los peligros de un progreso
acelerado, pero su postura al respecto parece mas optimista. Transcribimos en

extenso para tener una mejor idea de su pensamiento:

Lo que la mayoria de la gente no comprende es que los tltimos cuatro siglos son
un periodo sumamente peculiar de la historia del mundo. La velocidad de esos
cambios, asi como su misma naturaleza, carece de paralelo en la historia. En
parte, ello proviene del incremento de las comunicaciones y ademas de un
creciente dominio de la naturaleza que, en un planeta de recursos limitados
como la Tierra, puede convertirse a la larga en una esclavitud creciente del
hombre frente a ella. Pues cuanto mas sacamos menos queda y a la larga
habremos de pagar nuestras deudas cuando ello sea sumamente inconveniente
para nuestra supervivencia. Somos los esclavos de nuestro progreso técnico y es
tan imposible volver a una granja de New Hampshire, viviendo en ella de
acuerdo con los métodos autarquicos de 1800, como, por el pensamiento,
aumentar nuestra estatura en un codo o conseguir que disminuya en la misma
medida, lo que es un ejemplo més adecuado. Hemos modificado tan
radicalmente nuestro ambiente que ahora debemos cambiar nosotros mismos
para poder existir en ese nuevo medio. Es imposible vivir en el antiguo. El
progreso proporciona nuevas posibilidades para el futuro, pero también impone
nuevas restricciones. Pareceria que el mismo progreso y nuestra lucha contra el
aumento de la entropia deben conducir necesariamente al camino que lleva
hacia abajo, de que tratamos de escapar. Pero ese pesimismo resulta solo de
nuestra ceguera y de nuestra inactividad, pues creo que, en cuanto
comprendamos las nuevas necesidades que el ambiente moderno nos obliga a
tener en cuenta, asi como los métodos actuales de que disponemos para
satisfacerlas, pasara mucho tiempo antes de que perezcan nuestra civilizacion y
nuestra especie, si bien ambas han de fenecer, asi como cada uno de nosotros
nace para morir. Sin embargo, la perspectiva de la muerte esta lejos de ser un
completo fracaso de la vida y eso es igualmente cierto para la especie humana,
asi como para cualquiera de los individuos que la componen. Tengamos el coraje
de encarar el final definitivo de nuestra civilizacion, como tenemos el valor de
considerar la certidumbre de nuestra propia muerte. La simple fe en el progreso
no es conviccién que corresponda a la fuerza, sino a la complacencia y, de ahi, a
la debilidad. (pp. 43-44)

74



Aunque compartimos con Wiener la preocupacion por la explotacion de la
naturaleza y su deseo de que el progreso cientifico se oriente para satisfacer las
necesidades de los humanos -de todos los grupos humanos, no solamente los
intereses de la civilizaciéon occidental-, desde nuestra perspectiva resulta un tanto
ilégico pretender que el progreso técnico sea la solucién de aquellos problemas a los
que ha dado origen. Quizé sea prudente mencionar una vez mas que ya se cuentan
con tecnologias médicas, agricolas, de energia y transporte con un minimo impacto
ambiental, capaces de mejorar sustancialmente la calidad de vida de las
comunidades, pero que no se aplican debito a su alto costo monetario, el cual prima
sobre el costo social y ambiental. Por ello, consideramos que los problemas actuales
que enfrenta la humanidad no son técnicos, sino fundamentalmente relativos a la
manera en que se establecen relaciones de dominacién entre los diferentes grupos
humanos, en un paradigma econémico que premia la produccion desmedida y el
consumo sin limites, y cuya tnica medida de éxito se expresa en ntmeros
financieros que poco o nada tienen que ver con las condiciones de vida de una gran
parte de la humanidad. Habria que apostar por crear y consolidar nuevas formas de
relacion no dominantes ni explotadoras con nuestros préjimos y la naturaleza,

aunque quiza esto sea mas utopico que construir una maquina pensante.

75



Capitulo 3

De la libertad y la ética en los seres artificiales

Y asi no cesaran de preguntar las causas de las
causas, hasta que no os refugiéis en la voluntad de
Dios, esto es, en la ignorancia. Y asi también,
cuando ven la fabrica del cuerpo humano, quedan
estupefactos, y porque ignoran las causas de tanto
arte, concluyen que aquella fabrica es obra no de
arte mecéanica, sino divina o sobrenatural.

Baruch Spinoza, Etica.

En los anteriores capitulos hemos argumentado que el intelecto humano no depende
de un alma o una sustancia sobrenatural sino que tiene una base biolégica y quimica,
y que en un futuro lejano podria ser reproducido por medios electromecanicos. De
igual manera, consideramos que el cerebro juega un papel preponderante en lo que
denominamos cominmente como “naturaleza humana”, la cual no se reduce al
calculo y el raciocinio, sino que incluye otros aspectos como los afectos, la

creatividad y la ética.

Desde esta perspectiva, cabe esperar que el desarrollo de un modelo de IA
que imite el cerebro humano tarde o temprano debera afrontar dichos retos, ya sea
mediante la programacion de algoritmos que imiten estas cualidades humanas, o
incluso como un resultado espontdneo que surja en los seres artificiales debido a la
complejidad creciente de las nuevas maquinas y procesadores. Este tltimo caso es
denominado por Nick Bostrom (2014) como singularidad, punto en el que las
maquinas adquieren autoconsciencia y a partir del cual es imposible predecir o

controlar su desarrollo.

76



La posibilidad de que las méquinas tengan sentimientos es el trasfondo de la
novela de Philip K. Dick ;Suerian los androides con ovejas eléctricas? (1968), mas
conocida por su adaptacion cinematografica, Blade Runner (Ridley Scott, 1982). En la
novela, los androides mas avanzados se distinguen de los humanos por una sola
caracteristica: carecen de empatia hacia otros seres vivos. Esto no impide que en esta

novela algunos humanos se enamoren de los androides.

Precisamente, incluso si fuera imposible el surgimiento o la programacion de
“verdaderos” comportamientos afectivos en seres mecénicos, es 16gico pensar que
la construcciéon de maquinas o programas que imiten el comportamiento humano
tendrd -o ya tiene- un impacto significativo en las relaciones sociales, y por tanto en
el ethos, en nuestra forma de habitar el mundo. Por mencionar una incégnita: ;podria
existir verdadero amor entre un ser humano y una maquina? Tal es el tema central
que desarrolla la pelicula Her (Spike Jonze, 2013) o la serie sobre androides Humans

(2015) de Sam Vincent y Jonathan Brackley.

En estos y otros casos, no es nada claro como deberian comportarse los
humanos frente a este tipo de maquinas pensantes, ni tampoco cudles deberian ser
las directrices de comportamiento de tales mdquinas. Aunque somos conscientes de
que el comportamiento visible no es medida suficiente de los procesos mentales,
suponemos que detras de todas las acciones que realizamos y las determinaciones
que elegimos al enfrentarnos a una disyuntiva de corte moral, se encuentra un
proceso de razonamiento que denominamos ética. Asi, la ética entendida como un
ejercicio de libertad y juicio en la eleccién de determinados comportamientos, sera

el tema del presente capitulo.

3.1 La ética como raiz del comportamiento observable

Como los afectos, la ética es un &mbito que tradicionalmente consideramos humano,
pero que empieza a filtrarse en la discusién sobre las creaciones artificiales. Para
demarcar nuestro terreno de andlisis, el punto central serdn las tres leyes de la

77



robotica propuestas por Isaac Asimov, no tanto por su precision o fiabilidad, sino
por su caracter de referente cultural. Publicadas por primera vez en el cuento
“Runaround” (1942), recopilado posteriormente en su conocida novela Yo, robot
(1950), se pueden resumir en: 1) un robot no debe hacer dafio a los seres humanos;
2) un robot debe obedecer a los seres humanos; y 3) un robot debe proteger su propia

existencia.

Estas leyes de la robética nos serviran como punto de partida para la
discusion en este capitulo, si bien es necesario acotar que se enfrentan con algunas
limitaciones que desarrollamos a continuacién. En primer lugar, asi como el test de
Turing presupone el lenguaje como prueba de la inteligencia humana, también las
leyes de la robética de Asimov se enfocan en un comportamiento observable. Somos
conscientes de la marcada diferencia que existe entre el pensamiento y la accién:
para los humanos es posible construir mundos de ficcién, espacios imaginarios en
donde todo es posible, sin que esto signifique que se materialicen. Los humanos
podemos pensar en miles de cosas terribles o gloriosas que jamds realizamos, o
realizar actividades complejas sin someterlas a un largo proceso de reflexién, como
sucede los deportes, en la danza y en la improvisaciéon musical. Sin embargo, las
dificultades para saber qué piensa una maquina -si acaso a estos procesos
electromecénicos se les puede denominar pensamiento- nos orillan a seguir los
pasos en falso del conductismo y centrar la discusiéon en su comportamiento
observable, resignandonos por el momento a considerar que las acciones de un robot

serian un reflejo fiel de lo que piensan o procesan.

Como en el caso del test de Turing que sefiala como medida de la inteligencia
un comportamiento observable -el lenguaje-, también al hablar de ética en sistemas
artificiales nos veremos orillados a reflexionar desde las acciones o conductas de
estos. En todo caso, vale la pena insistir que ni siquiera entre los mismos seres
humanos sabemos en todo momento qué piensa nuestro préjimo, y suponemos que

nuestros congéneres experimentan sensaciones, emociones, sentimientos e

78



intelecciones porque todas ellas también suceden en nosotros mismos, y porque

observamos sus acciones, palabras y lenguaje corporal.

Sabemos que el comportamiento visible nunca sera medida suficiente para
abordar la ética. Mientras que el acto ético depende necesariamente del
discernimiento, hay cientos de acciones que no implican esta forma de raciocinio o
consciencia, por lo menos no el sentido humano. Ya los organismos unicelulares
poseen directrices para conservar su vida, desarrollarse y expandirse de manera
dindmica; esto es, reaccionan a distintos contextos y son capaces de sobreponerse a
situaciones adversas, sin que esto implique que siguen una ética, por lo menos no
en el sentido que le otorgamos los humanos. Y entre los mismos seres humanos,
impulsos como el deseo y la agresion no dependen del intelecto. Ademas, es
evidente que intelecto y ética no son sinénimos: se pueden llegar a justificar de
manera légica los actos mds atroces, y pequerios seres vivos como las hormigas y las
abejas, ajenos a cualquier consideracion ética, presentan una forma de inteligencia
conjunta y emergente. Con ello deberia quedar claro que no es posible resolver las
cuestiones éticas mediante el mero calculo, y quiza ni siquiera mediante la sola

razon.

Otra salvedad a tomar en cuenta es que cominmente se presupone que la IA
dispondra de una interfaz similar al cuerpo humano, maquinas androides con
proporciones similares a las nuestras. En la practica, la IA no se encuentra
necesariamente confinada a una sola maquina ni a ntcleos individuales como el
cerebro humano, sino que también puede encontrarse distribuida en maultiples
artefactos conectadas entre si, ya sea en forma de redes en las que cada ordenador
se encarga de una parte del procesamiento, o bien como potentes
supercomputadoras que realizan la mayoria parte del trabajo informaético, a las que

se accede a través de pequenas interfaces como teléfonos o televisores.

Finalmente, cabe preguntarse si es posible programar un comportamiento

ético. Si entendemos que la esencia del acto ético no radica en el comportamiento

79



observable, sino en la libertad de elegir entre multiples posibilidades a partir de un
ejercicio de discernimiento, la programacién de comportamientos prefijados no
equivaldria a dotar a las maquinas de una ética, sino mas bien a limitar sus
posibilidades y confinarlas a seguir 6érdenes precisas. Estas dificultades mas que

desanimarnos nos invitan a reflexionar en la profundidad del tema.

3.2 Leyes civiles y leyes fisicas: de lo posible y lo inexorable

Para entrar en el debate sobre las leyes de la robética, el primer paso es remarcar que
existen dos conceptos distintos de ley: por un lado las leyes en un sentido civil o

moral del término, y por otro las leyes fisicas y matemaéticas.

Las leyes fisicas son una representacion légica del marco dentro del cual
funciona la naturaleza y el Universo, esto es, implican una relacién fija y
demostrable entre ciertos fendmenos, y su realizacién no dependen de la voluntad
humana; por ejemplo la ley de gravitacion universal y las leyes de la termodindmica.
En el mismo sentido, las leyes o teoremas matematicos son una relacién légica y
demostrable entre dos variables, dados ciertos axiomas y dentro de un sistema

formal; por ejemplo el teorema de Pitdgoras.

Por su parte, las leyes civiles son convenciones sociales basadas en ciertos
principios morales que pueden variar de acuerdo al lugar o la época, y su realizacién
no es una cuestion factica y necesaria, sino posible y contingente, ya que dependen

en gran medida de la moral y la obediencia de los individuos y comunidades.

Vale la pena subrayar que las leyes fisicas propuestas por la ciencia no
contienen en si mismas la esencia de la naturaleza. Al igual que las leyes civiles, las
leyes fisicas son construcciones humanas, un entramado de relaciones légico-
matematicas que tratan de describir de la manera mas exacta y completa el

funcionamiento del Universo, y por lo tanto pueden perfeccionarse con base en

80



nuevos descubrimientos. De cualquier manera, en general su nivel de certeza es

superior a cualquier postulado ético o ley civil.

También es pertinente sefialar que las leyes fisicas no equivalen a la causa
eficiente (aquello que produce tal cosa o efecto) ni a la causa final (aquello para lo
cual existe tal cosa) que propone Aristoteles en su Metafisica. Mas que responder a
un porqué, a un motivo o un origen, la mayoria de las leyes fisicas explican un cémo.
Las causas de los fendémenos, en todo caso, se pueden entender desde la
temporalidad (un evento o serie de eventos que ocurren en cierto orden y
necesariamente debido a unas condiciones previas, y sélo dentro de estos

pardmetros), y no desde la intencionalidad en un sentido humano.

Por ejemplo, las formulaciones de Newton y de Einstein nos ayudan a
entender como funciona la gravedad, pero ninguna de las dos teorias explica su
origen ultimo o porqué (el tema sigue siendo un importante campo de estudio en la
fisica actual). Parafraseando a Angelus Silesius, la Tierra flota sin porqué, gravita
porque gravita. Las leyes fisicas no son mandatos, sino que se limitan a describir de
la manera mds exacta posible y expresar en lenguaje matemaético las relaciones
existentes en el universo observable: la Tierra no gravita alrededor del Sol por orden
de Sir Isaac Newton o por decisién del Sol, sino por los vinculos fisicos que subyacen

en ambos cuerpos celestes debido a sus respectivas masas.

Por otra parte, las leyes éticas o civiles no se cumplen por si mismas, sino que
dependen de una autoridad que vigile su cumplimiento, ya sea externa como las
instituciones religiosas o el Estado, o interna como el supery¢ o la conciencia moral.
Pero en ningtn caso son capaces de impedir el pensamiento o la ejecucion practica
de lo que prohiben, ni siquiera de los tabties considerados por los antropdlogos
como principios fundadores de la civilizacién (incesto y parricidio). Asi, la
desobediencia, el pecado, las revoluciones e incluso el crimen podrian considerarse
expresiones de la libertad humana. Como nos demuestra la historia, la prohibicién

casi universal del asesinato -excluyendo el sacrificio ritual- no ha impedido que

81



cada cierto tiempo corran rios de sangre, mientras que la ley de gravitacion universal
sigue haciendo su trabajo desde hace millones de afios y nos mantiene en 6rbita

alrededor del sol.

Esta distincion entre leyes civiles y leyes fisicas es importante para el andlisis
de los nuevos sistemas de IA. De manera tradicional, la programacion
computacional es vista por los legos como una programacién matematica e infalible,
y las maquinas como una serie de engranajes que obedecen leyes fisicas. Pero a
medida que los sistemas se vuelven mas complejos, la consecucién de resultados
exactos es mas dificil, y aparecen cada vez mas dificultades de programacién,
operativas y mecdnicas, resultados que son altamente sensibles a las condiciones
iniciales o directamente fruto del azar, asi como el surgimiento de comportamientos
inesperados. Ademads, las nuevas formas de programacién incluyen procesos que
deliberadamente no son controlados por el programador. Como explica Boden

(2017) respecto a la llamada IA evolutiva:

La mayoria asume que la IA requiere un disefio meticuloso. Dada la naturaleza
implacable de los ordenadores, ;como podria ser de otro modo? Bueno, pues si
puede. Los robots evolutivos (entre los que se incluyen algunos robots situados),
por ejemplo, son el resultado de combinar programacion o ingenierias precisas

con variaciones aleatorias. Evolucionan de manera impredecible, no disefiada al

detalle. [...]

Un programa puede cambiarse a si mismo (en vez de lo que reescriba un
programador) e incluso puede mejorarse a si mismo usando algoritmos
genéticos (AG). Inspirados en la genética real, estos algoritmos permiten tanto
la variacion aleatoria como la seleccion no aleatoria. La seleccién necesita un
criterio para medir el éxito o “funcién de aptitud” (equivalente a la seleccion

natural en biologia) colaborando con los AG. (pp. 109-110)

Quiz4 el ejemplo més famoso sea el programa Alpha Zero, un software de tltima
generacion que puede aprender a jugar cualquier juego a partir de las instrucciones

82



basicas, y es capaz de desarrollar sus propias estrategias y vencer a los mejores

humanos en go y ajedrez.

Ya sea por fallas no previstas, o por un disefio que incluye intencionalmente
elementos genéticos o aleatorios, la programaciéon computacional dista de la
fiabilidad de las leyes logicas o matematicas. Pero atn si se alcanzara en
programacion clasica una fiabilidad cercana al 100%, esto no significaria que se
pudieran programar las leyes de la robética, ya que el problema de traducir estos
enunciados semanticos y por tanto ambiguos a instrucciones computacionales

infalibles presenta serias dificultades.

3.3 Las tablas de la ley de la robética

En su novela Yo, robot (1950), el escritor estadounidense de ciencia ficciéon Isaac
Asimov plantea importantes cuestiones sobre las maquinas inteligentes, por ejemplo
(como serian las relaciones entre los humanos y los androides? ;cuéles serian las
diferencias entre un robot y un ser humano?, ;es posible predecir el comportamiento
de una maquina inteligente?, ;los desarrollos de la tecnologia obedecen una légica
humana? Al inicio de su novela, Asimov propone las tres leyes de la robética que

pretenden ser directrices del comportamiento de los seres artificiales:

1. Un robot no debe dafiar a un ser humano o, por su inaccion, dejar que un ser
humano sufra dafio.

2. Un robot debe obedecer las 6rdenes que le son dadas por un ser humano,
excepto cuando estas 6rdenes se oponen a la primera Ley.

3. Un robot debe proteger su propia existencia, hasta donde esta proteccion no
entre en conflicto con la primera o segunda Ley. (p. 7)

Estas famosas leyes tienen un caracter jerarquico, es decir, la ley que se encuentre en
un escalén superior debe primar sobre las subsecuentes. Sin embargo, en esta tesis

consideramos que a pesar de lo que propone Asimov en sus relatos, las leyes de la

83



robética no podrian serlo en el sentido fisico o matemaético del término, sino que se

acercan més al concepto de leyes civiles o morales, como las tablas de Moisés.

Desde nuestra perspectiva, las leyes de la robética de Asimov proponen un

“” 7 . .
deber ser” que no se cumple de manera necesaria, sino que son una suerte de
mandamientos religiosos, un comportamiento deseable para las creaciones
mecanicas basado en ciertas ideas morales cuyo ntcleo podriamos resumir como “lo
humano debe prevalecer sobre lo artificial”. Una postura valida, pero que poco tiene
que ver con las leyes matematicas. En pocas palabras, sus leyes de la robética no son

precisamente teoremas l6gicos, sino mas bien buenos deseos.

Como ya hemos mencionado, dicha confusién entre leyes civiles y
matemadticas tiene su origen en una concepcion sesgada de programacion
computacional que subyace en los relatos de Asimov, y continda siendo la mas
comun en nuestros dias: que los robots o computadoras s6lo pueden realizar aquello
para lo cual han sido programados. Esto se ve claramente en el capitulo “I-Robbie”
de Yo, robot (1950), en donde el sefior Weston trata de calmar las inquietudes de su

esposa respecto al uso de un robot para cuidar de su hija:

-Mira, un robot es muchisimo mas digno de confianza que una nifiera
humana. En realidad, Robbie fue construido con un solo propésito: ser el
compariero de un chiquillo. Su “mentalidad” entera ha sido creada con este
proposito. Tiene forzosamente que querer y ser fiel a esta criatura. Es una
maquina, hecha asi. Es més de lo que puede decirse de los humanos.

-Pero puede ocurrir algo. Puede... puede -la sefiora Weston tenia unas ideas
muy vagas acerca del contenido de un robot- no sé, si algo dentro se estropease

No podia decidirse a completar su claro y oscuro pensamiento.

-Tonterias... -negé Weston con un involuntario estremecimiento nervioso-.
Es completamente ridiculo. Cuando compré a Robbie tuvimos una larga
discusion acerca de la Primera Regla de la Robética. Ya sabes que un robot no
puede dafar a un ser humano; que mucho antes de que algo pudiese alterar esta
Primera Regla, el robot quedaria completamente inutilizado. Es una imposibilidad
matemdtica. (pp. 25-26, el subrayado son nuestro)

84



Para ser justos con el autor norteamericano, en sus relatos se exploran precisamente
los limites de las leyes de la robética. Sin embargo la idea de que la programacion
computacional equivale a las leyes matemaéticas es erronea. Los nuevos algoritmos
genéticos se basan en la combinacién automatica de diferentes instrucciones para
generar un algoritmo mas eficiente, en ciclos que se repiten miles o millones de
veces, por lo que los programadores nunca tienen el control absoluto. Ademas de
Alpha Zero, otro caso famoso fue la inteligencia artificial desarrollada por Facebook
en 2017 para automatizar los procesos de negociacién, que comenz6 a desarrollar su
propio lenguaje, incomprensible para los humanos, pero mas eficiente para

comunicarse con otras maquinas.

En cuanto a la programacién computacional cldsica, se puede entender de
manera burda como la encadenacién l6gica de algoritmos: si se tiene como input o
condicién inicial A, el programa esta disefiado para entregar como output o respuesta
invariable B. Pero ni siquiera en ésta se puede tener absoluta certeza de los
resultados. Como bien intuye la sefiora Weston, existen posibles errores de
programacién, o comportamientos indeseados o no previstos de los programas,
llamados bugs, como pueden ser bucles infinitos, referencias inexistentes, o bloqueo
de instrucciones: ;quién no recuerda la famosa pantalla azul de la muerte en el
software Windows? El ejemplo puede resultar irrelevante, pero las consecuencias de
nuestra dependencia a la tecnologia y sus posibles fallos se tornan cada vez mas

serias.

Para darnos una idea de la magnitud que puede alcanzar el problema de la
posible responsabilidad ética de una maquina, durante la llamada Guerra Fria
Estados Unidos estuvo a punto de lanzar automaticamente un ataque nuclear sobre
la Unién Soviética, debido a que los radares y sistemas de alarma mostraron sefiales

de lo que parecian ser misiles rusos, pero que terminaron siendo un simple error en

85



los aparatos de medicién. Si el ataque no fue llevado a cabo, era porque se requeria

la confirmacion de un operador humano que se percaté del error (Ceruzzi, 2012).

En la actualidad, las nuevas generaciones de madaquinas tienden a la
automatizaciéon completa, por lo que aparentan ser duefias de sus acciones, dejando
la intervencién humana en un segundo plano. En este contexto se vuelve necesario
plantear una pregunta basica sobre la IA: en caso de un fallo, ;de quién seria la
responsabilidad, de los programadores o de la propia maquina? ;Deberia juzgarse

y en su caso castigarse a estas maquinas?

Tales preguntas nos remiten a los juicios contra los animales, como el de
Francia en 1522, cuando las ratas de la ciudad fueron acusadas formalmente por
comerse un cultivo de cebada, o los cerdos llevados a la horca por mal
comportamiento publico. Y también es pertinente recordar el movimiento ludita en
Inglaterra a principios del siglo XIX, en el que los artesanos textiles destrozaban los

telares mecénicos ante la amenaza de perder su empleo.

Si dichas situaciones nos parecen ahora algo ridiculas, es porque en general
consideramos que tanto los animales como las maquinas se encuentran fuera del
ambito de la ética humana, y por eso estdn libres de cualquier tipo de
responsabilidad moral o legal. Sin embargo, en el caso de una IA cercana a las
capacidades humanas, la cuestiéon sobre la responsabilidad ética y legal debe

replantearse seriamente.

Mientras que en los seres humanos hablamos de maldad, pecado o
enfermedad mental para explicar las desviaciones de un comportamiento
idealmente esperado, en las maquinas y programas nos referimos a fallos, errores y
mal funcionamiento. Ademas de los posibles errores de programacién (software),
existen otros comportamientos indeseados que no se deben al programa en si, sino
al desconocimiento o falta de pericia de los operarios, a la introduccién de virus
informaticos o la intervencién de hackers. A ello debemos agregar que siempre

existiran las fallas mecéanicas o electréonicas de los componentes (hardware) sobre los

86



que se ejecutan dichos programas: sobrecalentamiento, magnetizacién, problemas
de bateria o alimentacion eléctrica, falta de memoria o de capacidad de cémputo,
efectos cuanticos no deseados en los procesadores més pequefios, o eventos a gran

escala como una tormenta solar capaz de inutilizar los circuitos electrénicos.

Incluso considerando posible la creacion de un software idealmente
depurado y un hardware robusto y libre de fallas, la programacion efectiva de los
principios enunciados por Asimov resultaria terriblemente dificil, por no decir
imposible. Esto es asi porque ni siquiera entre los humanos existe un consenso acerca
de lo que es bueno o malo, y por tanto no es posible programar una maquina que

sea “buena” universalmente.

Como explica Wiener en su libro Cibernética o el control y comunicacion en
animales y mdquinas (1948), en cualquier escenario en donde las reglas y los objetivos
son claros -como el ajedrez, la organizacién de grandes datos o la identificacién de
enfermedades como el cancer-, las computadoras pueden superarnos facilmente en
desempefio. El problema surge cuando nos enfrentamos a la complejidad de nuestra
vida social o de nuestra vida interior, en donde no existen reglas absolutas y nada
es lo suficientemente claro y distinto, por lo que utilizamos la intuicién, los afectos,
el sentido comdn y referentes socioculturales para contextualizar correctamente
nuestro lenguaje y acciones. Tal situacién es sefialada por Boden (2017) como el
problema del marco: una vez establecidas las condiciones iniciales para resolver un
problema, es casi imposible para una computadora expandir su marco de referencia,
al contrario de los seres humanos que se caracterizan por un pensamiento flexible.
Una sola condicion inesperada o no prevista es suficiente para que el resultado no

sea Optimo.

De ahi la dificultad de los sistemas de reconocimiento de habla para entender
el sarcasmo, en donde las palabras literales se contraponen con el sentido irénico del
mensaje, o el humor, que no transmite ningtin mensaje claro ni tienen ninguna

finalidad practica mas alld del regocijo; o la dificultad de los sistemas de

87



reconocimiento para leer una escritura deformada o parcialmente dafiada, o de los
vehiculos auténomos para entender sefiales de transito con pegatinas. Un caso
mediatico fue el de la robot Sophia, que a la pregunta irénica de su creador “Sophia,
(quieres destruir humanos?” contesté como si hubiera recibido una orden: “Ok.

Destruiré a los humanos”.

3.4 No mataras humanos

Con estas consideraciones, veamos ahora las dificultades para construir un marco
operativo de instrucciones a seguir (algoritmos) que cumplan en cualquier
circunstancia la primera ley de la robética: “Un robot no debe dafiar a un ser humano

0, por su inaccién, dejar que un ser humano sufra dafio”.

Pensemos en el caso de un robot que se encuentra en medio de una agresion
entre humanos: ;como deberia reaccionar? ;Cémo distinguir correctamente al
agresor de la victima, o una amenaza real de una mera provocacién? ;Deberia
proteger a la victima a riesgo de lesionar al agresor? ;Qué hacer si la victima es
considerada un posible criminal, y los atacantes representan a la autoridad legal?
¢Deberia un robot mantenerse al margen de estas situaciones para evitar provocar
dafio a ningin ser humano, cualesquiera que sean las circunstancias? En el caso de
un atentado multiple ;deberia preferir salvar a su dueno sobre otras personas, esto

es, considerar a un ser humano por encima de los demas?

Estas preguntas no son nuevas, sino que son similares a las que surgen en los
casos de homicidio por defensa propia y de abuso de fuerza por parte de las
autoridades, y en ninguno de ellos la respuesta es sencilla: cada situacion exige una
profunda reflexién y en no pocas ocasiones un largo proceso judicial que determina
en ultima instancia -por lo menos a nivel legal- si la defensa propia o el uso de

fuerza estuvo justificado.

88



En resumen, en el escenario de un enfrentamiento entre seres humanos, ya
sea una pelea o una guerra, seria casi imposible para un robot cumplir la primera
ley. O bien defiende a un bando con el riesgo de lastimar al otro, o bien se mantiene
al margen y por su inaccién permite que los seres humanos sean lastimados. En el
mejor de los casos, un robot deberia ser capaz de neutralizar a ambas partes, sin
causarles ningtin perjuicio, evitando al mismo tiempo que se dafien entre ellos y
dafien su mecanismo -y no queda claro coémo podria ser capaz de llevar a cabo todas

estas tareas al mismo tiempo.

Asimov propone algo similar a esto altimo en su novela Robots e Imperio
(1985), como una generalizacion de su primera ley: “Un robot no hard dafio a la
Humanidad o, por inaccién, permitir que la Humanidad sufra dafio”. Por muy
razonable que parezca la propuesta, en realidad no implica bondad o neutralidad:
un robot capaz de evitar cualquier conflicto seria el arbitro y juez supremo de todas
las acciones humanas, impidiendo por principio cualquier movimiento social o
revolucién, un dictador perfecto que mantiene el orden imperante y somete sin

matar.

Que un robot no deba hacer dafio a los seres humanos parece un punto
razonable; en la préctica, ya existen drones armados capaces de reconocer a su
objetivo sin necesidad de supervisiéon humana. En la actualidad, el desarrollo de la
IA es financiado por las grandes potencias con fines militares, como Estados Unidos,
Rusia y China. En el complejo mundo de los seres humanos, la guerra tiene un
objetivo bastante claro: someter al otro. Y en medio de una notable tensiéon
geopolitica, es mas que probable la creacién no sélo de “armas inteligentes”, sino de
centros completos de inteligencia artificial capaces de desarrollar nuevas estrategias
para derrotar a los enemigos. Un ejemplo comtn es la infiltracion y propagacién de
software de espionaje en los centros de informaciéon de naciones rivales, con el
objetivo de mantener una ventaja en caso de conflicto armado. Y de hecho, buena

parte del desarrollo de las computadoras actuales se debe a los esfuerzos dedicados

89



durante la Segunda Guerra Mundial para construir maquinas capaces de descifrar

los c6digos del enemigo y calcular la trayectoria de la artilleria.

La primera ley propuesta por Asimov no sélo exige que los robots no causen
ningtn dafio, sino ademds que nos protejan activamente: una maquina no deberia
“por su inaccion, dejar que un ser humano sufra dafio”; Asimov pretende que los
robots deberian velar por nuestro bienestar. Sin embargo, la libertad humana
implica la posibilidad de dafiarse a si mismo en una amplia gama de maneras, desde
el sacrificio hasta el suicidio. No hace falta interponerse a la trayectoria de una bala:
donar sangre o un érgano es objetivamente dafiar el propio cuerpo en beneficio de
otro; incluso la maternidad afecta el cuerpo de la madre. La eutanasia, el derecho a
bien morir de las personas en coma o con enfermedades terminales, e incluso los
deportes de contacto son otros ejemplos en los que recibir dafio no es una accién

reprobable, y en algunos casos posiblemente sea la opcién mas humana.

Tal vez estamos exigiendo demasiado a los futuros robots al intentar que nos
protejan de los dafios que nosotros mismos nos causamos. Esto equivaldria a delegar
la funcién ética en la IA: cansados de la imposibilidad de contener nuestra ira, de las
dificultades para distinguir en todo momento entre el bien y el mal, de someter parte
de nuestros instintos a la cultura, dejaremos que un robot nos proteja y que la IA
decida lo que es mejor para nosotros. De cierta manera, esto es lo que ya ocurre en
programas de musica o video, en los que potentes algoritmos analizan nuestras
elecciones y las estadisticas grupales para sugerirnos o imponernos aquello que
debemos ver o escuchar. Dejar que la IA elija por nosotros una cancién o una pelicula
no parece importante, pero algoritmos similares fueron utilizados por la empresa
Cambridge Analytica para analizar las preferencias de millones de usuarios de redes
sociales y mostrar anuncios personalizados con el fin de influir en los procesos

electorales de diversos paises. La IA ya ha comenzado a gobernarnos.

90



3.5 Dilema del tranvia: ;quién deberia morir?

En algunos dilemas éticos no se trata de elegir entre dos polos opuestos (dafiar o no
a un ser humano), sino decidir el menor de los males posibles (atropellar a un nifio
0 a una mujer embarazada). A medida que la tecnologia avanza, este tipo de dilemas
cobran una mayor notoriedad publica. El caso mas visible es el de los vehiculos de
conduccién auténoma, en los que es necesario establecer una jerarquia clara para
que el vehiculo decida en una situacion critica si debe proteger a los pasajeros o a
los transetntes, o ante la imposibilidad de esquivarlos decidir hacia dénde

colisionar.

El dilema del tranvia de Philippa Foot (1967) es un clasico al respecto: “Un
tranvia corre fuera de control por una via. En su camino se hallan cinco personas
atadas a la via por un filésofo malvado. Afortunadamente, es posible accionar un
botén que encaminard al tranvia por una via diferente; por desgracia, hay otra
persona atada a ésta. ; Deberia pulsarse el botén?” Desde el punto de vista utilitario,
la respuesta es si: cinco vidas deberian valer mas que una. Pero desde otro punto de
vista ético, accionar el botén equivale a participar activamente en la muerte de un
hombre, mientras que no existe tal responsabilidad en dejar que los sucesos ocurran
tal y como estdn destinados a ocurrir (lo que nos recuerda la politica de no
intervencién de los fotégrafos de vida salvaje). De cualquier forma, la respuesta
nunca serd clara: ;y si las cinco personas atadas fueran violadores reconocidos, y la
otra persona un nifio inocente? ;Y si de un lado hay cinco fil6sofos y del otro cinco
poetas? ;cinco politicos y un elefante? Como en la vida misma, los ejemplos se
pueden multiplicar ad infinitum, pero deberian ser suficientes para mostrarnos la
imposibilidad de trazar directrices objetivas de comportamiento, como las que

pretendia Asimov.

Sobre el dilema del tranvia, el Massachusetts Institute of Technology (MIT)
disefié un experimento interactivo llamado Moral Machine (moralmachine.mit.edu)

en el que mas de dos millones de participantes respondieron a una serie de distintos

91



escenarios (por ejemplo, salvar a los pasajeros o a los transetintes, adultos o menores,
hombres o mujeres, perros y gatos, entre otros). De acuerdo a su propia descripciéon
del proyecto: “Moral Machine es una plataforma para recopilar datos sobre la
percepciéon humana de la aceptabilidad moral de las decisiones tomadas por los
vehiculos auténomos que se enfrentan a la elecciéon de qué seres humanos dafar y

cuéles salvar” (MIT, 2019).

La conclusion basica del estudio es que la opinién mayoritaria de los seres
humanos debe ser considerada al momento de programar las directrices de los
vehiculos auténomos, como se expresa claramente en el titulo del articulo en donde
se exponen los resultados: “A Voting-Based System for Ethical Decision Making”
(Noothigattu et. al., 2017), cuya traduccion literal es “Un sistema basado en votos
para la toma de decisiones éticas”. Los investigadores sefialan como tesis principal:
“Afirmamos que la toma de decisiones puede, de hecho, automatizarse, incluso en
ausencia de tales principios de verdad fundamental, mediante la agregacion de las
opiniones de las personas sobre los dilemas éticos” (p. 1). El argumento que subyace
a esta idea es retomado de Conitzer et al (2017), quienes sugieren que “la agregacion
de los puntos de vista morales de madaltiples seres humanos (mediante una
combinacién de aprendizaje automatico y técnicas de eleccién social) puede dar
como resultado un sistema moralmente mejor que el de cualquier humano
individual, por ejemplo, porque los errores de comunicacién idiosincrasicos
realizados por humanos individuales se eliminan en conjunto” (citado en

Noothigattu et. al., 2017, p. 3). En pocas palabras, la solucion es la democracia.

Sin embargo la democracia nunca serd una solucién 6ptima, porque silencia
la voz de las minorias y porque también las mayorias pueden equivocarse. En el
mejor de los casos, la democracia es una solucién regular, por no decir mediocre.
Ademas, la solucién es impractica porque existen multiplicidad de variables que no
se consideran en el estudio, como el color de piel o los rasgos raciales. Y otras

caracteristicas que podrian ser relevantes para ciertas personas, como la

92



nacionalidad, la orientacién sexual, la filiaciéon politica y religiosa, el idioma, son
imposibles de observar a simple vista. ;Serd necesario volver a tejer simbolos en

nuestras camisas?

Pensemos en el escenario de dos personas del mismo sexo y la misma edad,
excepto por su color de piel ja quién deberia atropellar el vehiculo auténomo? La
respuesta podria variar en distintos grupos étnicos, pero en ningdin caso seria
necesariamente una eleccion correcta. En el fondo, la pregunta del tranvia no es sélo
quién deberia morir, sino quién es méas valioso, lo que reabre la cuestion de la

superioridad de un grupo humano sobre otro.

El problema contintia vigente porque con consenso o sin él, los vehiculos
auténomos necesitan incluir directrices que les permitan reaccionar ante multiples
escenarios ocasionando el menor de los dafios posibles. No sabemos que es mas
preocupante: si carecer de una respuesta exacta, o que los resultados de este tipo de
encuestas sean los que efectivamente dicten las politicas de conduccién auténoma

durante las préximas décadas.

Paraddjicamente, en nombre de la democracia se justifica la homogeneizacion
y la construccién de un criterio tinico: la democracia, mas que hacer oir la pluralidad
de voces, se convierte en un totalitarismo por eleccién. Por el contrario,
consideramos que es posible plantear otra solucién: si, como estiman los expertos,
las diferencias en los juicios humanos son la base para definir un criterio mas justo,
(por qué no multiplicar tales diferencias en lugar de reducirlas?: que algunos
vehiculos atropellen a derechistas, otros a izquierdistas, otros a jovenes, a viejos,

hombres con sombrero, mujeres en tacones...

El articulo nos parece interesante no tanto por su solucién, sino por su
procedencia: el MIT es una de las instituciones mas reconocidas en el campo de la
tecnologia. Ni siquiera en uno de los centros de estudios mas avanzados se conoce
con certeza cudl deberia ser el comportamiento de la IA ante situaciones criticas, y

los expertos delegan esta responsabilidad en la estrategia politicamente correcta de

93



“lo que diga la mayoria”. A favor de los cientificos, habria que reconocer que el
problema no es solamente tecnolégico, sino fundamentalmente ético y filoséfico, y
esto a su vez demuestra que el estudio de lo que consideramos especificamente
humano se traslapa con cuestiones ligadas directamente al desarrollo de las nuevas

maquinas.

Para abonar a la discusién, nos atrevemos a proponer otras dos alternativas
que consideramos légicamente validas, pero radicales: para evitar el dilema del
tranvia, la solucion es que no existan tranvias... o que no existan humanos. Puestos
a decidir entre humanos y maquinas, los artesanos britdnicos que rompian telares
son hombres notablemente razonables, y Theodore Kaczynski, alias Unabomber,
parece tener un punto a su favor en proponer el retorno al primitivismo (La sociedad
industrial y su futuro, 1995) aunque su forma de difundirlo sea deleznable. La idea de
mundo sin maquinas es propuesta mucho antes en la novela de Samuel Butler,
Erewhon (1872): “;No puede durar el mundo veinte millones de afios todavia? Si asi
fuere, jqué no llegaran a ser las maquinas! ;No seria més prudente cortar el mal de
raiz prohibiendo los nuevos adelantos?”. El titulo de la novela de Butler es anagrama
de nowhere, ningtin lugar, pero en la actualidad parece decirnos now here, aqui y
ahora: en estos momentos se estd decidiendo lo que sera nuestro futuro o el de

nuestras creaciones.

La contraparte a la destruccion completa de las maquinas es atn mas
siniestra: un robot que lleve al extremo la primera ley de Asimov podria llegar a
razonar con impecable légica que para evitar dafiar a los humanos la solucién
6ptima es exterminarlos, o siendo bondadosos, impedir que nazcan. Después de
todo, si los seres humanos no existen o estin muertos es imposible dafarlos. En el
fondo, la primera ley de Asimov refleja la ilusion imposible de una vida sin muerte
y sin dolor. Las maquinas, convertidas al mismo tiempo en dioses todopoderosos y

obedientes esclavos, serian las encargadas de llevarnos a ese nuevo paraiso.

94



Quiza la tinica solucion que sortea el dilema moral del tranvia seria refugiarse
en el azar absoluto: ante una decision critica, tirar una moneda (virtual) al aire. Una

solucién que no soluciona nada.

3.6 Obediencia y libertad

La segunda ley de la robética propuesta por Asimov sefiala que “un robot debe
obedecer las 6rdenes que le son dadas por un ser humano, excepto cuando estas
6rdenes se oponen a la primera Ley”. El primer obstaculo para la obediencia de esta
segunda ley serfa de indole operativa: para obedecer una orden se requiere el
reconocimiento inequivoco del mensaje, ya sea oral o escrito. Un robot no sélo
deberia ser capaz de procesar sin errores el lenguaje humano, sino ademés entender
la intencionalidad del mensaje, asi como el sarcasmo y el humor. Una simple frase

como échame una mano podria originar problemas.

Otra dificultad serfa el comportamiento a seguir frente a o6rdenes
contradictorias, para lo cual existen distintas soluciones légicas: o bien se obedece la
orden mas antigua, aplicando el principio juridico primero en tiempo, primero en
derecho, o bien se ejecutan las érdenes con efecto retroactivo, esto es, la mas reciente
anula las anteriores. Otra posible solucién es otorgar una jerarquia clara a las
distintas instrucciones: independiente de cudl peticion fue primero, se obedece la de
mayor jerarquia. Aunque esto parezca sencillo, en la practica serfa necesario
construir una tabla de valores que prevea todas las posibles 6rdenes humanas, es
decir, infinita.

Tampoco para los seres humanos es facil compaginar mensajes
contradictorios. Para el psicoanadlisis, la contraposicion entre las pulsiones y las
exigencias de la cultura es el origen de la neurosis; y desde ciertas teorias de la

comunicacion, la esquizofrenia es una respuesta a un entorno en donde predominan

los mensajes contradictorios: ante la imposibilidad de una respuesta 16gica, la tinica

95



solucion es la locura. ;Llegaran el dia en que los robots desarrollen sus propias

enfermedades electrénicas?

Ademas del entendimiento correcto del lenguaje y la solucién frente a
mensajes contradictorios, otro obstaculo seria cumplir las condiciones de obediencia
que se especifican en esta segunda ley: “excepto cuando estas érdenes se oponen a
la primera Ley”. Una doble tarea a la IA: no s6lo encontrar la manera més eficiente
de llevar a cabo las tareas que le han sido mandadas, sino también predecir si la
consecucion de dichas metas tendrd un impacto negativo en la vida de los seres

humanos.

Es claro que un robot deberia negarse si se le pide asesinar a un ser humano.
Pero también podria negarse a obedecer 6rdenes como “ve a comprar una cajetilla
de cigarrillos y una botella de vino” o incluso preparar una comida con grasas
saturadas, dada la informacién que se tiene sobre el dafo a la salud que provocan
tales productos. Incluso podria negarse a manejar un automoévil que utilice gasolina,
ya que estd demostrado que el uso de combustibles fésiles es un factor importante
en el calentamiento global, lo que a su vez afecta a la naturaleza y con ello a la especie
humana. En un caso extremo, si las actividades humanas ponen en riesgo a la propia
especie las maquinas podrian negarse a obedecer cualquier orden, argumentando
un bien mayor. Algo parecido se observa en la pelicula Matrix (1999), en las palabras

que el agente Smith (un programa de IA) dirige al rebelde humano Morfeo:

Ustedes no son realmente mamiferos [...] Todos los mamiferos en este planeta
instintivamente desarrollan un equilibrio natural con el ambiente que los rodea.
Pero los humanos no. Se mueven a un area y se multiplican. Se multiplican hasta
que todos los recursos naturales se consumen. Su tinica manera de sobrevivir es
esparciéndose a otra zona. Hay otro organismo en este planeta que sigue el
mismo patrén. ;Sabes cudl es? El virus. Los seres humanos son una enfermedad,
un cancer de este planeta. Son una plaga. Y nosotros somos la cura.

Al ser de naturaleza jerarquica, todas las dificultades que hemos visto que afectan a

la primera ley, también se aplican a la segunda. Pero quizé lo mas interesante no son

96



las dificultades operativas para cumplirla, sino lo que significa la segunda ley: la
obediencia implica el sometimiento a la voluntad de otro, no en virtud de la razén o

del discernimiento, sino sélo bajo el principio de autoridad.

Si el dilema del tranvia abre la discusiéon acerca de la superioridad de un
grupo humano sobre otro, la segunda ley nos recuerda la polémica de la
superioridad del ser humano sobre los demas seres. Desde esta perspectiva, nuestra
relacion con las maquinas inteligentes no seria la del entendimiento del otro como
préjimo, sino la relacién que existe entre amo y esclavo. En el hipotético caso de crear
maquinas superiores intelectualmente o con una mayor sensibilidad afectiva, la
tnica finalidad de su existencia seria estar sometidas a las érdenes humanas. La
libertad seria un néctar prohibido para los seres artificiales, reservado sélo para los

humanos.

En efecto, las tres leyes de la robética presuponen la condicién necesaria de
la obediencia: los seres artificiales deberian comportarse tal y como sus creadores
decidan. Si estas palabras nos recuerdan los discursos religiosos, es porque la
obediencia es una de las virtudes mas valoradas por la religiéon -y por el Estado. No
es casualidad que el primer mandamiento que Yahvé dicta a Moisés sea “No tendras
otros dioses fuera de mi” (Ex 20:3), reafirmando su autoridad y exigiendo
obediencia: “Observa lo que yo te mando hoy” (Ex 34:11). De igual manera Hobbes
(1651) considera que el Estado se erige como un Leviatan, capaz de suprimir las
libertades individuales en nombre de lo que considera bien comdn. Pero una ética

sin libertad, basada en la obediencia ciega, no puede ser verdadera ética, sino

fanatismo religioso o politico.

Al respecto, cabe preguntarse si el creador tiene el derecho de exigir
obediencia absoluta a su creacién. La visién general es que las maquinas son los
nuevos esclavos, con la ventaja de que no sufren ni tampoco exigen libertad. En
definitiva, si lo que exige el mercado son obreros especializados, pero sumisos y

obedientes, ; para qué seguir contratando humanos rebeldes, y para que complicarse

97



desarrollando maquinas pensantes capaces de abordar cuestiones filoséficas? Por
supuesto, construir robots obedientes y eficaces no significa que estos sean capaces
de resolver los problemas que enfrentamos como humanidad. Ya Wiener (1964)

advierte:

El futuro ofrece pocas esperanzas a quienes aguardan que nuestros nuevos
esclavos mecénicos nos ofrezcan un mundo en el que podamos dejar de pensar.
Pueden ayudarnos, pero a costa de plantear reivindicaciones supremas a
nuestra honestidad y a nuestra inteligencia. El mundo del futuro serd una lucha
todavia méas intensa contra las limitaciones de nuestra inteligencia, y no una
comoda hamaca en la que podamos echarnos a ser atendidos por nuestros
esclavos robot. (p. 78)

Aunque en el futuro préximo es poco probable que se alcance una IA similar a la
inteligencia humana, ahora mismo existen maquinas capaces de reemplazar a los
humanos en diferentes labores especializadas. Es el tipo de maquinas que son
capaces de superarnos en la realizaciéon de una o varias actividades concretas, pero
no reflexionan sobre cémo o por qué lo hacen. La automatizacién completa del
trabajo, conocida como Industria 4.0, ya esta transformando nuestro mundo. En las
industrias de manufactura, desde textil hasta automotriz, si aun se contratan obreros
es porque la mano de obra todavia resulta mdas barata que comprar grandes
maquinas especializadas, pero no porque los humanos sean mejores. En la medida
en que estas maquinas resulten cada vez mas rentables y eficientes, estos trabajos
desapareceran. Un ejemplo cotidiano, que no deja de resultar esclarecedor: las
lavadoras automaticas han reemplazado casi por completo el oficio de lavandera, y

no se requirié de ninguna inteligencia artificial.

Si después de todo fuera posible construir un robot capaz de obedecer todas
y cada una de nuestras érdenes, habria que reflexionar si esa es la finalidad dltima
de las maquinas: cumplir los deseos de los seres humanos. Las méquinas, més que
un medio para facilitar la realizaciéon de las potencialidades humanas, serian un

medio para obtener satisfaccion. Es lo que observamos en la realidad virtual: el

98



hombre busca su sentido inmerso en un mundo digital, como las redes sociales. El

tema es abordado por Antulio Sanchez en La era de los afectos en internet (2001):

Una de las caracteristicas sobresalientes de internet es que da lugar a practicas
virtuales que se experimentan como reales [...] la red ha dado lugar a la
globalizacién de los afectos; a una anulacién del espacio y el tiempo que habla
de un trastrocamiento antropolégico y del nacimiento de nuevas maneras de

vivir la sensibilidad y las manifestaciones culturales (pp. 13-14)

Esta transformacion de los afectos no se limita al mundo digital. También existe otra
posibilidad que no seria virtual, sino una realidad conjunta natural-artificial en
donde las maquinas interactden de manera directa en el mundo de los hombres, y
hacia la cual tienden los nuevos desarrollos tecnolégicos. Al respecto se pueden
mencionar las mascotas artificiales como el ya famoso Tamagotchi o el mas
avanzado perro Aibo, y sobre todo los robots sexuales, cuyas compafias estan
interesadas en el desarrollo de una IA capaz de interactuar con el cliente: el objetivo
es crear companieros afectivos artificiales y no meros juguetes sexuales. Robots que
no parezcan robots, que se asemejen a humanos eternamente bellos, obedientes,
inmortales. Asilo prevé también Yves Dermeze (1955) en el cuento “El cinturén del
robot”, en donde el protagonista del futuro, que tiene a su disposicién una mujer

androide, se muestra sorprendido ante las costumbres primitivas del siglo XX:

(Como? ;Semejante bestialidad habia sido posible? ;Hombres y mujeres de
carne y hueso? Era una locura. Esa gente ;no tenia ninguna nocién de lo que es la
belleza? El mas hermoso de los seres humano conserva siempre, a pesar de
nuestros institutos de sanidad fisica actuales, algunos defectos de conformacion.
Nuestros robots son rigurosamente perfectos. [...] Nunca lo habia pensado antes,
pero nuestras mujeres [androides] son, quiza, la mejor conquista de nuestra
supercivilizacion. (pp. 112, 117)

Ante los evidentes avances en materiales y software de los nuevos mufiecos

sexuales, Francis X. Shen (2019) reflexiona:

Hubo una época, no muy lejana, en la que los humanos atraidos por el mismo
sexo se avergonzaban de hacerlo pablico. Hoy en dia, la sociedad también tiene

99



sentimientos encontrados con respecto a la ética de la sexualidad digital, una
expresion que se emplea para describir varias relaciones intimas entre los seres
humanos y la tecnologia. ;Llegard un momento, no muy lejano, en que los
humanos atraidos por los robots anunciardn de buena gana su relaciéon con una
maquina?

Mas alld del morbo, los robots sexuales son la prueba de que las maquinas no
necesitan alzarse en una revolucién para sustituirnos: somos nosotros mismos los
que desplazamos a nuestro préjimo en favor de realidades digitales o artificiales.
Las méquinas podrian llegar a convertirse en los sirvientes perfectos: aquellos que
no s6lo nos libren del trabajo fisico, sino también del trabajo de pensar, e incluso del
trabajo de vivir. Vale la pena recordar la leccién que nos deja la leyenda del rey

Midas: cuidado con lo que deseas, porque puede volverse de metal.

3.7 La inmortalidad del silicio

La tercera ley de la robética de Asimov sefiala: “Un robot debe proteger su propia
existencia, hasta donde esta protecciéon no entre en conflicto con la primera o
segunda Ley”, esto es, un robot deberia preservar su integridad excepto si esto

implica dafiar a un ser humano o desobedecerlo.

La preservacion de la existencia también es un principio de los seres
naturales, pero a diferencia de la tercera ley de la robética, dicho principio no
depende de ninguna funcién intelectiva altamente desarrollada, sino que es una
caracteristica esencial de la vida en si misma: todos los seres vivos, ya sean bacterias
o grandes mamiferos, desarrollan estrategias para su supervivencia y la de su
progenie, desde la division y regeneracion celular hasta el deseo sexual y el afecto
hacia las crias. Tales instintos serian lo mas cercano a leyes biolégicas, ya que sé6lo
en algunos organismos con un cerebro complejo se presenta el fenémeno del

suicidio.

100



Pero mientras el instinto de conservaciéon de un ser vivo se encuentra por
encima de cualquier otra directriz y de cualquier otra especie, esta tercera ley supone
que la existencia de las maquinas estd supeditada a la obediencia y el bien de la
humanidad. En teoria, esto significa que se le podria ordenar a un robot dafarse a si
mismo hasta quedar inservible, y estarfa condenado a obedecer ya que
jerdrquicamente se impone la segunda ley (obediencia). Y dado que estas leyes
aplican para la relacién entre humanos y robots en general, y no s6lo con su duefio,

cualquiera que tuviera un mal dia podria fastidiar al robot del vecino.

Reformulada en términos més similares a los que encontramos en la
naturaleza, la tercera ley deberfa encontrarse en primer lugar de la jerarquia y
quedar simplemente como “un robot debe proteger su existencia”, con lo cual los
riesgos para la humanidad resultan evidentes. Es el escenario del ya mencionado
tilme Matrix (1999), en donde los seres humanos somos usados como un recurso
energético para la supervivencia de las maquinas. También en Yo, robot (1950)
aparece un curioso caso de un robot que se niega a obedecer a los humanos por

considerarlos inferiores:

-No acepto nada por autoridad. Para que no carezca de valor, una hipétesis
debe ser corroborada por la razén, y es contrario a todos los dictados de la 16gica
suponer que vosotros me habéis hecho [...] El material del que estas hecho es
blando y flojo, carece de resistencia, y su energia depende de la oxidacion
ineficiente del material inorganico [...] Entrdis periodicamente en coma, y la
menor variacion de temperatura, presiéon atmosférica, la humedad o la
intensidad de la radiacion afecta vuestra eficiencia. Sois alterables.

Yo, por el contrario, soy un producto acabado. Absorbo energia eléctrica
directamente y la utilizo con casi un cien por ciento de eficiencia. Estoy
compuesto de fuerte metal, permanezco consciente todo el tiempo y puedo
soportar facilmente los mas extremados cambios ambientales. Estos son hechos
que, partiendo de la irrefutable proposicion de que ningtn ser puede crear un
ser mas perfecto que él, reduce vuestra tonta teoria a la nada. (p. 95-96)

101



En la cita anterior aparece nuevamente uno de los argumentos de aquellos que
niegan la posibilidad de crear una maquina pensante: ningtn ser puede crear un ser
mas perfecto que él. Enfrentado a esta cuestion, la solucién del androide rebelde se
basa necesariamente en la religion: “Primero el Sefior creé el tipo mas bajo, los
humanos, formados mas facilmente. Poco a poco fue reemplazandolos por robots,
el siguiente paso, y finalmente me cre6 a mi, para ocupar el sitio de los Gltimos
humanos. A partir de ahora, yo sirvo al Sefior” (p. 98). Visto que los seres humanos
renegamos de nuestro origen animal y nos consideramos tocados por la divinidad,
(por qué un robot pensante no habria de creerse superior a los humanos y tener su

propio Dios?

Otro punto relevante en el analisis de esta tercera ley seria lo referente a la
mortalidad. Aunque el principio de autoconservacién es esencial para la vida, los
seres naturales estamos condenados a morir. ;Cémo impedir el paso inexorable del
tiempo? En tltima instancia, crecer es vivir pero también acercarse a la muerte.
Desde una perspectiva mas amplia, la muerte es una estrategia que sirve a la
evolucion: la especie debe renovarse, y con cada nuevo ser vivo se multiplican las
posibilidades de adaptacion al medio ambiente. Nuestras propias células estan
disefiadas para reproducirse s6lo un naumero limitado de veces, después de lo cual
mueren, proceso conocido como apoptosis o muerte celular programada. Las tinicas
células que no siguen este proceso son las células cancerosas, que se reproducen sin

control y forman tumores que terminan con la vida del espécimen.

Por el contrario, un ser artificial no estd limitado por dicha programacion
biolégica del envejecimiento y la muerte, y en teoria podria construirse para ser
infinito, asemejando un dios inmortal o un cancer tecnolégico. En un sentido basico,
los metales que son extraidos y procesados ya representan una forma de
inmortalidad: a diferencia de los organismos vivos, que tras su muerte se
descomponen y reintegran al medio, los metales pueden permanecer en la corteza

terrestre por miles de afios. De ahi una diferencia fundamental entre la inmortalidad

102



de las maquinas y el mito del vampiro: mientras que éste tltimo atin necesita de los
humanos para absorber su vitalidad, la maquina pertenece a una esfera distinta, por
lo que podrian desplazarnos y construir para si mismas un mundo auténomo y

automatico.

En contraste con este posible futuro apocaliptico de maquinas inmortales, lo
que observamos en la actualidad es un régimen tecnolégico de obsolescencia
programada, propio de una dindmica consumista: un nuevo coche, un nuevo
teléfono, una nueva computadora cada afio. El progreso queda entonces planteado
en nuestro mundo contemporaneo, no como una mejor adaptacion de la tecnologia
para el bien de la vida humana, sino como un mero afdn de novedad que jamas
encontrara satisfaccién. j Acaso somos mas felices y plenos, como personas y como
humanidad, por ser tecnolégicamente avanzados? Si la respuesta es no, deberiamos
dejar de engafiarnos y aceptar que la ciencia y tecnologia son amorales, no buscan el
bien de la humanidad, porque su objetivo estd mas all4 del bien y el mal: conocer

todo lo que pueda conocerse, construir todo lo que pueda construirse.

3.8 El reconocimiento de (lo) otro ser

Aunque las disyuntivas éticas pueden estar referidas a elecciones respecto a la
propia vida, con frecuencia surgen en la relacién con otros seres. En la medida en
que otorgamos al otro un valor ontolégico similar al nuestro, cobran mayor
relevancia nuestras acciones respecto a ese otro ser. Si por el contrario ese otro es
considerado inferior, como Descartes a los animales, Aristoteles a los esclavos, los
conquistadores a los indigenas, el cristianismo medieval a los infieles y quiza en el
futuro los humanos a las maquinas pensantes, se justifica -desde el punto de vista

del opresor- su sometimiento.

Para Hegel, el reconocimiento del otro como un sujeto y no como una mera
cosa es resultado de una lucha, cuyo reverso es el deseo de que el otro me reconozca,

dindmica en la que surge la autoconsciencia: yo soy, me reconozco ante mi mismo y

103



exijo que el otro acepte mi existencia como sujeto, y en la medida en que ese otro ser
se opone y lucha a su vez por su propio reconocimiento, también se me revela su
existencia. Retomando la dialéctica del amo y el esclavo, Guzman Robledo (2017)
explica:
El deseo propiamente humano, que le distingue de la mera apetencia de los
animales, (es decir que lo vuelve autoconsciente), es la inclinacién a tomar
constancia de su propia subjetividad. Para ello es necesario que el deseo esté
dirigido a otro deseo y por consecuencia a otro sujeto. Lo que hace distintivo al
humano es el hecho de pretender adquirir el testimonio de ser un sujeto, para lo
cual debe proyectar hacia el deseo del otro la propia negatividad y suprimirlo.
La autoconsciencia exige entonces que exista una diversidad de deseos opuestos
entre si y que los lleve a combatir a muerte por el reconocimiento de la
subjetividad, es decir, de la propia negatividad. Ello manifiesta la disposicién
humana a imponer el propio deseo sobre el del otro, que conduce a poner en
riesgo la vida propia (el ser determinado) para afirmarse no ya como ser

meramente existente, sino como negatividad, como sujeto libre y no determinado
por lo que solamente es. (p. 52)

¢Es la autoconsciencia el santo grial de lo que significa ser humano? Diversos
estudios han demostrado que animales como los cetdceos, elefantes, urracas y
chimpancés, entre otros, pasan con éxito la prueba del espejo, un test basico para
medir la consciencia de si mismo desarrollado por Gordon Gallup Jr. en 1970. Y en
2015, un robot Nao mostré cierto grado de autoconsciencia. Selmer Bringsjord
(2015), del Rensselaer Polytechnic Institute en Nueva York, realiz6 un sencillo
experimento con tres de estos avanzados robots: apagé el médulo de voz a dos de
ellos, y se les dijo que habian recibido una pildora silenciadora. Acto seguido les
pregunto si sabian cudl de ellos ain podia hablar. Los procesadores de los tres robots
mostraron sefiales de intentar responder, pero s6lo uno de ellos contest6 con voz: “I
don’t know” (“no lo sé”). Al escuchar su propia voz, el mismo robot replicé: “Sorry,
I know now! I was able to prove that I was not given a dumbing pill” (jLo siento,
ahora lo sé! Pude demostrar que no me dieron una pastilla tonta”). Si bien esta

sencilla prueba no se compara con el grado de autoconsciencia y de experiencia

104



fenoménica (subjetiva) que alcanzan los seres humanos, si demuestra que los limites
de aquello que consideramos especificamente propio de nuestra especie son cada

vez mas difusos.

En este panorama, jes posible que un robot o maquina pensante luche por su
reconocimiento como sujeto ante los seres humanos, e incluso se rebele contra las

6rdenes de su amo y termine por dominarlo? Asimov (1950) lo tiene claro:

Toda la vida normal, consciente o no, se resiste al dominio. Si el dominio es por
parte de un ser inferior, o de un supuesto inferior, el resentimiento se hace més
fuerte. Fisicamente, y hasta cierto punto mentalmente, un robot, cualquier robot,
es superior a un ser humano. ;Qué lo hace esclavo, pues? jSélo la Primera Ley!
[no hacer dafio a los humanos] Porque sin ella, la primera orden que daria usted
a un robot le costaria la vida. (p. 207)

Desde la dialéctica del amo y el esclavo, el reconocimiento del otro depende de una
lucha a vida o muerte que genera una asimetria, por lo que tal reconocimiento no se
logra entre pares. Como sefiala Hegel en el capitulo IV “La verdad de la certeza de

si mismo” de la Fenomenologia del espiritu (1807):

La autoconciencia es primeramente simple ser para si, igual a si misma, por la
exclusion de si de todo otro; su esencia y su objeto absoluto es para ella el yo; y,
en esta inmediatez o en este ser su ser para si, es singular. Lo que para ella es
otro es como objeto no esencial, marcado con el carédcter de lo negativo. Pero lo
otro es también una autoconciencia; un individuo surge frente a otro individuo.
Y, surgiendo asi, de un modo inmediato, son el uno para el otro a la manera de

objetos comunes; figuras independientes, conciencias hundidas en el ser de la
vida [...]

Cada una de ellas esta bien cierta de si misma, pero no de la otra, por lo que
su propia certeza de si no tiene todavia ninguna verdad [...] Por consiguiente,
el comportamiento de las dos autoconciencias se halla determinado de tal modo
que se comprueban por si mismas y la una a la otra mediante la lucha a vida o
muerte. Y deben entablar esta lucha, pues deben elevar la certeza de si misma
de ser para si a la verdad en la otra y en ella misma. Solamente arriesgando la
vida se mantiene la libertad. [...] El individuo que no ha arriesgado la vida
puede sin duda ser reconocido como persona, pero no ha alcanzado la verdad de
este reconocimiento como autoconciencia independiente. Y, del mismo modo,

105



cada cual tiene que tender a la muerte del otro, cuando expone su vida, pues
el otro no vale para él mas de lo que vale él mismo; su esencia se representa
ante él como un otro, se halla fuera de si y tiene que superar su ser fuera de si;
el otro es una conciencia entorpecida de maltiples modos y que es; y tiene que
intuir su ser otro como puro ser para si 0 como negacién absoluta. (p. 115-116,

el resaltado es nuestro).

En contraposicion, existe otra forma de reconocimiento que no se basa en la lucha,
sino en un sentimiento basico de compartir la existencia: la empatia. A diferencia de
la dialéctica de lucha entre el amo y el esclavo, la empatia permite reconocer un
vinculo natural que nos asemeja con otros seres, un lazo que no depende de una
jerarquia, sino de una percepciéon en si mismo de la existencia del otro. Una
autoconsciencia que no se impone ni se comprueba a través de la lucha, sino que se
intuye y se comparte. En ;Suerian los androides con ovejas eléctricas?, K. Dick (1968)

explica la empatia de la siguiente forma:

Rick se habia preguntado en varias ocasiones por qué un androide se sentia tan
impotente cuando se enfrentaba a un test que mesuraba la empatia. La empatia
era algo particular a la raza humana, mientras que es posible encontrar cierto
grado de inteligencia en todas las especies, incluidos los ardcnidos. Se debia
seguramente a una razon: la facultad empatica probablemente exige un instinto
de grupo definido; para un organismo solitario, como una arafia, no tendria la
menor utilidad, es mas, incluso perjudicaria su capacidad de supervivencia. La
volveria consciente del anhelo de vivir de su presa. [...]

Habia llegado a la conclusiéon de que la empatia debia limitarse a los
herbivoros, o a los omnivoros capaces de prescindir de una dieta que incluyera
la carne. Porque en dltima instancia, el don de la empatia confundia la frontera
que separa al cazador de la presa, al vencedor del vencido. [...] Mientras una
criatura experimentase la dicha, la condicién de las demads incluia un fragmento
de ésta. Sin embargo, si cualquier ser vivo sufria, no era posible desterrar del
todo la sombra que se extendia sobre los otros. En virtud de lo anterior, un
animal gregario, como el hombre, veria aumentado su factor de supervivencia,
mientras que para un bttho o una cobra supondria su extincion (pp. 44-45).

106



Como en el caso de la autoconsciencia, estudios como los de Frans De Waal (2009) y
Reimert et al. (2014) han demostrado que otras especies animales también
experimentan una forma de empatia. Este sentir en si mismo lo que acontece en el
otro no se limita a nuestros semejantes, sino que en determinadas circunstancias
puede extenderse a seres diferentes. Asi, un humano puede experimentar dolor por
un bosque en llamas, una mascota sentir la tristeza de su duefio, una loba
amamantar a Rémulo y Remo, un budista tener compasién por todo ser vivo. Incluso
los grandes &rboles comparten nutrientes a través de sus raices con sus retofios y con
los de otras especies (Simard, 2016). No se trata por tanto de un sentimiento basado
en la igualdad, sino que en nuestra diferencia existe un vinculo vital, en donde las
dos existencias resuenan en armonia pitagérica, como las cuerdas de un instrumento

musical.

La empatia tampoco depende de un reconocimiento simétrico, equivalente y
mutuo: reconocemos en un bebé a otro sujeto a pesar de que sus habilidades
cognitivas se encuentren limitadas. De este reconocimiento y los cuidados asociados
a la crianza no sélo depende nuestra conformacién psiquica e intelectual, sino
nuestra supervivencia: en la antigua Roma, un hijo no reconocido podia dejarse
morir a la intemperie. El caso de los infantes nos recuerda que el reconocimiento del
otro como persona no depende de su capacidad intelectual, sino de la pertenencia a
nuestra especie o a nuestro linaje. Pero desde nuestro complejo de superioridad, tal
reconocimiento es utilizado como criterio de exclusion: lo otro, lo diferente es menos
valioso. De esta postura a justificar el dominio sobre los demaés seres vivos hay solo
un paso: “Sed fecundos y multiplicaos, henchid la tierra y sometedla; mandad en los
peces del mar y en las aves del cielo y en todo animal que repta sobre la tierra” (Gn
1:28). Porque a final de cuentas ;cudl es la razén para que una vida humana valga
sobre la de otros animales, sobre la de cualquier otro ser vivo? Es sélo a través de la
empatia que esta jerarquia puede ser cuestionada, y reconocer la vida en sus

maultiples formas, incluso si estas surgen de manera artificial.

107



Aun es demasiado pronto para saber si una maquina pensante puede sentir
empatia, o si puede llegar sentir afectos tal como los experimentamos los humanos,
ya que no se ha logrado replicar la red neuronal humana y sus procesos. Pero el
reverso de la pregunta es actual y evidente ;podemos sentir empatia por una
maquina pensante? En su aspecto mds bésico, si continuamos considerando a las
mdéquinas como objetos, podriamos replantear: ;puede un ser humano sentir
empatia ante los objetos? Quiza la respuesta no sea tan clara como parece: ;puede
un observador compartir la sensibilidad de Van Gogh contemplando la Noche
estrellada? ;Puede una madre sentir tristeza ante la Piedad de Miguel Angel? Es
verdad que hablamos de arte, objetos especiales, creaciones humanas, pero objetos
al fin. Se dira también que detras del objeto de arte se encuentra la experiencia y el

sentimiento humano.

Pero ;acaso las maquinas pensantes no son también una clase especial de
objetos? ;Y acaso detras de estas nuevas creaciones artificiales no estan los suefios y
conocimientos de miles de humanos, artistas de las matemaéticas y la electrénica?
Quiza requerimos de una clasificacién mds precisa que la mera distincion sujeto -
objeto, o quizda esta distincién ha dejado de ser valida. ;Llegara el dia en que las
nuevas generaciones, aquellas que hayan crecido con nanas electrénicas, maestros

de metal y compafieros de juegos robots, aceptardn a las maquinas como su préjimo?

108



Conclusiones

En esta tesis, nuestro objeto de estudio fue el desarrollo de la inteligencia artificial
como punto de partida para reflexionar como la tecnologia afecta e influye en
nuestra concepciéon del ser humano y nuestras relaciones con los otros y la
naturaleza, ademas de cuestionar la inteligencia como supuesta capacidad exclusiva
de nuestra especie, considerada en ocasiones como la esencia misma de lo que

significa ser humano.

En el centro del debate entre quienes admiten la posibilidad de crear
inteligencia artificial y quienes la niegan se encuentran dos posturas radicalmente
distintas: los que conciben el cerebro como materia, y los que consideran que existe
algo més, imposible de reducir a la materia. En esta tesis argumentamos que es
posible el desarrollo de la inteligencia artificial, partiendo de que el cerebro es
materia, y el pensamiento es un proceso que se realiza en dicha materia. La
inteligencia no dependeria del alma, como proponen algunos filésofos de la
antigtiedad, sino del cerebro y sus procesos biologicos, lo que abre la posibilidad de
construir una copia artificial. Sin embargo, en el primer capitulo sefialamos las
diversas imposibilidades técnicas que atn existen para que estos procesos naturales

sean replicados en un futuro cercano a través de medios electromecénicos.

A pesar de los obstaculos en el desarrollo de un hardware y un software capaz
de replicar a la perfeccion el funcionamiento de la red neuronal, también aportamos
evidencias de que en principio, con el suficiente grado de complejidad y
especializacién de los dispositivos artificiales es posible alcanzar a través de
mecanismos inorganicos comportamientos y procesos similares a los observados en

los seres vivos, como el que denominamos inteligencia.

También abordamos el origen de la vida a partir de bases materialistas,

destacando que no depende de una realidad o esencia sobrenatural, por lo menos

109



no en el sentido religioso, sino de una serie de condiciones muy particulares pero
contingentes, cuyo encadenamiento es fruto de la probabilidad y no de un plan
determinado por una entidad superior. Consideramos que existe evidencia
suficiente para sostener que no es necesario recurrir a un principio vital distinto de
la materia inorgénica para explicar la aparicién de la vida, y con ella el desarrollo de
la inteligencia. En este marco, el desarrollo de inteligencia artificial e incluso de vida

artificial seria factible.

Aunque los procesos internos de una maquina y de un cerebro humano son
distintos, esto no implica que el término pensamiento pueda ser aplicado con mayor
rigor a unos u otros. Sabemos que el pensamiento humano abarca formas no
racionales ni conscientes, como las emociones, el inconsciente, el enamoramiento o
la experiencia estética, todas ellas enriquecedoras de la experiencia vital humana.
Pero en todo caso, es igualmente valido sefialar que los pensamientos racionales
como el calculo y la l6gica por mucho tiempo fueron considerados exclusivos de los

seres humanos, y en éstos las computadoras actuales nos superan.

A contracorriente de quienes consideran que el materialismo es una postura
reduccionista, reflexionamos acerca de una visién materialista coherente con el
concepto de complejidad emergente. Si bien las propiedades de un sistema no son
reducibles a las propiedades de sus partes constituyentes, tampoco son ajenas a
éstas: es de la union de las partes de la que surgen comportamientos y procesos que
s0lo pueden ser explicados a partir del sistema como un todo. Tal concepto se
relaciona estrechamente con el de autoorganizacién, esto es, que en determinados
sistemas complejos se observa un modelo de orden o coordinacion que surge de las
interacciones locales entre componentes inicialmente desordenados. La complejidad
emergente indica que es imposible conocer o predecir por completo las propiedades
de un sistema complejo mediante el solo estudio de sus elementos integrantes,
porque tales propiedades no existen como una entidad a priori, sino s6lo como

resultado de la conjuncién de diversos elementos.

110



Lo que estd a prueba con la creacion de la inteligencia artificial es si el
entendimiento que tenemos de la naturaleza es lo suficientemente profundo para
replicar por medios y herramientas tecnolégicas el comportamiento de los
organismos vivos, incluyendo aquellos fenémenos que no comprendemos por

completo, como la mente y la consciencia.

En el segundo capitulo retomamos el pensamiento de Baudrillard, sociélogo
francés, y Wiener, padre de la cibernética. A pesar de que ain no existen las
condiciones técnicas para alcanzar a corto plazo la inteligencia artificial fuerte, su
desarrollo es un proyecto que se encuentra en curso y que ejemplifica el ideal de

progreso de la modernidad.

Las posturas sobre la inteligencia artificial y sus consecuencias en nuestra
sociedad pueden dividirse en dos polos contrapuestos: la IA como la préxima gran
revolucién tecnolégica que permitird al hombre trascender sus limites mediante la
creacion de nuevos seres pensantes que nos ayudaran a resolver los problemas que
enfrentamos como humanidad; o bien, la IA como la culminacién de un proyecto
cientifico-tecnolégico desbordado, una nueva era en la que los humanos seremos

suplantando por las maquinas.

Baudrillard resalta los efectos nocivos del desarrollo acelerado de la
tecnologia, incluyendo la digitalizacion y la inteligencia artificial. Las tecnologias
actuales son la consecuencia de un proceso histérico-social mucho mas amplio,
marcado por el surgimiento del lenguaje. Lo esencial de este proceso es la sustitucion
de un elemento por otro diferente: en el caso del lenguaje, la cosa por la palabra; en

la invencién de la técnica, el cuerpo por el objeto (la herramienta).

Al transformar un objeto en otra cosa, no sélo creamos en este una segunda
naturaleza util-funcional, sino también una nueva naturaleza simbolica. Asi, la
pregunta no es para qué sirve la inteligencia artificial, sino qué simboliza su
desarrollo como presunta cima de toda la evolucién técnica. Consideramos que el

desarrollo de la inteligencia artificial es la prueba de que el proyecto moderno sigue

111



vigente; la ciencia es un camino que sé6lo puede ir hacia adelante, atin si se dirige al
abismo. Si la maquina despoj6 al obrero del tnico bien que le quedaba, su fuerza de
trabajo, la inteligencia artificial terminara por desplazar cualquier rastro de
humanidad que necesite el sistema para funcionar. Redimidos del trabajo, el
siguiente paso es la inteligencia artificial que nos librara de la fatigosa tarea de

pensar.

El axioma de la modernidad y dogma de nuestra civilizacién es que el
progreso técnico conlleva necesariamente el bienestar humano. Tal suposicién nos
brinda un punto de referencia hacia dénde avanzar y un centro en el cual
refugiarnos: mientras la ciencia y técnica avancen, nuestros problemas seran
finalmente solucionados. Por supuesto, la historia reciente se ha encargado de

demostrar que tal proposicién es falsa.

Para Baudrillard el crimen de la modernidad es la construccién de una
realidad a la medida, de crecimiento acelerado y automético, que aniquila cualquier
otro proyecto de sentido o de pensamiento alterno, una densa hiperrealidad. El
crimen mitico fue la trasmutacion de lo real en ilusion, de la cosa en palabra e
imagen, para después dar paso a la sustitucion técnica, hasta llegar en la
modernidad a la disolucién virtual-digital, un mundo simulado ad infinitum. Y en
la cumbre de la simulacion, la desapariciéon de las experiencias vitales y de la propia

vida, en favor de la maquina y su légica implacable.

A diferencia de la evolucion natural, el progreso técnico -incluyendo la
inteligencia artificial- tiende a la novedad por la novedad, a la superacién sin
limites, y su meta es alcanzar la perfeccién, sin vislumbrar que la perfeccién conlleva
la destruccién de lo diferente. El progreso técnico es la aceleracion de la entropia. Lo
que nosotros denominamos ciudades y civilizacién ha generado tal grado de
destruccién y desequilibrio que ha puesto en peligro nuestra supervivencia y la de

otras especies.

112



Por su parte, Norbert Wiener sefiala los prejuicios que han marcado el estudio
de las maquinas y lo artificial, y critica los presupuestos de superioridad que
tenemos al compararnos con nuestras creaciones y otros seres vivos. Para Wiener el
animal y la maquina son sistemas con un funcionamiento comparable, siguiendo en
este aspecto la concepcion cartesiana pero dando un paso radical al incluir a los seres
humanos en este mismo nivel. La diferencia entre los seres humanos, animales y
maquinas no seria una cuestion cualitativa e infranqueable, sino una diferencia
cuantitativa que se denomina complejidad, la cual consiste en un mayor namero de

interacciones entre sus terminales nerviosas o circuitos electrénicos.

Wiener demuestra que es posible construir maquinas con caracteristicas
similares a las que presuponemos de los seres vivos, a saber, el aprendizaje
auténomo y la reproduccién. Es la meta a la que aspiran las nuevas tecnologias:
maquinas que aprenden por si mismas y se reproducen sin necesidad de
intervenciéon humana. En este contexto la cuestiéon de fondo que propone Wiener no
es si tal tecnologia es posible, como parece ser el caso, sino por qué la creacion

artificial deberia considerarse inferior a su creador natural.

Lo que ambiciona la inteligencia artificial basada en modelos neuronales es
obtener una imagen operativa de nuestro encéfalo, la manera en que procesa y
transforma la informacién. Aunque no se ha alcanzado ese nivel, las nuevas
maquinas son capaces de utilizar informacién obtenida del exterior para aprender a
realizar una variedad cada vez mayor de comportamientos que no equivalen a
reacciones programada. Si la organizacion y transformaciéon de informacién es una
caracteristica distintiva de los seres vivos jpodriamos decir que las maquinas
auténomas que reaccionan a estimulos externos tienen vida? Esta cuestiéon no carece
de importancia. Definir adecuadamente lo que es vida y lo que es inteligencia resulta
fundamental para establecer los limites éticos de nuestro comportamiento con

nuestro préjimo y con otros seres. Visto asi, la creacion de la inteligencia artificial y

113



de maquinas auténomas deja ser un problema meramente técnico y se nos revela

como una cuestion acerca de la posibilidad de dominio sobre otros seres pensantes.

En el capitulo 3 nos adentramos en los terrenos de la ética. Mientras que los
avances técnicos se suceden con gran velocidad, atn no es nada claro como deberian
comportarse los humanos frente a este tipo de méaquinas pensantes, ni tampoco

cuales deberian ser las directrices de comportamiento de tales maquinas.

Aunque el comportamiento visible no es medida suficiente de los procesos
mentales, suponemos que detrds de todas nuestras acciones al enfrentarnos a una
disyuntiva de corte moral, se encuentra un proceso de razonamiento que
denominamos ética. La ética es un ambito que tradicionalmente consideramos

humano, pero que empieza a filtrarse en la discusién sobre las creaciones artificiales.

De manera tradicional, la programacién computacional es vista como una
férmula matemaética e infalible, y las maquinas como una serie de engranajes. Pero
a medida que los sistemas se vuelven mas complejos, la consecucién de resultados
exactos es mas dificil, y aparecen cada vez mas dificultades de programacién,
operativas y mecdnicas, resultados que son altamente sensibles a las condiciones
iniciales o directamente fruto del azar, asi como el surgimiento de comportamientos
inesperados. Ademads, las nuevas formas de programacién incluyen procesos que
deliberadamente no son controlados por el programador, como en la llamada
inteligencia artificial evolutiva y los algoritmos genéticos. Ya sea por fallas no
previstas, o por un disefio que incluye intencionalmente elementos aleatorios, la
programaciéon computacional dista de la fiabilidad de las leyes légicas o

matematicas.

Por ello seria casi imposible la programacion de las famosas tres leyes de la
robodtica propuestas por Asimov: 1) un robot no debe hacer dafio a los seres
humanos; 2) un robot debe obedecer a los seres humanos; y 3) un robot debe
proteger su propia existencia. El problema de traducir estos enunciados semanticos

y por tanto ambiguos a instrucciones computacionales infalibles presenta serias

114



dificultades. Ademads, la programaciéon de comportamientos prefijados en las
maquinas no equivaldria a dotarlas de una ética, sino mas bien a limitar sus

posibilidades y confinarlas a seguir 6rdenes precisas.

Mientras que en los seres humanos hablamos de maldad, pecado o
enfermedad mental para explicar las desviaciones de un comportamiento
idealmente esperado, en las maquinas y programas nos referimos a fallos, errores y
mal funcionamiento. En este contexto se vuelve necesario plantear una pregunta
basica sobre la IA: en caso de un fallo, ;de quién seria la responsabilidad, de los

programadores o de la propia maquina?

Asimov pretende que los robots deberian velar por nuestro bienestar. Sin
embargo, la libertad humana implica la posibilidad de dafarse a si mismo en una
amplia gama de maneras, desde el sacrificio hasta el suicidio. Tal vez estamos
exigiendo demasiado a los futuros robots al intentar que nos protejan de los dafios
que nosotros mismos nos causamos. Esto equivaldria a delegar la funcién ética en la
IA: cansados de la imposibilidad de distinguir en todo momento entre el bien y el
mal, dejaremos que un robot nos proteja y que la IA decida lo que es mejor para

nosotros.

Ni siquiera en los centros de estudios tecnolégicos mas avanzados se conoce
con certeza cudl deberia ser el comportamiento de la IA ante situaciones criticas;
algunos expertos realizan encuestas para determinar una solucién democratica que
tome en consideracion el punto de vista de la mayor parte de los seres humanos.
Aunque la estrategia es politicamente correcta, no es la 6ptima, ya que silencia la
voz de las minorias, y porque también las mayorias pueden equivocarse. El
problema de la programacion adecuada de la IA no es solamente tecnolégico, sino
fundamentalmente ético y filosofico, y esto a su vez demuestra que el estudio de lo
que consideramos especificamente humano se traslapa con cuestiones ligadas

directamente al desarrollo de las nuevas maquinas.

115



Un robot que lleve al extremo la primera ley de Asimov (no lastimar seres
humanos) podria llegar a razonar con impecable 16gica que para evitar dafiar a los
humanos la solucién 6ptima es exterminarlos, o impedir que nazcan: si los seres
humanos no existen o estin muertos es imposible dafarlos. En el fondo, la primera

ley de Asimov refleja la ilusién imposible de una vida sin muerte y sin dolor.

La segunda ley propuesta por Asimov, relacionada con la obediencia, implica
el sometimiento a la voluntad de otro, no en virtud de la razén o del discernimiento,
sino solo bajo el principio de autoridad. Desde esta perspectiva, nuestra relaciéon con
las maquinas inteligentes no seria la del entendimiento del otro como préjimo, sino
la relacién que existe entre amo y esclavo. La libertad seria un néctar prohibido para

los seres artificiales, reservado sé6lo para los humanos.

La tercera ley de Asimov es parecida al instinto de conservacién de los seres
vivos, pero a diferencia de estos, un ser artificial no estaria limitado por la
programaciéon biolégica del envejecimiento y la muerte, y en teoria podria

construirse para ser infinito, asemejando un dios inmortal o un cancer tecnolégico.

En contraste con este posible futuro apocaliptico de maquinas inmortales, lo
que observamos en la actualidad es un régimen tecnolégico de obsolescencia
programada. En nuestro mundo contemporaneo, el progreso refleja un afan de
novedad que jamés encuentra satisfaccién. ;Acaso somos mas felices y plenos por
ser tecnologicamente avanzados? Si la respuesta es no, deberiamos aceptar que el
objetivo de la ciencia y tecnologia es amoral, y no esta relacionado con el bien de la
humanidad: la meta es conocer todo lo que pueda conocerse, construir todo lo que

pueda construirse.

En la medida en que otorgamos al otro un valor ontolégico similar al nuestro,
cobran mayor relevancia nuestras acciones respecto a ese otro ser. Si consideramos
al otro como un ser inferior, se justifica ~desde el punto de vista del opresor- su
sometimiento. A diferencia de esta dialéctica de lucha entre el amo y el esclavo, la

empatia nos permite reconocer un vinculo natural que nos asemeja con otros seres,

116



un lazo que no depende de la jerarquia sino de la percepciéon de la existencia del
otro. No se trata de un sentimiento basado en la igualdad, sino que en nuestra
diferencia existe un vinculo vital, en donde las dos existencias resuenan en armonia
pitagorica, como las cuerdas de un instrumento musical. ;Podemos sentir empatia
por una maquina pensante? Detrdas de estas nuevas creaciones artificiales se
encuentran los suefios y conocimientos de miles de humanos, artistas de las
matematicas y la electrénica. La inteligencia artificial y los robots androides

difuminan los limites de la distincién entre sujeto y objeto.

Finalmente, queremos sefialar nuevamente que la construccion y uso de la
inteligencia artificial, asi como sus repercusiones en el mundo actual, va més alla de
una cuestion cientifica y tecnoldgica, y refleja otros problemas que nos afectan como
humanos y como seres vivos: nuestra dificultad para reconocer al otro, a lo otro, y
una légica basada en la eficiencia del sistema por si mismo, en la que los beneficios
monetarios son puestos por encima de las necesidades sociales y el cuidado de
nuestro propio planeta. Aunque la inteligencia artificial representa un hito en la
ciencia y tecnologia moderna, resulta iloégico pretender que el progreso técnico sea
la solucién de aquellos problemas a los que ha dado origen. Los problemas actuales
que enfrenta la humanidad no son técnicos, sino fundamentalmente relativos a la
manera en que se establecen relaciones de dominacion entre los diferentes grupos
humanos y con la naturaleza. Si algo puede ensefiarnos la inteligencia artificial, es a
cuestionar por un momento nuestro complejo de superioridad frente a quienes
consideramos diferentes, y quizas, alcanzar a reconocernos como una de las muchas
formas de vida que comparten el planeta, para conectarnos nuevamente al espiritu

de la Tierra.

117



Bibliografia
Al Impacts (2015) “Brain performance in FLOPS”. Descargado en febrero de 2019 de
https:/ /aiimpacts.org/brain-performance-in-flops/

Aristoteles (384-322 a. C.). Acerca del alma, trad. Tomas Calvo Martinez. Madrid:
Gredos, 1978.

Asimov, Isaac (1950) Yo, robot, trad. Manuel Bosch Barret. Espafia: Edhasa, 2009.

Bataille, Georges (1973). Teoria de la religion, trad. Fernando Savater. Madrid: Taurus,
1998.

Baudrillard, Jean (1995). El crimen perfecto, trad. Joaquin Jorda. Madrid: Anagrama,
2006.

(2007). ;Por qué todo no ha desaparecido aun?, trad. Gabriela Villalba.
Buenos Aires: Libros del Zorzal, 2009.

BBC News (2019). “Dia del nimero Pi: Emma Haruka, la trabajadora de Google que
bati6é un récord mundial al agregar miles de millones de digitos a la constante
matematica”. Descargado en mayo de 2019de
www.bbc.com/mundo/noticias-47569453

Bergson, Henry (1907). La evolucién creadora, trad. José Antonio Miguez. Madrid:
Aguilar, 1985.

Biblia de Jerusalén. Bilbao, Espafia: Descleé de Brouwer, 2019.

Boden, Margaret (2017). Inteligencia artificial, trad. Inmaculada Pérez Parra. Madrid:
Turner.

Bostrom, Nick (2014). Superinteligencia. Caminos, peligros, estrategias. Reino Unido:
Teell.

118



Bruno Latour (1991). Nunca fuimos modernos, trad. Victor Goldstein. Argentina: Siglo
XXI, 2007.

Butler, Samuel (1872). Erewhon. Project Gutenberg. Descargado en diciembre de 2018
de www.gutenberg.org/files/1906/1906-h/1906-h.htm

Ceruzzi, Paul (2012). Breve historia de la computacion. México: FCE, 2018.

De Waal, Frans (2009). La edad de la empatia, trad. Ambrosio Garcia Leal. Madrid:
Tusquets.

Dermeze, Yves (1955). “El cinturén del robot”, Ciencia ficcion. México: Conacyt, 1978.

Descartes, René (1641). Meditaciones metafisicas, trad. Vidal Pefia. Madrid: Alfaguara,
1998.

Dick, Philip K. (1968). ; Suerian los androides con ovejas eléctricas? México: Minotauro,
2012.

Foot, Philippa (1967). “The Problem of Abortion and the Doctrine of the Double
Effect”, Oxford Review 5.

Foro Econémico Mundial (2017). Informe de riesgos mundiales. Ginebra: Marsh &
McLennan, 2017.

Gallup, Gordon Jr. (1970). “Chimpanzees: Self-Recognition”, Science 02.

Gonzélez, Rodrigo (2011). “Descartes: las intuiciones modales y la inteligencia
artificial clasica”, Alpha 32.

Guzmén Robledo, Nelson (2017). La inversion de la inmanencia. Georges Bataille y la
negatividad hegeliana. México: Taberna Libraria.

Hawking, Stephen (2015) “;Juega Dios a los dados?” trad. José Lui Acufia y Ariadna
Martinez. Espafa: Astroseti.

119



Hegel, G. W. F. (1807). Fenomenologia del espiritu, trad. Wenceslao Roces. México:
FCE, 1966.

Herculano-Houzel, Suzana (2012). “The remarkable, yet not extraordinary, human
brain as a scaled-up primate brain and its associated cost”, PNAS 109.

Hobbes, Thomas (1651). Leviatin. México: FCE, 2005.

Hoshika S. et al. (2019) “Hachimoji DNA and RNA: A genetic system with eight
building blocks”, Science 363.

Huxley, Aldous (1932). Un mundo feliz. Espafa: Tauro, 1978

Kaczynski, Theodore (1995). Industrial Society and Its Future. Estados Unidos: New
York Times.

Karr, Jonathan et al. (2012). “A Whole-Cell Computational Model Predicts
Phenotype from Genotype”, Theory 150.

Katja Grace y Paul Christiano, (2015). “Brain performance in TEPS”. Descargado en
noviembre de 2019 de https:/ /aiimpacts.org/brain-performance-in-teps/

Laplace, Pierre-Simon (1814), Ensayo filosdfico sobre las posibiliddes, trad. Pilar Castillo.
Barcelona: Altaya, 1995.

Lechner, Mathias; Radu Grosu; Ramin M. Hasani (2017). “Worm-level Control
through Search-based Reinforcement Learning”, arXiv.

Lyotard, Jean-Francois (1979). La condicion posmoderna, trad. Mariano Antolin Rato.
Madrid: Catedra, 2000.

Martinez, Noelia (2017). “Neil Harbisson, asi es el primer cyborg de la historia”,
Nobbot. Descargado en enero de 2019 de www.nobbot.com/personas/neil-
harbisson-el-primer-cyborg/

120



Mateo Seco, L. (2013). “El yo y la maquina. Cerebro, mente e inteligencia artificial”,
Scripta Theologica 45.

Miller Stanley (1953). “Production of Amino Acids Under Possible Primitive Earth
Conditions”, Science 117: 528.

Miller, Stanley; Harold C. Urey (1959). “Organic Compound Synthesis on the
Primitive Earth”, Science 130: 245.

Moon, Mariella (2015). “Cute Nao robot exhibits a moment of self-awareness”,
Engadget. Descargado en marzo de 2019 de
www.engadget.com/2015/07/17 / self-aware-nao-robot/

NEST (2019). “The Neural Simulation Technology Initiative”. Descargado en abril
de 2019 de www.nest-simulator.org

Newton, Isaac (1687). Principios matemiticos de la filosofia natural. Madrid: Alianza,
2011.

Nietzsche, Friedrich (1883/1892). Asi hablo Zaratustra, trad. Andrés Sanchez Pascual.
Madrid: Alianza, 2002.

Noothigattu, Ritesh et. al., (2017). “A Voting-Based System for Ethical Decision
Making”, arXiv.

Oparin, Aleksandr (1924). El origen de la vida. Madrid: Akal, 2000.
Papini, Giovanni (1931). Gog. México: Lectorum, 2007.

Parra Diaz, Jorge (2016). “La inteligencia humana: ;operaciéon u operador?”,
Neuronum 2.

Penrose, Roger (1989). La nueva mente del emperador, trad. José Javier Garcia Sanz.
Meéxico: FCE, 1996.

121



Piscoya Hermoza, Luis (2017). “Mas all4 del cartesianismo: la cultura como software
mental y el cerebro como hardware genético”, Scripta Philosophiae Naturalis 11.

Platén (c. 427-347 a. C.). “Fedro”, trad. Lled6 Ihigo, en Didlogos I1I. Madrid: Gredos,
1998.

“Fedoén”, trad. Carlos Garcia Gual, en Didlogos 1II. Madrid: Gredos, 1998.
Poe, Edgar Allan (1844). La carta robada. México: Luarna, 2015.

Reimert, Inonge et al. (2014). “Emotions on the loose: emotional contagion and the
role of oxytocin in pigs”, Animal Cognition 18.

Rilke, Rainer Maria (1923). Elegias de Duino, trad. José Maria Valverde. Barcelona:
Lumen, 1984.

Romero Rochin, Victor (2015). “No-causalidad y mecanica cuantica, una realidad
dificil de aceptar”, Revista C2 4. México: UNAM.

Romesberg, Floyd et al. (2014) “ A semi-synthetic organism with an expanded genetic
alphabet”, Nature 509.

Sanchez, Antulio (2001). La era de los afectos en Internet. México: Océano.

Searle, John (1980). Mentes, cerebros y programas. Descargado en octubre de 2019 de
www.academia.edu/4161649/111._MENTES_CEREBROSY_PROGRAMAS

Shen, Francis X. (2019). “Los robots sexuales ya estan aqui, ;debe haber leyes que los
regulen?”, El  Pais. Descargado en febrero de 2019 de
https:/ /elpais.com/tecnologia/2019/02/14/actualidad /1550144811 _560964.
html

Simard, Suzanne (2016). How trees talk to each other. TED Talk. Disponible en
www.ted.com/talks/suzanne_simard_how_trees_talk_to_each_other?langua
ge=es

122



Suay Belenguer, Juan Miguel (2012). “La mente mecanica”, Naturaleza y libertad 1.

Turing, Alan (1950) “Computing Machinery and Intelligence”. Descargado en
febrero de 2019 de phil415.pbworks.com/f/TuringComputing.pdf

Upbin, Bruce (2013). “Science! Democracy! RoboRoaches!”, Forbes. Descargado en
septiembre de 2019 de
www.forbes.com/sites/bruceupbin/2013/06/12/science-democracy-
roboroaches/#233ee9757027

Venter, Craig et al. (2010). “Creation of a Bacterial Cell Controlled by a Chemically
Synthesized Genome”, Science 329.

; Hamilton Smith et al. (2016). “Design and synthesis of a minimal
bacterial genome”, Science 351.

VV. AA.“Leucipoy Democrito” en Los fildsofos presocriticos II. Madrid: Gredos, 1982.

Wiener, Norman (1948). Cibernética o el control y comunicacion en animales y maquinas.
Barcelona: Tusquets, 1985.

(1950). Cibernética y sociedad (El uso humano de los seres humanos), trad.
José Novo Cerro. Buenos Aires: Ed. Sudamericana, 1988.

(1964). Dios y golem, S. A. Comentario sobre ciertos puntos en que chocan
cibernética y religion, trad. Javier Alejo. México: Siglo XXI, 1967.

123



Filmografia

Cameron, James (1984). Terminator.

Chaplin, Charles (1936). Tiempos modernos.
Garaland, Alex (2015). Ex-machina.

Jonze, Spike (2013). Her.

Kubrick, Stanley (1968). 2001: Odisea al espacio.
Ridley, Scott (1982). Blade Runner.

Vincent, Sam y Jonathan Brackley (2015). Humans.

Wachowski, Lana y Lilly Wachowski (1999). Matrix.

124



