
 

 

 

UNIVERSIDAD AUTÓNOMA DE ZACATECAS 

“FRANCISCO GARCÍA SALINAS” 
 

UNIDAD ACADÉMICA DE DOCENCIA SUPERIOR 

Maestría en Investigaciones Humanísticas y Educativas  

Orientación en Filosofía e Historia de las Ideas   

 

 

Perspectivas filosóficas de la 
inteligencia artificial 

 

TESIS 

Que para obtener el grado de:  

Maestro en Investigaciones Humanísticas y Educativas  

 

Presenta:  

Héctor Rodríguez Cristerna 

 

Director de tesis: 

Dr. Guillermo Nelson Guzmán Robledo 

 

Co-director de tesis: 

Dr. Leobardo Villegas Mariscal  

 

Zacatecas, Zacatecas.  

Diciembre de 2019 



 

 

AGRADECIMIENTOS: 

 

A la Unidad Académica de Docencia Superior y la Maestría en Investigaciones 

Humanísticas y Educativas por abrirme sus puertas y permitirme formar parte del 

cuerpo estudiantil.  

Al Consejo Nacional de Ciencia y Tecnología (CONACYT), por la beca 

otorgada para la realización de esta investigación.  

A los docentes de la orientación en Filosofía e Historia de las Ideas, por 

compartir sus conocimientos, su amistad y su experiencia de vida.  

De manera muy especial agradezco al Dr. Nelson Guzmán Robledo por su 

disposición y asesoría, cuyos consejos y observaciones fueron guía fundamental en 

esta investigación. 

A mis padres y mi familia, por su comprensión y apoyo incondicional a lo 

largo de todos estos años. 

A mi esposa Vanessa, por su amor, su motivación constante y su compañía 

afectiva e intelectual en todo momento. 

A mi hija Linda Aleph, por contagiarme de su alegría y energía inagotable, 

motor para completar este trayecto. 

 

 

 

 



 

 

Índice 

 

Introducción.…………………………….………………………………..…..….…....... 5 

 

Capítulo 1. Inteligencia artificial, un horizonte lejano………………..…………….. 11  

1.1 La vida, el alma y la síntesis inorgánica………………………………….. 11 

      1.2 Inteligencia y comportamiento inteligente………………………………. 20 

            1.3 Limitaciones técnicas y alcances actuales de la IA……………………… 28 

1.4 Materialismo dinámico y complejidad emergente…………………….... 34

 1.5 Mecanicismo no determinista……………………………………………... 37 

 

Capítulo 2. Inteligencia artificial, ¿el principio del fin? ……………………………. 42 

2.1 Tecnología, ilusión y destrucción……………………….……………….... 42 

2.2 La posmodernidad que no fue…………………………………………….. 49  

 2.3 Divergencia entre evolución natural y progreso técnico….…….……… 59 

        2.4 El corazón de las máquinas……………………..…………………..……... 62 

2.5 El procesamiento de información como esencia vital…………………... 67 

 

Capítulo 3. De la libertad y la ética en los seres artificiales………………………… 76 

3.1 La ética como raíz del comportamiento observable…………………….. 77 

3.2 Leyes civiles y leyes físicas: de lo posible y lo inexorable………...……. 80 

3.3 Las tablas de la ley de la robótica……………………..……….………….. 83 

3.4 No matarás humanos……………………………..……..…………………. 88 

3.5 Dilema del tranvía: ¿quién debería morir?.……………………………… 91 

3.6 Obediencia y libertad…….………………………………………………… 95 

3.7 La inmortalidad del silicio…..……………………………………………..100 

3.8 El reconocimiento de (lo) otro ser…………………………………………103 

 

Conclusiones…………………………………………………………………………….109 

 

Bibliografía………………………………………………………………………………118 

 

Filmografía………………………………………………………………………………124 

 



5 

 

Introducción 

 

Durante gran parte de nuestra historia, hemos considerado a las máquinas como 

artefactos no pensantes, creaciones del ingenio humano desprovistas de alma. Los 

recientes avances en el desarrollo de la inteligencia artificial (IA) nos permiten 

replantear esta cuestión, y abren nuevos debates no sólo en cuanto a la factibilidad 

teórica y técnica de la IA, sino también en torno a sus repercusiones éticas y sociales, 

así como en nuestra manera de concebir la mente y al ser humano. 

El presente trabajo nace de tales inquietudes. Más que un estudio lógico-

matemático de la IA, el objetivo es bosquejar un panorama general en un doble 

movimiento: por un lado, mostrar las distintas teorías y perspectivas filosóficas que 

se encuentran en la base de la discusión sobre la inteligencia artificial; por otro, 

señalar cómo el desarrollo acelerado de potentes computadoras está reabriendo 

debates filosóficos clásicos en torno a conceptos como mente, conciencia, 

pensamiento, alma, vida, y esencia del ser humano. 

La filosofía, la ciencia y la tecnología han seguido caminos que se intersecan 

y bifurcan. Desde los filósofos y naturalistas griegos como Aristóteles, geómetras 

como Platón, Pitágoras y la armonía de las esferas, los humanistas y científicos del 

Renacimiento, Giordano Bruno y su defensa del heliocentrismo copernicano, 

Descartes y la geometría analítica, son algunos ejemplos que nos demuestran que la 

ciencia y filosofía, como actividades en las que prima el intelecto humano, están más 

cerca de lo que aparentan. No es aventurado decir que la filosofía es madre de la 

ciencia: todavía hasta mediados del siglo XIX lo que ahora conocemos como física 

era estudiado bajo el nombre de “filosofía natural”, como se refleja en una obra 

cumbre del pensamiento científico, en la que Newton estableció las bases de la física 

clásica: Principios matemáticos de la filosofía natural (1687). 



6 

 

Sin pretender elaborar una filosofía científica ni una ciencia filosófica, esta 

tesis tiene por objetivo explorar los múltiples puntos de contacto y vasos 

comunicantes que ligan estos ámbitos, en particular en torno a la inteligencia 

artificial, un tema actual que reabre importantes interrogantes acerca de lo que 

consideramos específicamente humano, y cuestiona su esencia misma. 

La inteligencia artificial (IA) despierta un enorme interés lo mismo en los 

legos que en la comunidad científica, en literatos, artistas y pensadores de la 

posmodernidad. En la cultura popular, el escritor Philip K. Dick cuestiona los límites 

entre lo natural y lo artificial con sus robots idénticos a los seres humanos en su 

novela ¿Sueñan los androides con ovejas eléctricas? Publicada en 1968, ese mismo año 

Kubrick nos presenta en su film Odisea al espacio 2001 a la potente pero ingobernable 

supercomputadora HAL 9000, mientras que Terminator (1984) y Matrix (1999) nos 

muestran una imagen post apocalíptica de un mundo dominado por máquinas. 

Estas visiones de una inteligencia artificial capaz de competir con el intelecto 

humano, antaño reservadas a la imaginación de cineastas y escritores, comienzan a 

filtrarse en la realidad. La tecnología computacional muestra una evolución 

acelerada: las primeras computadoras digitales datan de la década de 1940, hace 

menos de 100 años, y su capacidad de cálculo aumenta en progresión geométrica 

hasta niveles insospechados. Como punto de comparación, consideremos que el 

matemático inglés William Shanks (1873) trabajó durante 20 años para obtener 707 

decimales de π (pi); en 1960, en los albores de la era computacional se lograron 

calcular unos 100 mil decimales mediante un ordenador IBM 7094, una máquina del 

tamaño de un piano y con un costo de 3 millones de dólares. En 2011, utilizando una 

computadora relativamente barata, Alexander J. Yee y Shigeru Kondo calcularon 10 

billones de decimales. Y en 2019, utilizando computación en la nube (alojada en 

servidores externos), Emma Haruka Iwao logró el récord actual de 31 mil millones 

de dígitos. 



7 

 

La inteligencia artificial ha dejado de ser un tema meramente académico, y 

ahora abarca las esferas de la política, la ética y por supuesto la filosofía. No hace 

falta recurrir a ninguna teoría conspiratoria para vislumbrar que en el contexto de la 

sociedad actual, en donde el conocimiento es poder y se utiliza como una fuerza de 

dominio, el primero que desarrolle al máximo esta nueva tecnología ocupará un 

lugar preponderante a nivel mundial, a la altura de las gigantes compañías 

omnipresentes: Google, Facebook, Amazon, Apple, Microsoft, y los nuevos 

competidores asiáticos como Samsung y Huawei, compañías que mantienen sus 

propios proyectos de inteligencia artificial.  

Los gobiernos comienzan a considerar sus repercusiones y alcances: China, 

llamada a ser la nueva potencia económica mundial, está llevando a cabo un 

ambicioso proyecto para convertirse también en la primera potencia en inteligencia 

artificial; Estados Unidos y la Unión Europea consideran la IA como una de las 

principales ramas de investigación y destinan a ella un considerable presupuesto, y 

las preocupaciones internacionales sobre el tema se reflejan en el Informe de riesgos 

globales 2017 del Foro Económico Mundial. 

¿Por qué la inteligencia artificial despierta en nosotros esta mezcla de 

fascinación y temor? Desde hace siglos, sobre todo a partir de la máquina de vapor, 

estamos acostumbrados a convivir con máquinas que nos superan claramente en 

fuerza y velocidad. Sin embargo la mayoría de nosotros aún consideramos que los 

humanos sobrepasamos a los objetos artificiales en aspectos como la adaptabilidad, 

el pensamiento creativo, el uso del lenguaje, el arte, las emociones y el intelecto, lo 

cual es verdadero hasta cierto punto. Actualmente las máquinas ya nos superan en 

algunas áreas tradicionalmente asociadas al intelecto, como la capacidad de cálculo 

y de memoria, y muestran progresos agigantados en otras, como el aprendizaje 

autónomo y el reconocimiento de patrones. Por eso, para algunos reputados 

científicos como Stephen Hawking no hay ninguna duda de que en algún punto la 



8 

 

inteligencia artificial logrará sobrepasar el intelecto humano: la verdadera 

interrogante es cuándo y cuáles serán sus efectos en la vida humana.  

El debate sobre la inteligencia artificial requiere de finas precisiones. Por tal 

motivo, para abordar con mayor detalle en esta temática, en este proyecto se plantea 

utilizar un doble enfoque: 1) la filosofía, como pensamiento profundo y estructurado 

–que no técnico– acerca del universo y el hombre, y dentro de éste, el estudio de la 

psique; y 2) las ciencias computacionales, que anclan sus raíces en las matemáticas y 

la lógica.  

Cada una de estas áreas no está exenta de sus propias polémicas y conflictos. 

En particular, la ciencia ha intentado demarcar claramente sus límites y diferencias, 

olvidando que su desarrollo se debe precisamente al esfuerzo de la filosofía, y que 

hubo una época en que ser filósofo y ser científico eran prácticamente sinónimos. 

Descartes, uno de los principales filósofos que inauguran el pensamiento moderno, 

también aporta en el Discurso del método el pilar de la ciencia moderna: la duda 

metódica. El empirismo de John Locke y David Hume, el enciclopedismo de la 

Ilustración y el positivismo de Augusto Comte serían fundamentales para 

sistematizar y delimitar el ámbito de la ciencia: simplificando burdamente, se 

afirmaba que sólo la experiencia sensible puede ofrecer una base para el 

conocimiento, y por tanto, sólo lo susceptible de comprobación en la realidad sería 

digno de estudio.  

Afortunadamente para la historia del pensamiento humano, no todos los 

filósofos aceptaron esta supuesta frontera de realidad, impuesta desde una visión 

limitada y mecánica. Como encargada de pensar la totalidad de lo real y la totalidad 

de la experiencia humana, la filosofía continuó con el estudio de lo simbólico, lo 

onírico, lo desconocido, las pasiones, el arte, la experiencia estética, la intuición, las 

experiencias vitales inefables, lo real, y todo aquello imposible de ser caracterizado 

en marco estrechos, además de ahondar en el estudio crítico de la propia ciencia, 



9 

 

impugnando su supuesta neutralidad y el proyecto de modernidad basado en los 

conceptos de razón y progreso. 

En cuanto a la ciencia moderna, la medicina y la psicología fueron las 

primeras encargadas del estudio del pensamiento y sus manifestaciones desde un 

punto de vista científico. La neurología y neuroanatomía serían las encargadas de 

estudiar el binomio mente-cerebro desde la biología. Y sólo a partir del desarrollo 

de nuevas tecnologías como los escáneres cerebrales y potentes ordenadores, fue 

posible desarrollar otras perspectivas de estudio con un enfoque basado ya no en la 

biología, sino en modelos computacionales que consideran al cerebro como una 

máquina excepcionalmente eficiente en el procesamiento y transmisión de la 

información. 

Recapitulando, tenemos dos vértices claros y distintos que nos permitirán 

acercarnos a nuestro tema de estudio: 1) la filosofía, como un pensamiento crítico de 

la totalidad, el pensamiento, lo real y la experiencia humana; 2) la ciencia, en 

particular las ciencias computacionales, que estudian el sistema cerebro–mente 

aportando una explicación mecánica–cibernética de los procesos de generación, 

transmisión y transformación de la información que ocurren en su interior. 

A partir de esta interrelación plantearemos nuevas interrogantes y 

replantearemos otras incógnitas ya clásicas, siempre abiertos a nuevas rutas que 

surjan en el camino de este proyecto: ¿Cuáles es el origen del pensamiento? ¿Cuál es 

la relación entre existencia y pensamiento? ¿La inteligencia es un atributo 

propiamente humano? ¿El pensamiento es un proceso biológico? ¿Los procesos 

biológicos mentales son computables y traducibles a dígitos? ¿Es posible replicar 

mediante sistemas electromecánicos el funcionamiento del cerebro humano? ¿Se 

puede construir un sistema artificial inteligente? ¿Los límites del pensamiento 

humano coinciden con los límites de la tecnología? ¿La tecnología puede 

evolucionar de manera autónoma? ¿Es posible construir una máquina capaz de 

reconocerse como un ente que existe? ¿Es posible replicar la experiencia humana en 



10 

 

un código de información? ¿Pueden las máquinas enseñarnos algo sobre la vida 

humana? 

Todas estas interrogantes pueden sintetizarse a su vez en los dos ejes que 

guiarán nuestro proceso de investigación: 1) reflexionar cómo la tecnología afecta e 

influye nuestra concepción del ser humano, y 2) realizar una crítica de la inteligencia 

natural y artificial, entendiendo el concepto de crítica como un análisis profundo y 

no como objeción moral. En resumen, en esta tesis buscamos acercarnos al 

conocimiento de la mente, la inteligencia y la razón como conceptos relacionados y 

superpuestos, pero no equivalentes; estudiar la posibilidad de replicar estos 

procesos mediante sistemas electromecánicos, y en última instancia, cuestionar el 

pensamiento como la esencia misma del ser humano. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 

 

Capítulo 1  

Inteligencia artificial, un horizonte lejano 

 

¿Qué veo, sino sombreros y trajes en los que 

podrían ocultarse unos autómatas? 

Descartes, Meditaciones metafísicas (1641) 

  

En el presente capítulo expondremos las razones que nos permiten sugerir que el 

desarrollo de la inteligencia artificial es un evento posible aunque poco probable a 

corto plazo, debido a importantes limitaciones técnicas actuales. El desarrollo de 

nuestro análisis nos exige considerar diversos argumentos en torno a dos hipótesis 

de trabajo: 1) que la inteligencia no depende del alma, sino del cerebro y sus procesos 

biológicos; y 2) que estos procesos cerebrales, o más específicamente sus resultados, 

podrían ser replicables en el futuro a través de medios mecánicos. 

Con este objetivo, esbozaremos los diversos avances científicos que han 

intentado reducir la brecha entre lo biológico y lo mecánico, abriendo la posibilidad 

de construir un sistema artificial capaz de replicar las funciones cognitivas propias 

de los seres vivos. 

  

1.1 La vida, el alma y la síntesis inorgánica 

Si algo es evidente en nuestro mundo contemporáneo, es que la ciencia y la técnica 

avanzan a pasos agigantados. Esto no impide que aún en nuestros días exista cierta 

aura alrededor de los seres vivos y en particular del ser humano. De manera natural 

intuimos una diferencia cualitativa entre los sistemas biológicos y los mecánicos 

(máquinas), una frontera que suponemos infranqueable entre los seres animados e 

inanimados. 



12 

 

Dicha aura alrededor de los seres vivos se relaciona de manera estrecha con 

la concepción de un espíritu (pneuma) o alma (anima), aunque estos conceptos no son 

por completo equivalentes, y distintos pensadores los han definido de diversas 

maneras. Entre los filósofos de la antigua Grecia, Platón y Aristóteles consideran que 

el alma es la encargada de buscar la verdad, la que adquiere el saber, y por tanto la 

inteligencia sería una de sus cualidades. Sin embargo, ya en estos pensadores 

observamos una clara diferencia de planteamientos: Platón considera que el alma es 

un ente inmortal y sobrenatural, perteneciente al mundo de las ideas; por su parte, 

Aristóteles considera el alma como principio vital ligado al cuerpo, propio de la 

naturaleza, que no puede subsistir fuera del cuerpo, y por tanto apunta de manera 

indirecta a la mortalidad del alma.  

En el Fedón, anticipándose a Descartes, Platón señala que el verdadero 

conocimiento sólo es posible apartándose de las sensaciones del cuerpo. Sólo el alma 

puede acercarse a la verdad: 

–¿Cuándo, entonces –dijo él [Sócrates]–, el alma aprehende la verdad? Porque 

cuando intenta examinar algo en compañía del cuerpo, está claro que es 

engañada por él. […] 

[El conocer] lo hará del modo más puro posible quien en rigor máximo vaya 

con su pensamiento solo hacia cada cosa, sin servirse de ninguna visión al 

reflexionar, ni arrastrando ninguna otra percepción de los sentidos en su 

razonamiento, sino que, usando sólo de la inteligencia pura por sí misma, 

intenta atrapar cada objeto real puro, prescindiendo todo lo posible de los ojos, 

los oídos, y en un palabra, del cuerpo entero, porque le confunde y no le deja al 

alma adquirir la verdad y el saber cuando se le asocia. (pp. 41-42) 

 

En este mismo diálogo, Platón afirma que el alma siempre conlleva la vida; si la 

muerte es lo contrario de la vida y el alma no puede ser contraria a sí misma, esto 

significaría que el alma es inmortal: 

El alma jamás admitirá lo contrario a lo que ella conlleva [la vida]. El alma no 

acepta la muerte […] por tanto el alma es inmortal […] 



13 

 

Si lo inmortal es imperecedero, es imposible que el alma, cuando la muerte 

se abata sobre ella, perezca […] ¿qué otra cosa sería el alma, si es que es inmortal, 

sino indestructible? Al sobrevenirle entonces al ser humano la muerte, según 

parece, lo mortal en él muere, pero lo inmortal se va y se aleja, salvo e 

indestructible, cediendo el lugar a la muerte. […] nuestra alma es inmortal e 

imperecedera, y de verdad existirán nuestras almas en el Hades. (pp. 119-121) 

 

Cabe añadir que en el Fedón también se nos muestra otra interesante concepción del 

alma, similar a la armonía que surge de la combinación de notas en un instrumento, 

pero que Platón finalmente desecha en favor de la idea de un alma inmortal y 

trascendente: 

También acerca de la armonía, de la lira y de sus cuerdas, podría sostener uno 

ese mismo argumento, que la armonía es invisible, incorpórea, y algo muy 

hermoso y divino que está en la lira bien ajustada, mientras la misma lira y las 

cuerdas son cuerpos, y corporales, compuestos y terrestres, y congénitos a lo 

mortal […] Si, entonces, resulta que nuestra alma es una cierta armonía, está 

claro que, cuando nuestro cuerpo sea relajado o tensado desmedidamente por 

las enfermedades y otros rigores, al punto al alma se le presenta la urgencia de 

perecer, aunque sea divinísima, como es también el caso de las otras armonías, 

las que se crean en los sonidos, y en todas las labores de los artesanos, mientras 

que los despojos del cuerpo de cada uno aún permanecen un largo tiempo, hasta 

ser quemados o pudrirse. 

Mira pues, qué vamos a decir contra este argumento, si alguno considera que 

el alma, siendo una combinación de los factores existentes en el cuerpo, en lo 

que llamamos muerte perece la primera. (pp. 81-82) 

 

En esta perspectiva desechada por Platón encontramos un importante antecedente 

acerca de la inteligencia como un proceso emergente, diferente de los órganos que 

le dan existencia, pero vinculado necesariamente a ellos. Por otra parte, sosteniendo 

una postura distinta al idealismo de Platón y más cercana a la biología, Aristóteles 

argumenta en De anima: 

Resulta, sin duda, necesario establecer en primer lugar a qué género pertenece 

y qué es el alma —quiero decir si se trata de una realidad individual, de una 



14 

 

entidad o si, al contrario, es cualidad, cantidad o incluso cualquier otra de las 

categorías que hemos distinguido. 

[…] si hay algún acto o afección del alma que sea exclusivo de ella, ella podría 

a su vez existir separada; pero si ninguno le pertenece con exclusividad, tampoco ella 

podrá estar separada. […] El inteligir parece algo particularmente exclusivo de 

ella; pero ni esto siquiera podrá tener lugar sin el cuerpo […] 

[…] parece que las afecciones del alma se dan con el cuerpo: valor, dulzura, 

miedo, compasión, osadía, así como la alegría, el amor y el odio. El cuerpo, 

desde luego, resulta afectado conjuntamente en todos estos casos. Por 

consiguiente, y si esto es así, está claro que las afecciones son formas inherentes a la 

materia. De manera que las definiciones han de ser de este tipo: el encolerizarse 

es un movimiento de tal cuerpo o de tal parte o potencia producido por tal causa 

con tal fin. De donde resulta que corresponde al físico ocuparse del alma. (p. 

132-135; las cursivas son nuestras)  

 

A pesar de que Aristóteles ya sugiere la necesidad de un estudio conjunto de alma 

y cuerpo, otros filósofos sostendrán la existencia de un principio no material que 

fundamenta la vida, una fuerza distinta de la energía estudiada por la física y otras 

ciencias. Este punto de vista será la base de la escuela vitalista en biología, que 

postula que los organismos vivos poseen una fuerza o impulso vital que los 

diferencia en su esencia de las cosas inanimadas. Esta fuerza inmaterial, actuando 

sobre la materia organizada, daría como resultado la vida y sin ella sería imposible 

su existencia; de ahí la diferencia radical entre un ser humano vivo y un cadáver. 

Uno de los máximos expositores del vitalismo es Henry Bergson con su concepto de 

élan vital (principio vital), que desarrolla en su libro La evolución creadora (1907):  

La filosofía evolucionista extiende sin duda a las cosas de la vida los 

procedimientos de explicación que han tenido éxito para la materia bruta. […] 

¿Es preciso, pues, renunciar a profundizar en la naturaleza de la vida? ¿Es 

preciso atenerse a la representación mecanicista que el entendimiento nos dará 

siempre, representación necesariamente artificial y simbólica, ya que estrecha la 

actividad total de la vida en forma de una cierta actividad humana, la cual no es 

más que una manifestación parcial y local de la vida, un efecto o un residuo de 

la operación vital? […] El análisis descubrirá sin duda en los procesos de 

creación orgánica un número creciente de fenómenos físico-químicos. Y a ellos 



15 

 

se atendrán los químicos y los físicos. Pero no se sigue de ahí que la química y 

la física deban darnos la clave de la vida.  

[…] Un elemento muy pequeño de una curva es casi una línea recta. Tanto 

más semejará a una línea recta cuanto más pequeño se le tome. En el límite, se 

dirá, según se quiera, que forma parte de una recta o de una curva. En cada uno 

de sus puntos, en efecto, la curva se confunde con su tangente. Así la “vitalidad” 

es tangente en no importa qué punto a las fuerzas físicas y químicas; pero estos 

puntos no son, en suma, más que las consideraciones de un espíritu que imagina 

detenciones en tales o cuales momentos del movimiento generador de la curva. 

En realidad, la vida no está hecha de elementos físico-químicos, como una curva 

no está compuesta de líneas rectas.1 […] 

Las causas y los elementos que descubre el análisis físico-químico son causas 

y elementos reales, sin duda, para los hechos de destrucción orgánica; y lo son 

en número limitado. Pero los fenómenos vitales propiamente dichos, o hechos 

de creación orgánica, nos abren, cuando los analizamos, la perspectiva de un 

progreso hasta el infinito. (pp. 464-465) 

 

Bergson no niega que la inteligencia provenga de la evolución biológica, pero 

sostiene que jamás se podrá explicar el fenómeno de la vida mediante el mero 

razonamiento, debido a que la propia inteligencia es sólo una pequeña parte de la 

vida en su totalidad: 

La historia de la evolución de la vida, por incompleta que todavía sea, nos deja 

entrever cómo se ha constituido la inteligencia por un progreso ininterrumpido, 

a lo largo de una línea que asciende, a través de la serie de los vertebrados, hasta 

el hombre. Ella nos muestra, en la facultad de comprender, un anexo de la 

facultad de actuar, una adaptación cada vez más precisa, cada vez más compleja 

y flexible, de la conciencia de los seres vivos a las condiciones de existencia que 

les son dadas. De ahí debería resultar esta consecuencia: que nuestra 

inteligencia, en el sentido restringido de la palabra, está destinada a asegurar la 

inserción perfecta de nuestro cuerpo en su medio, a representarse las relaciones 

de las cosas exteriores entre sí; en fin, a pensar la materia. […] 

Pero de ahí debería resultar también que nuestro pensamiento, en su forma 

puramente lógica, es incapaz de representarse la verdadera naturaleza de la 

vida, la significación profunda del movimiento evolutivo. Creado por la vida en 

 
1 Resulta curioso hacer notar que para las matemáticas modernas una línea recta se puede definir 

como una circunferencia de radio infinito. 



16 

 

circunstancias determinadas, para actuar sobre cosas determinadas, ¿cómo 

abrazaría él la vida, si no es más que una emanación o aspecto suyo? Depositado, 

en el curso de su ruta, por el movimiento evolutivo, ¿cómo podría aplicarse a lo 

largo del movimiento evolutivo mismo? Otro tanto valdría pretender que la 

parte iguala al todo, que el efecto puede reabsorber en él su causa, o que el canto 

rodado abandonado en la playa dibuja la forma de la ola que le ha traído hasta 

ella. De hecho, nos damos perfecta cuenta que ninguna de las categorías de 

nuestro pensamiento —unidad, multiplicidad, causalidad mecánica, finalidad 

inteligente, etc.—, se aplica exactamente a las cosas de la vida. (pp. 433-434) 

 

Desde la visión vitalista y posturas afines, sería inadmisible la sola posibilidad de 

una inteligencia artificial. Si se considera el intelecto como una de las funciones o un 

tipo de alma, o como una función propia de los seres vivos, es lógico concluir que 

los seres inanimados nunca podrían acceder o desarrollar facultades como el 

entendimiento. En la actualidad, este punto de vista es sostenido por Roger Penrose 

(1989), quien considera que la esencia de la actividad mental no es computable por 

medio de las leyes físicas, y por tanto ninguna máquina de computación podrá 

replicar la inteligencia de un ser humano.  

En el campo de la ciencia, la diferencia entre lo vivo y lo inanimado se tradujo 

en una distinción entre lo orgánico y lo inorgánico. En los círculos de la química y la 

biología, se creía que los compuestos orgánicos solo podían proceder de seres vivos. 

Pero en 1828 Friedrich Wöhler sintetizó urea, un compuesto orgánico presente en la 

orina, a partir de compuestos inorgánicos. Al respecto, el propio Wöhler escribiría 

posteriormente en una de sus cartas haber sido el primer testigo de “una gran 

tragedia de la ciencia, la muerte de una bella hipótesis [el vitalismo] por un hecho 

feo [la síntesis artificial]”.  

Este descubrimiento repercutiría más allá de la química, pues cuestionaba la 

diferencia ontológica entre lo vivo y lo inanimado: tal diferencia no sería cualitativa 

como afirmaba el vitalismo, sino referente a los diferentes grados de organización 

de la materia. En otras palabras, con las condiciones adecuadas sería posible crear 

vida de la materia inerte. Lo anterior es precisamente la idea central de la teoría de 



17 

 

la abiogénesis (a-bios, sin vida; génesis, origen), propuesta por Alexander Oparin en 

1924 y John Haldane en 1928, la cual sugiere que el origen de las primeras células 

vivas se dio a partir de materia orgánica, producto de la síntesis abiótica de los 

compuestos presentes en la atmósfera y los océanos primigenios, mediante la acción 

de diversas fuentes de energía. 

En 1953 se encontró evidencia experimental que respaldaba la abiogénesis. 

En ese año Stanley Miller y Harold Clayton Urey replicaron en un laboratorio las 

condiciones primigenias de nuestro planeta y lograron sintetizar aminoácidos, 

azucares y ácidos nucleicos que forman la base de los seres vivos, comprobando así 

que en las condiciones ambientales adecuadas se pueden formar moléculas 

orgánicas a partir de sustancias inorgánicas simples.  

En 2010, Craig Venter y un equipo de científicos lograron crear la primera 

célula sintética. Su genoma era una copia de la bacteria Mycoplasma mycoides, pero 

su ADN completo había sido sintetizado por métodos químicos, por lo que en teoría 

se podría haber replicado cualquier genoma o crear uno nuevo. Este siguiente paso 

se logró con ciertos matices pocos años después: en 2016, Venter y Hamilton Smith 

crearon una bacteria del tipo mycoplasma con un nuevo genoma mínimo de 473 genes 

que no existía en la naturaleza.  

Es lo más cerca que se ha llegado de crear vida artificial, pero aún no se le 

puede llamar como tal: aunque su genoma fue completamente sintetizado por 

medios químicos, en sentido estricto la información genética no fue codificada desde 

cero, ya que se tomó como base una secuencia de ADN conocida: el procedimiento 

consistió en eliminar mediante prueba y error cada uno de los 525 genes de la 

bacteria Mycoplasma genitalium, hasta conseguir un microorganismo con menor 

carga genética pero completamente funcional, incluyendo la capacidad de 

replicarse. Cabe destacar que aunque estos 473 genes son indispensables para 

mantener con vida al organismo, se ignora la función de una tercera parte de ellos. 



18 

 

En pocas palabras, en teoría se podría sintetizar y modificar cualquier tipo de código 

genético, pero aún no se conoce con exactitud cómo escribir el lenguaje de la vida.  

Otros avances en genética son relevantes: en 2014 Romesberg et al. lograron 

añadir dos nuevas bases de nucleótidos al ADN de una bacteria, además de las 

cuatro conocidas en todos los seres vivos (adenina, guanina, citosina y timina); en 

2019 Hoshika et al. añadieron cuatro bases nuevas, lo que significa que las 

posibilidades de combinación y almacenamiento de información en el ADN 

aumentan de forma exponencial. Esta nueva área de conocimiento se conoce como 

biología sintética, que se define como la síntesis de biomoléculas o la ingeniería de 

sistemas biológicos con funciones nuevas que no se encuentran en la naturaleza. 

Esto abre la posibilidad de otra forma de inteligencia artificial: no una 

inteligencia electromecánica, sino una inteligencia artificial orgánica, sintetizada en 

laboratorio y diseñada a la medida. O bien una inteligencia artificial creada en los 

propios organismos biológicos, pero basada en una evolución acelerada: humanos 

con carga genética modificada. Si tomamos en cuenta que compartimos el 99% del 

ADN con los chimpancés, bastaría con modificar otro 1% para crear superhombres, 

en un sentido que quizá Nietzsche no imaginaba cuando escribió en Así habló 

Zaratustra (1883/1892): “¿Qué es mono para el hombre? Una irrisión o una 

vergüenza dolorosa. Y justo eso es lo que el hombre debe ser para el superhombre: 

una irrisión o una vergüenza dolorosa” (p. 34). 

Como hemos visto, existe evidencia suficiente para sostener que no es 

necesario recurrir a un principio vital distinto de la materia inorgánica para explicar 

la aparición de la vida, y con ella el desarrollo de la inteligencia. Esto no resuelve de 

manera directa la cuestión de si es posible la creación de inteligencia artificial, pero 

sugiere que con el suficiente grado de complejidad y especialización de los 

dispositivos es posible alcanzar por medio de mecanismos inorgánicos 

comportamientos similares a los observados en los seres vivos. 



19 

 

Tal hipótesis ya se ha comprobado para organismos simples. En 2012, 

diversos científicos de la Universidad de Stanford (Karr et al., 2012), construyeron 

un modelo computacional de la bacteria Mycoplasma genitalium, que permitía emular 

su comportamiento biológico en un programa informático, incluyendo su reacción 

a diferentes químicos. Dicha bacteria es usada frecuentemente para este tipo de 

experimentos porque es el organismo con el genoma más pequeño que se conoce 

(525 genes), y por tanto, con el comportamiento menos difícil de emular en un código 

de programación. Con ello, comprobaron la hipótesis de que los procesos biológicos 

funcionan de forma parecida a los procesos computacionales, como cadenas de 

instrucciones que se ejecutan en los organismos. 

Y en 2017, Lechner, Grosu y Hasani lograron replicar las respuestas del 

sistema nervioso del nematodo Caenorhabditis elegans, de solo 300 neuronas, en un 

ordenador. Debido a su reducido tamaño, el sistema nervioso de este gusano puede 

representarse como un diagrama de circuito, y por tanto es posible replicar su 

actividad neuronal en una computadora. La similitud de esta red neuronal artificial 

con el sistema nervioso del nematodo le permitía al modelo computacional 

comportarse como lo haría el gusano vivo y aprender sin programación adicional.  

Estos avances deben ser considerados en su justa dimensión. Compárense los 

525 genes de la Mycoplasma genitalium con los más de 20 mil genes humanos, de los 

cuales aún no se conoce ni el número exacto ni la función de todos ellos; o las 300 

neuronas del nematodo Caenorhabditis elegans con los 86 mil millones de neuronas 

del cerebro humano (Herculano-Houzel, 2012), y más importante aún, con el 

número de conexiones posibles entre ellas. Con esto en mente, podemos ver 

claramente que los avances científicos ya descritos son una prueba de principio de 

que es posible diseñar un cerebro mejorado, o replicar su funcionamiento con 

medios electrónicos, pero de ningún modo significa que en la actualidad se tengan 

los medios técnicos para llevar a cabo tales proezas, por lo menos no a un nivel 

equiparable al cerebro humano… por el momento. 



20 

 

 

1.2 Inteligencia y comportamiento inteligente 

Para el físico teórico Stephen Hawking, el desarrollo de máquinas capaces de 

replicar el comportamiento humano es sólo una cuestión de tiempo. Ya en 

“Computing Machinery and Intelligence” (1950), el matemático y uno de los padres 

de la computación moderna Alan Turing señalaba que para el año 2000 se habría 

logrado alcanzar el nivel de la inteligencia humana, y aunque es evidente que sus 

predicciones no se han cumplido, ciertamente se han logrado hitos importantes: por 

citar un ejemplo mediático, en 1996 la computadora Deep Blue fue capaz de ganar 

una partida al entonces campeón mundial de ajedrez, Gary Kasparov, y al año 

siguiente una versión actualizada lo venció en un match a 6 partidas. Desde 

entonces, la potencia de las máquinas no ha parado de crecer. La brecha se ha vuelto 

insalvable en estas dos décadas: los 2,882 puntos elo del actual campeón de ajedrez 

Magnus Carlsen –la puntuación humana más alta de la historia– palidecen frente a 

los más de 3,800 puntos que alcanzan los nuevos programas. Frente a estos potentes 

softwares, el campeón del mundo tiene la misma probabilidad de ganar que un 

jugador amateur: cero. De acuerdo con Nick Bostrom (2014), los expertos actuales 

en IA consideran que el nivel de inteligencia de un ser humano se alcanzará dentro 

de un plazo de 50 años a 100 años, pero una vez que se alcance, la progresión será 

exponencial. Si consideramos que la historia humana se mide en milenios, un siglo 

no parece tanto. 

Es necesario destacar que en las primeras líneas del párrafo anterior hemos 

escrito “máquinas replicar el comportamiento humano”, y no “el pensamiento 

humano”, y ello por una buena razón: desde las ciencias computacionales se 

considera que el pensamiento es un proceso, y el comportamiento inteligente es el 

resultado de tal proceso. Si bien es lógico suponer que la reproducción fiel de un 

proceso determinado tendrá un resultado idéntico al que se consigue con el proceso 

original (por ejemplo, seguir una receta de cocina), también es posible que dos 



21 

 

procesos distintos produzcan resultados similares (sumar 6+2 y multiplicar 4x2). 

Esto sucede también en la naturaleza, en un proceso conocido como evolución 

convergente, cuando dos estructuras similares han evolucionado 

independientemente a partir de estructuras ancestrales distintas y procesos de 

desarrollo muy diferentes, como la evolución del vuelo en insectos, aves y 

murciélagos, o las aletas de peces y delfines. 

En el caso del desarrollo de la inteligencia artificial, lo que interesa en 

principio es construir una máquina capaz de exhibir un comportamiento similar al 

que efectúan los seres humanos, sin importar si el proceso interno es idéntico al del 

cerebro.2 Alan Turing (1950) es el primero en plantear formalmente esta cuestión, 

proponiendo el “Juego de la imitación”, que consiste básicamente en sustituir la 

pregunta “¿pueden las máquinas pensar?” por otra que en términos generales 

podríamos formular de la siguiente manera: ¿pueden una máquina comportarse 

lingüísticamente, esto es, interactuar lingüísticamente con un ser humano, de 

manera que éste no pueda distinguir que se encuentra ante una máquina? Así, el 

llamado Test de Turing consiste en un interrogatorio exhaustivo llevado a cabo por 

un humano a otro interlocutor, con el objetivo de determinar si se encuentra ante 

otro ser humano o una máquina. 

En vista de que este problema constituye un clásico en el debate sobra la IA, 

permítasenos replantearlo en un ámbito que tal vez nos resulte más familiar: 

imaginemos un equipo de escultores y geólogos expertos que encuentran la manera 

de reproducir perfectamente –o falsificar, como se quiera ver– el David de Miguel 

Ángel, una réplica tan exacta en su más mínimo detalle, en cada fisura, en cada 

centímetro, que nadie, ni los constructores, ni siquiera el propio Miguel Ángel 

 
2 En realidad, el estudio del funcionamiento y la estructura del cerebro humano es una importante 

área de investigación. Como se ha dicho antes, la forma más directa de obtener un comportamiento 

determinado sería reproducir de la manera más fielmente posible el proceso que le ha dado origen, 

pero no es necesariamente la única forma de conseguirlo. Actualmente existen enormes dificultades 

técnicas para lograr la construcción de un cerebro mecánico, por lo que se vuelve necesaria la 

búsqueda de procesos y estructuras alternativas. 



22 

 

podría distinguirla del original. Al terminar de fabricar la réplica, por un error de 

museografía se pierden las placas que distinguían la copia del original.  

Es evidente que existe un original y una copia, pero también es evidente que 

dicho conocimiento es totalmente inútil, pues no hay manera de saber cuál es cuál. 

A efectos prácticos, ambos podrían ser considerados originales… o copias, aunque 

intuimos que la Galería de Florencia preferirá la primera opción. Ya que es imposible 

distinguirlos, es lógico suponer que los observadores tendrán la misma experiencia 

estética ante uno u otro, sobre todo si cada pieza es exhibida de manera individual, 

pero ciertamente estarían algo confundidos si se les presentasen simultáneamente. 

¿Acaso el David no era una pieza única? ¿Qué ha pasado con el aura, con la esencia 

de la obra de arte? ¿El original ha perdido su estatus? ¿La copia tiene el mismo valor 

artístico que el original? ¿Es pertinente seguir hablando de original y copia? 

Tales cuestiones se pueden trasladar directamente al debate en torno a la 

inteligencia humana y la inteligencia artificial. La postura de Alan Turing es clara y 

despierta polémica: si una máquina exhibe un tipo de comportamiento lingüístico 

continuo y consistente que sólo se podría esperar de un ser humano, de manera que 

resulte imposible para un observador distinguir su identidad, estamos ante una 

máquina que piensa. Es necesario recalcar esto último para evitar imprecisiones 

posteriores: Turing habla de una máquina que piensa, no de un humano construido 

de manera artificial. El matemático y filósofo inglés evita caer en la tentación de 

identificar una máquina pensante con la esencia misma del hombre.  

Asimismo, debemos señalar que el Test Turing supone de manera implícita 

que el lenguaje verbal es la principal manifestación de la inteligencia humana, lo 

cual le ha valido críticas que señalan que si bien el lenguaje es una característica y 

prueba de la inteligencia humana, no es la única. Por tanto, se podría enunciar un 

Test de Turing ampliado: la prueba será ahora comparar los comportamientos de 

una máquina, lingüísticos o de otro tipo, con aquellos que sólo se podrían esperar 

de un ser humano y que son catalogados como comportamientos inteligentes. Entre 



23 

 

ellos podríamos señalar: reconocer patrones de cáncer en imágenes médicas, 

aprender a jugar ajedrez, organizar grandes cantidades de datos, desarrollar 

estrategias de publicidad personalizada. En todo esto, las máquinas actuales 

superan a los expertos humanos.  

Se podría objetar, con justa razón, que aunque la máquina exhiba un 

comportamiento que pudiéramos definir y aceptar como inteligente, esto no 

significa que piense, pues en su interior podría existir un mecanismo distinto a los 

procesos cerebrales con un resultado externo idéntico a éstos, cuestión que ya hemos 

apuntado. Desde dicha perspectiva se considera incorrecto identificar pensamiento 

con comportamiento, objeción que dicho sea de paso, también aplica para el 

conductismo y su concepto de la mente humana como una caja negra imposible de 

estudiar en sí misma, y sólo cognoscible a través de sus manifestaciones (outputs). 

En esta misma línea, González (2007) señala acertadamente que Turing postula una 

definición operacional de la inteligencia, alejada del ámbito de lo mental.  

Aunque esta objeción es en esencia válida, también es irrelevante para el 

desarrollo de la IA. Si bien es verdad que los procesos internos de una máquina y de 

un cerebro humano pueden ser distintos –lo más probable es que lo sean– esto no 

implica que el término pensamiento pueda ser aplicado con mayor rigor a uno u 

otro. Después de todo, aunque suponemos que nuestros procesos mentales son 

similares a los de otros seres humanos no poseemos de manera inmediata dicha 

certeza,3 pues carecemos de un acceso directo a los pensamientos de los demás y 

sólo nos resultan verificables a través de su lenguaje, sus comportamientos, sus 

expresiones materiales y sus manifestaciones corporales. Ni siquiera conocemos por 

completo cómo funciona nuestra propia mente, lo cual no impide que pensemos y 

 
3 Las neurociencias, a través del estudio orgánico y eléctrico del cerebro, nos dirán que todos los seres 

humanos compartimos aproximadamente las mismas funciones en las mismas áreas cerebrales, con 

algunas excepciones. Por ejemplo, en un número muy reducido de humanos el área principal del 

lenguaje se encuentra en el hemisferio derecho en lugar del izquierdo como es habitual, o en los casos 

de lesión cerebral un área suple las funciones de otra dañada, a lo cual se le conoce como 

neuroplasticidad. 



24 

 

actuemos. Además, aún cuando los procesos de una máquina sean diferentes a los 

del cerebro humano, las respuestas y comportamientos de la IA implican 

necesariamente que realiza algún tipo de procesamiento de información; que se le 

llame pensamiento o con cualquier otro término no cambia sus atributos ni sus 

resultados.  

Con lo anterior no se busca demeritar en lo más mínimo el estudio de la 

interioridad y subjetividad humana, sino destacar que en un primer momento el 

desarrollo de la IA no apunta a tales cuestiones. Esto nos revela una de las críticas 

más acertadas a la ciencia en general: su pragmatismo y utilitarismo. Por ejemplo, lo 

que se busca es desarrollar un algoritmo que pueda diagnosticar con un alto grado 

de certeza un tumor y un robot capaz de extirparlo con mayor precisión que el 

cirujano más experimentado, y no tanto una máquina que aprenda a meditar o se 

pregunte por el sentido de la vida, por mucho que tales cuestiones puedan resultar 

trascendentes y significativas en la vida humana. 

Por tanto, tenemos una proposición básica derivada de la postura de Turing, 

que será clave en el debate de la IA: si un ente, ya sea biológico o mecánico, exhibe 

un comportamiento lingüístico o de otro tipo que puede ser catalogado como 

inteligente, ello implica que de manera subyacente existe algún tipo de 

procesamiento de información, al cual en el ámbito humano lo denominamos con el 

término de pensamiento o inteligencia. Para centrarnos en la hipótesis de Turing 

consideraremos dichos términos como sinónimos, pero es necesario recalcar que el 

pensamiento humano abarca formas no necesariamente racionales ni conscientes, 

como las emociones, el inconsciente, el enamoramiento o la experiencia estética, 

todas ellas enriquecedoras de la experiencia vital humana. En todo caso, es 

igualmente válido señalar que los pensamientos racionales como el cálculo y la 

lógica también son una forma de pensamiento, y éstos sí pueden ser replicados por 

computadoras hasta el punto de superarnos. 



25 

 

Por supuesto, no todos comparten dicha proposición. La postura más radical 

sostiene que si un comportamiento inteligente no es producto de un cerebro 

humano, aunque sea idéntico a éste en sus consecuencias o incluso en sus procesos, 

no se le puede llamar pensamiento. Otra objeción similar es que el pensamiento sólo 

puede provenir de seres vivos, entendiendo por tales seres biológicos, y de ninguna 

manera de artefactos construidos artificialmente. Estas posturas, cuyos principales 

defensores son John Searle (1980) y Roger Penrose (1989), impiden por principio 

todo debate ulterior, por lo que si queremos discutir acerca de la existencia de otras 

formas de pensamiento debemos admitir en un primer momento su posibilidad.  

Concordemos entonces en la existencia del pensamiento humano y 

concedamos por un momento la posibilidad de un pensamiento no-humano, 

entendido como un procesamiento de información de alta complejidad llevado a 

cabo por alguna máquina no biológica.4 La apuesta de quienes trabajan en el 

desarrollo de la IA es que llegará el momento, como en caso de las estatuas del David, 

en que sea imposible distinguir uno de otro a partir de sus manifestaciones, lo cual 

a su vez conlleva consecuencias filosóficas y éticas, que serán el tema de este trabajo. 

Otra objeción frecuente es que una máquina jamás podrá sentir y vivir como 

un ser humano. Es otra crítica perfectamente válida, pero recordemos una vez más 

que el proyecto de IA planteado por Turing no trata sobre construir humanos –en 

esa cuestión, nuestra especie tiene 7 mil millones de especímenes de ventaja–, sino 

una máquina que piense como humano, o más específicamente, que sea capaz de 

responder y actuar como un humano.  

Tal proyecto se conoce como inteligencia artificial fuerte o general, una 

máquina capaz de actuar en los diversos contextos en los que se desenvuelve el ser 

humano con la misma o mayor eficacia que cualquier especialista, desde ordenar 

 
4 El término máquina no biológica cobra relevancia dada la posibilidad real del cultivo de tejido 

cerebral fuera del cuerpo humano, es decir, la posibilidad de construir un cerebro biológico a la 

medida y de manera artificial, algo que podríamos considerar una máquina biológica.  



26 

 

una casa hasta elaborar teorías sobre el funcionamiento del universo, y por qué no, 

escribir poesía, hacer música o pintar cuadros. Es el santo grial de los investigadores 

en inteligencia artificial, y es el nivel que los expertos consideran que se alcanzará 

dentro de los próximos 50 o 100 años (Bostrom, 2014). 

Por el momento, hay consenso en que solamente se ha alcanzado el nivel de 

la IA débil o sistemas expertos, una inteligencia desarrollada para cumplir tareas 

específicas, en las cuales el sistema es capaz de tomar decisiones autónomas para 

lograr su objetivo sin necesidad de instrucciones adicionales o manipulación 

constante por parte de seres humanos, esto es, que sus procesos se encuentran 

automatizados. En algunos campos la IA ya nos ha superado, como jugar al ajedrez, 

al go y al póker, y están en caminos de hacerlo en otras tareas, como manejar un 

automóvil, reconocer patrones o pilotar un avión.  

Ahora bien, es importante resaltar nuevamente que desde un punto de vista 

meramente ontológico una máquina jamás será un humano, como la copia del David 

jamás será el David original; pero al igual que la copia, puede llegar a ocupar el lugar 

del original. Siguiendo con el ejemplo de la escultura, se podría objetar con justa 

razón que en el duplicado no hay originalidad ni intención artística, y es tan sólo 

una reproducción. Más que una objeción, es la descripción precisa del proyecto de 

la IA: se considera que la naturaleza y la evolución tiene la autoría de la mente 

humana, mientras que los investigadores buscan recrear dicho modelo y los 

comportamientos derivados de éste. 

Como señala Parra Díaz (2016), en el fondo del debate entre quienes admiten 

la posibilidad de crear inteligencia artificial y quienes la niegan se encuentran dos 

posturas radicalmente distintas: los que conciben el cerebro como materia, y los que 

consideran que existe algo más, imposible de reducir a la materia. Mateo Seco (2013) 

lo formula claramente: “Las relaciones entre la inteligencia humana y el sustrato 

físico constituyen un enigma que sigue suscitando sus preguntas con fuerza y con 

renovado interés. La pregunta fundamental es la misma que hace siglos: ¿muestra 



27 

 

el conocimiento humano, en sí mismo, la existencia de un elemento en el hombre 

que está más allá de la materia?” (p. 260). 

Quienes consideran que es posible el desarrollo de la inteligencia artificial, 

suponen en líneas generales que en el pensamiento humano no hay ninguna 

realidad sobrenatural: el cerebro es materia, y el pensamiento es un proceso que se 

realiza en dicha materia: “la tesis de que todas las funciones mentales, incluso la 

conciencia, son propiedades emergentes de la estructura biológica del cerebro, es 

hoy en día el paradigma de la neurología” (Suay Belenguer, 2012, p. 166). Esto no 

significa que el pensamiento sea en sí mismo materia, sino que depende 

necesariamente de la materia y energía para llevarse a cabo: no puede haber 

pensamiento sin cerebro o alguna máquina que lo simule, como sería el caso de la 

inteligencia artificial. A su vez, el cerebro está intrínsecamente diseñado para pensar. 

En otras palabras, todas nuestras ideas y pensamientos, incluso aquellos que no 

pronunciamos o escribimos en papel, no se encuentran flotando sobre la nada: su 

soporte material se encuentra en la red neuronal y los impulsos eléctricos. 

Es evidente que si para pensar es necesario contar un alma, un espíritu, o 

cualquier otra entidad divina o sobrenatural, el desarrollo de la IA sería una tarea 

imposible y ociosa, por lo cual Turing (1950) considera a ésta una objeción teológica, 

en el marco de un debate ajeno a la ciencia y la filosofía. Y por supuesto, decir que 

la creación de la inteligencia artificial es imposible porque las máquinas actuales no 

la han alcanzado, es una falacia de petición de principio. Aunque tampoco 

deberíamos tener tanta prisa por su desarrollo: como veremos, las consecuencias de 

crear una IA fuerte puede que no sean necesariamente benéficas para los humanos. 

La historia ha verificado una y otra vez que el progreso tecnológico no conlleva 

bondad, como lo demuestra el desarrollo de bomba atómica. De hecho, Nick 

Bostrom (2014) y Stephen Hawking opinan la IA podría convertirse en el mayor 

error de la humanidad. Por el momento, nos centraremos en considerar los enormes 

impedimentos que aún quedan por resolver para construir una IA fuerte. 



28 

 

1.3 Limitaciones técnicas y alcances actuales de la IA 

Señalemos los obstáculos técnicos actuales para emular el pensamiento humano, 

comenzando con la potencia de procesamiento. De acuerdo al Instituto AI Impacts 

(2015), se calcula que el cerebro humano es capaz de procesar el equivalente a un 

exaflop (un 1 seguido de dieciocho ceros, en notación científica 10^18 operaciones 

de punto flotante por segundo). En comparación, las dos supercomputadoras más 

potentes del mundo en 2019, la china Sunway TaihuLight y la estadounidense 

Summit, “sólo” trabajan a una velocidad promedio de 93 y 122 petaflops 

respectivamente (un petaflop son 10^15 operaciones de punto flotante por 

segundo). Una enorme diferencia: se requieren mil petaflops para alcanzar un 

exaflop, lo que significa que la Summit, la mejor supercomputadora actual, tiene 

apenas la octava parte de potencia de procesamiento del cerebro humano. Otra 

medida de eficiencia en las computadoras son los TEPS, acrónimo de Traversed Edges 

Per Second, que miden la capacidad interna de un ordenador para transmitir 

información de un punto a otro dentro del propio sistema. Por ejemplo, la 

supercomputadora de IBM Sequoia, en el top 10 mundial, alcanza los 23 billones 

(2.3x10^13) de TEPS, mientras que el cerebro humano oscila entre los 18 y los 640 

millones de TEPS, por lo que sería hasta 30 veces más potente que la Sequoia (Grace 

y Christiano, 2015). 

Todo ello sin contar con la altísima eficiencia energética de nuestro encéfalo: 

consume entre 15 y 20 watts por hora: se necesitan tres cerebros para encender un 

foco incandescente. En comparación, un horno de microondas consume cerca de mil 

watts, y la Sunway TaihuLight utiliza 15 millones de watts. Para dejarlo más claro: 

nuestro cerebro utiliza mucha menos energía, en un espacio mucho más compacto 

y al mismo tiempo es más potente que las mejores supercomputadoras actuales. Y 

si esto nos parece poco, aún falta añadir a esta comparación todo nuestro demás 

hardware biológico, un magnífico cuerpo y sus múltiples órganos y sistemas, que 



29 

 

nos permite interactuar eficazmente con nuestro medio e interpretar de manera casi 

inmediata la información que recibimos. 

Otra imposibilidad técnica es la manera en que está construida la propia red 

neuronal. Si bien el consenso científico admite que las neuronas son la unidad básica 

del cerebro y funcionan como una compuerta lógica de tipo binario (un interruptor 

eléctrico que envía o no una señal a otra neurona), la enorme cantidad de neuronas 

y conexiones entre ellas (sinapsis) es impresionante: un cerebro adulto cuenta con 

86 mil millones de neuronas (Herculano-Houzel, 2012), y cada una de ellas tiene un 

promedio de 7 mil conexiones sinápticas que funcionan de manera bidireccional, 

esto es, que son capaces tanto de enviar como de recibir impulsos de otras neuronas. 

Se calcula que el cerebro de un niño de tres años tiene 10^15 sinapsis (un 1 seguido 

de quince ceros), cantidad que disminuye y se estabiliza en la vida adulta. En 

comparación, en un experimento de 2013 la supercomputadora japonesa Fujitsu K 

tardó 40 minutos en simular un segundo de procesamiento de una red neuronal 

humana. A fines de 2018 fue puesta en funcionamiento la supercomputadora 

SpiNNaker (Spiking Neural Network Architecture), resultado de un proyecto de 12 

años y diseñada específicamente para emular el funcionamiento del cerebro 

humano, con mil millones de microprocesadores que realizan la función de 

neuronas en tiempo real; a pesar de ser un hito en la computación actual, representa 

apenas el 1.2% de las neuronas de un cerebro humano. Vemos entonces que aunque 

desde una perspectiva meramente física y biológica el cerebro es materia, es injusto 

reducirla a simple materia: su estructura es altamente compleja y eficiente. Una 

materia que definitivamente no es tan simple.  

Igual de importante que las anteriores imposibilidades técnicas es que aún no 

se conoce con exactitud la manera en que nuestro cerebro funciona. Incluso si se 

pudiera construir una red idéntica a la neural, una réplica mecánica de un cerebro 

con una potencia de procesamiento y una eficiencia energética similar, pero de un 

material distinto a las neuronas, no se sabría con exactitud cómo programarlo; por 



30 

 

decirlo de alguna manera, sería el equivalente a una mente en blanco, sin ningún 

conocimiento. Como es bien sabido, las computadoras por muy potentes que sean, 

no funcionan si no cuentan con los programas adecuados. Y para decirlo pronto en 

la actualidad no se tiene ni la máquina ni el software necesario para que la IA fuerte 

sea una realidad. Como apunta Suay Belenguer (2012): “construir una mente 

mecánica es encontrar la vinculación entre el sustrato físico (neuronas, sinapsis, 

señales eléctricas) y el ámbito mental del pensamiento (ideas, emociones, 

inferencias, etc.). Esta fisura entre ambos dominios es todavía un problema abierto” 

(p. 167). 

Esta ya clásica distinción entre hardware (máquina) y software (programas) 

ha llevado a González (2011), siguiendo los planteamientos de Searle (1980), a 

declarar que paradójicamente, más que un monismo materialista, en el proyecto de 

IA se encuentra una especie de dualismo cartesiano, en donde la máquina sería el 

equivalente del cuerpo, y el programa a la mente. Dada la preeminencia que Turing 

otorgaba al programa sobre la máquina, esto significa –de acuerdo a la 

interpretación de González– que así como Descartes afirmaba la separación entre la 

mente y el cuerpo, también podrían existir entidades inmateriales y artificiales con 

la capacidad de pensar: una vez desarrollado el programa que simule la mente 

humana, éste podría considerarse una entidad pensante, sin importar si existe o no 

alguna máquina que lo ejecute. 

Sin embargo, la lectura de Turing que realiza González es sesgada e 

incorrecta. Si bien el matemático inglés afirma que el tipo de material utilizado para 

construir una máquina de IA es irrelevante, esto no significa que la máquina por sí 

misma también lo sea: ciertamente, no importa de qué material esté construida, pero 

es indispensable para ejecutar el programa y comprobar que funciona. La confusión 

de González pudiera deberse a que de manera frecuente en las investigaciones sobre 

IA se denomina máquina de Turing no a un artefacto, “sino un conjunto de 

instrucciones que conducen necesariamente a un resultado” (Piscoya Hermoza, 



31 

 

2017). Es decir, en algunas ocasiones se hace referencia únicamente al diseño de 

Turing y en otras a las máquinas físicas que funcionan con este diseño –que son 

prácticamente todas las computadoras actuales, exceptuando las cuánticas. 

De cualquier forma, está claro que para concretar la inteligencia artificial tal 

como la entiende Turing (un comportamiento lingüístico que pueda ser 

denominado inteligente), son condición necesaria tanto el programa como la 

máquina capaz de ejecutarlo, así como el cerebro es una condición necesaria para el 

pensamiento. En ello coincidimos con Piscoya Hermoza en su artículo con el 

explícito título “Más allá del cartesianismo: la cultura como software mental y el 

cerebro como hardware genético” (2017), que propone la siguiente tesis con base en 

las ideas de Turing y Norbert Weiner:  

Lo que denominamos mente es una forma peculiar de organización de 

representaciones culturales que nos da sentido de identidad y que nos permite 

interactuar con el mundo comunicándonos y autorregulándonos de manera 

semejante al software de un ordenador. Tal organización, puede asumirse que 

se ha instalado en un órgano evolutivamente diseñado con especificidad, que 

llamamos cerebro, a través de vehículos bioquímicos y eléctricos de tal suerte 

que constituye nuestro hardware genético. (p. 52) 

 

De igual manera, para que la IA sea una realidad son necesarios tanto el software 

como el hardware. Quizá podría realizarse una comprobación teórica para 

determinar si la ejecución de un programa tendría como resultado un 

comportamiento inteligente, algo similar a la demostración matemática de un 

teorema.5 Pero esto no significaría que la inteligencia artificial exista en cuanto 

manifestación material en el mundo, tan sólo que se ha verificado la posibilidad de 

llevarla a cabo; en la práctica, Turing señala que es casi imposible saber cómo 

 
5 En realidad no hay una certeza de que tal comprobación matemática pueda realizarse. El 

Entscheidungsproblem (problema de decisión o parada) resuelto de manera independiente por Turing 

y Church, indica que es imposible saber en todos los casos si una máquina de Turing detendrá su 

ciclo de procesamiento, esto es, no es posible escribir un algoritmo general que resuelva todos los 

problemas. 



32 

 

funcionará exactamente un programa hasta que no se ejecuta sobre alguna máquina. 

Es evidente que tal programa, aún si no se puede concretar en algún hardware, ya 

es algo: es un diseño, una serie de instrucciones para guiar el comportamiento de 

una determinada máquina. Pero así como la palabra y la descripción de una mesa 

no equivalen a una mesa real, tampoco un programa o diseño equivalen a su 

ejecución, la cual se realiza necesariamente en una máquina, sin importar de qué 

material sea ésta.  

Esta última afirmación merece una importante acotación: aunque por 

principio sea irrelevante el tipo de material –ya sean neuronas, transistores o 

engranes–, en la práctica debe tener ciertas propiedades que le permitan ser eficiente 

en la construcción de una máquina capaz de procesar información. Si quisiéramos 

alcanzar el exaflop de potencia que tiene un cerebro humano utilizando la famosa 

computadora ENIAC de 1946, necesitaríamos de 2x10^15 máquinas (un 2 seguido 

de 15 ceros) que ocuparían un área miles de veces más grande que nuestro planeta 

Tierra. Por eso el desarrollo de la computación está ligado al desarrollo de la 

electrónica: lo que permitió la construcción de ordenadores cada vez más potentes 

fue el uso de válvulas electrónicas de vacío, que posteriormente fueron desplazadas 

por los transistores de silicio, la base de la tecnología actual. La ENIAC ocupaba un 

espacio de 167 m2 y contaba con cerca de 20 mil válvulas de vacío; un procesador de 

un teléfono móvil de última generación puede albergar más de 8 mil millones de 

transistores en un área de pocos centímetros. 

Ahora bien, la búsqueda de nuevos materiales también revela una 

controvertida posibilidad futura: el uso de seres biológicos como plataforma para 

ejecutar un software o añadir hardware artificial. Por ejemplo, en 2013 los 

investigadores Greg Gage y Tim Marzullo crearon un circuito para controlar los 

movimientos de una cucaracha viva mediante un teléfono celular. Desde 2004, el 

artista de vanguardia Neil Harbisson lleva una antena integrada a su cráneo que le 

transmite vibraciones audibles, mediante la cual es capaz de percibir colores 



33 

 

invisibles como infrarrojos y ultravioletas, y recibir información de manera 

inalámbrica. La tecnología médica de vanguardia va más allá: los implantes 

neuronales permiten a los pacientes recuperar la audición y la vista, y estimular la 

recuperación de movimiento y sensibilidad en tetrapléjicos. Literalmente, son seres 

humanos con tecnología electrónica conectada directamente a su cerebro. Y 

considerando los avances en cultivos biológicos, lo único que impide el estudio de 

neuronas humanas para construir supercomputadoras biológicas es una cuestión de 

ética. 

Desde nuestro punto de vista, lo que Turing expresa cuando afirma la 

irrelevancia de los materiales, es que las imposibilidades técnicas no impiden el 

desarrollo y definición de algoritmos (instrucciones) que permitan simular el 

comportamiento humano. O si se quiere, que las limitaciones técnicas no limitan el 

ingenio humano. El propio Turing fue uno de los matemáticos que en la década de 

1940 sentó las bases de la programación de software, sin contar aún con alguna 

máquina capaz de ejecutar sus programas. Un siglo antes, en 1834 Charles Babbage 

concibió el diseñó de una máquina analítica que resolvería problemas matemáticos 

de todo tipo (anteriormente las únicas operaciones que se habían logrado resolver 

con máquinas eran polinomios, es decir, aquellas que pudieran expresarse mediante 

sumas y restas). Sin embargo no pudo construirse por falta de financiamiento, ya 

que se requerían miles de engranajes y mecanismos especiales, que cubrirían un área 

de 300 m2, y para accionarla se necesitaría un motor a vapor de locomotora… y aun 

así, habría tenido menos potencia de cálculo que el microprocesador más básico de 

nuestros teléfonos celulares.  

Así como Da Vinci diseñó una máquina voladora siglos antes de que existiera 

un motor capaz de proporcionar la fuerza necesaria para levantar el vuelo, así los 

expertos en software trabajan en desarrollar programas de IA adecuados para 

simular el funcionamiento del cerebro humano, aún si actualmente no pueden ser 

ejecutados por ninguna máquina. Es el caso del software NEST, “un simulador para 



34 

 

diseñar y probar modelos de redes neuronales que se centra en la dinámica, el 

tamaño y la estructura de los sistemas neurales, más que en la morfología exacta de 

las neuronas individuales” (NEST Simulator, 2019). Actualmente no hay ninguna 

computadora capaz de ejecutar estos modelos con la potencia y velocidad del 

cerebro humano. NEST fue precisamente el software que utilizó el superordenador 

Fujitsu K, con los resultados ya descritos: 40 minutos para simular un segundo de 

actividad de la red neuronal… y sólo estableciendo conexiones aleatorias. El nuevo 

supercomputador SpiNNaker es capaz de emular el funcionamiento de una red 

neuronal en tiempo real, pero representa tan sólo el 1% de las neuronas del cerebro 

humano. Aunque los expertos en software consideran las limitaciones técnicas como 

el principal obstáculo para alcanzar una IA comparable a la humana, también podría 

darse el caso contrario: que en el futuro se superen tales limitaciones, pero que aún 

no se hayan escrito los algoritmos completos que permitan imitar a la perfección el 

funcionamiento cerebral u obtener un resultado similar. 

 

1.4 Materialismo dinámico y complejidad emergente 

Como se habrá observado, en esta tesis nos apartamos de las explicaciones que 

consideran el alma o cualquier otra fuerza o elemento sobrenatural como la fuente 

del intelecto. Contemplar como posible la creación de inteligencia artificial nos exige 

un punto de partida materialista y mecanicista, esto es, que toda realidad se 

fundamenta en la energía y la materia y que los fenómenos de nuestra realidad no 

requieren la intervención de fuerzas sobrenaturales.  

Sin embargo, reconocemos por principio que la realidad es inabarcable y la 

ciencia uno de los múltiples caminos que el ser humano ha construido para intentar 

comprenderla. De igual manera es evidente la existencia de fenómenos altamente 

complejos relacionados con la existencia humana, como el arte, la cultura y la 

sociedad, que requieren sus propias hipótesis y métodos de estudio, para los cuales 

este tipo de enfoque materialista puede resultar de escasa o nula utilidad. 



35 

 

En contraparte, debemos señalar que nuestra postura materialista no debe ser 

entendida como sinónimo de reduccionista (que las leyes físicas conocidas 

constituyen la explicación profunda de todo), ni entendemos por mecanicismo una 

forma de determinismo absoluto (que existe una cadena inexorable de causas y 

efectos), sino que apostamos por un materialismo dinámico que incluye los 

fenómenos de complejidad emergente y autoorganización, así como un 

mecanicismo no determinista, como se explicará a detalle. 

Consideramos que una visión materialista es coherente con el concepto de 

complejidad emergente. Si bien las propiedades de un sistema no son reducibles a 

las propiedades de sus partes constituyentes, tampoco son ajenas a éstas: es de la 

unión de las partes de la que surgen comportamientos y procesos que sólo pueden 

ser explicados a partir del sistema como un todo. Tal concepto se relaciona 

estrechamente con el de autoorganización, esto es, que en determinados sistemas 

complejos se observa un modelo de orden o coordinación que surge de las 

interacciones locales entre componentes inicialmente desordenados.  

Desde esta perspectiva, la complejidad no se refiere en primera instancia al 

funcionamiento intrincado o desconocido de un mecanismo, sino al número de 

interacciones posibles entre sus elementos. A mayor número de interacciones 

corresponde una mayor complejidad, y a mayor complejidad existe una mayor 

probabilidad de que surjan propiedades o comportamientos no previstos por un 

modelo que solo considere los elementos aislados. 

Mediante los conceptos de complejidad emergente y autoorganización es 

posible entender el origen de la vida a partir de la conjunción de sustancias 

inanimadas, así como el origen de la mente a partir del sistema nervioso, sin reducir 

la vida a meras reacciones química y la mente a simples descargas eléctricas, ya que 

las propiedades del todo (la vida o la mente) no son equivalentes a las propiedades 

de las partes (las moléculas orgánicas o las neuronas). Ahora bien, el concepto de 

complejidad emergente no significa que exista un diseño predeterminado en la 



36 

 

naturaleza, ni un diseño inteligente plasmado de antemano. Por el contrario, la 

complejidad emergente indica que es imposible conocer o predecir por completo las 

propiedades de un sistema complejo mediante el solo estudio de sus elementos 

integrantes, porque tales propiedades no existen como una entidad a priori, sino sólo 

como resultado de la conjunción de diversos elementos.  

Precisamente, una de las principales críticas a la postura emergentista es que 

si bien señala el contexto específico en el que se observan comportamientos 

emergentes (en sistemas complejos, esto es, con un número elevado de 

interacciones), no resuelve cómo o por qué surgen. Esta crítica nace de una visión 

determinista, desde la que todo efecto debe explicarse por una causa anterior 

cognoscible y determinada. Pero es precisamente en este vacío explicativo en donde 

se fundamenta su radical diferencia de perspectiva: mientras que el determinismo 

se basa en una secuencia lógica en la que todo efecto proviene de una causa, desde 

el emergentismo se considera que no todos los fenómenos son el resultado inevitable 

de unas leyes matemáticas operando sobre las condiciones iniciales del universo, 

sino que debe considerarse el efecto constructivo del caos, el azar y el tiempo, que 

complementan y modifican los resultado esperables por las leyes físicas clásicas.  

Las propiedades emergentes de un sistema, distintas de las propiedades de 

sus elementos aislados y no determinadas completamente por éstas, y los procesos 

de autoorganización que brindan un orden superior en un sistema inicialmente 

caótico, podrían considerarse por lo tanto una acumulación visible de los efectos del 

azar actuando junto a las leyes físicas. La evolución del Universo, en particular los 

sistemas complejos como la vida, sería el resultado de la convergencia de múltiples 

accidentes o contingencias que dieron lugar a nuevas regularidades, y no solo el 

despliegue de las instrucciones predeterminadas un algoritmo físico-matemático.  

Más aún, desde esta perspectiva nuestras limitaciones para predecir 

comportamientos complejos o propiedades emergentes no se deben a que 

desconozcamos alguna causa lógico-formal que los origina, sino a que tal causa no 



37 

 

existe o no es consistente con la lógica clásica. Las diferencias de orden cualitativo 

que suponemos que existen entre un ser vivo y uno inerte, o entre un organismo 

unicelular y uno pensante, se podrían explicar considerando una causa cuantitativa 

y una lógica probabilística no determinista: es el número elevado de elementos e 

interacciones en las que interviene el azar y las probabilidades lo que permite el 

desarrollo de nuevas propiedades y formas de organización. En otras palabras, las 

variaciones cuantitativas y el azar, sumado a las causas físicas conocidas, darían 

lugar a variaciones cualitativas. 

Para decirlo sin ambages: el emergentismo es el reconocimiento de los efectos 

del azar y la incertidumbre del futuro, de cierta ignorancia irreductible, la certeza de 

que no hay certezas absolutas, la aceptación de una realidad que no se reduce a una 

lógica humana, una realidad sin porqué. 

  

1.5 Mecanicismo no determinista 

Si no se limitan claramente los límites del emergentismo, desde una visión laxa se 

podría argumentar que cualquier propiedad podría surgir de cualquier conjunto 

suficientemente complejo. Por ello es necesario acortarlo mediante una postura 

mecanicista, esto es, que son necesarios ciertos mecanismos y condiciones 

específicas en los que tales comportamientos emergentes pueden surgir. Para el 

surgimiento de lo que llamamos mente sería necesario un conjunto suficientemente 

grande de neuronas, organizadas en un sistema, y operando bajo un modelo de 

aprendizaje. 

Pero aunque sean necesarios ciertas condiciones básicas, ningún mecanismo 

puede ser completamente determinista, ya que nada se encuentran exento de la 

intervención del azar y el caos, e incluso se podría afirmar que tales elementos son 

parte fundamental del funcionamiento del Universo. Al respecto, cabe hacer una 

pequeña aclaración: desde la física, el azar es definido como lo completamente 

aleatorio, inesperado e impredecible, mientras que el caos se refiere a sistemas 



38 

 

altamente sensibles a pequeñas variaciones, lo cual lleva a resultados divergentes a 

partir de condiciones iniciales casi idénticas. Ambos elementos son parte 

constitutiva de la naturaleza del universo. 

Por ello, aunque las propiedades emergentes encuentran su origen en una 

condición previa y los eventos se relacionan de manera temporal, esto es, las 

condiciones actuales son resultado de condiciones anteriores, dicha relación no 

obedece estrictamente una lógica causa-efecto, sino que es necesario considerar una 

suma de contingencias en donde intervienen el azar y el caos, que por definición no 

tienen forma lógica; hablamos por tanto de una secuencia temporal, pero no lineal 

en sus causas ni progresiva en sus efectos. Con mecanicismo no determinista nos 

referimos a un minotauro, un imposible hecho realidad, híbrido entre la lógica y el 

azar, una serie de mecanismos y elementos de los que se espera cierto resultado, 

pero que están afectados por el azar y el caos, y que por lo tanto pueden generar una 

nueva complejidad emergente y comportamientos no predecibles. 

Por el contrario, desde una visión tradicional el mecanicismo y el 

determinismo se consideraban sinónimos, visión impulsada desde el siglo XVII con 

el desarrollo del método científico por Francis Bacon y Descartes, y posteriormente 

en el siglo XIX con el positivismo de Augusto Comte. En el mecanicismo tradicional, 

se consideraba que la naturaleza funcionaba como una máquina, como los 

engranajes de un reloj. Para Descartes (1641) “no hay ninguna diferencia entre las 

máquinas que construyen los artesanos y los diversos cuerpos que compone la 

naturaleza ella sola”. Cabe aclarar que en tal afirmación Descartes sólo se refiere a 

la sustancia extensa, al cuerpo material; de ahí que considere a los animales como 

máquinas. Pero la sustancia pensante, el intelecto que considera exclusivo del 

hombre, tendría su explicación en el alma. Estas dos sustancias serían de naturalezas 

completamente distintas, con un punto de unión a través de la glándula pineal. Con 

Descartes nos encontramos ante una concepción doble: mecanicismo para explicar 

la naturaleza, dualismo metafísico para explicar al hombre. 



39 

 

El mecanicismo determinista y toda la física clásica tienen su base en el 

principio de causalidad expuesto por el filósofo presocrático Leucipo en el siglo V 

a.C.: “Nada sucede por azar, sino que todo ocurre por una razón y por necesidad”. 

Esta afirmación encontraría su mejor expresión matemática en las tres leyes de 

Newton enunciadas en sus Principios matemáticos de la filosofía natural (1687). La 

trascendencia y exactitud de la teoría newtoniana y de la ley de la gravitación 

universal es tal, que a pesar del descubrimiento de la mecánica cuántica continúa 

siendo fundamental para el estudio de la física y para explicar el movimiento de la 

mayoría de los cuerpos celestes.  

Desde los postulados deterministas de la física clásica, se asumía que todos 

los eventos están causados por otros anteriores y que esta causalidad es expresable 

en términos matemáticos. De ahí la extrema confianza de Pierre-Simon Laplace 

(1814), matemático y astrónomo francés que llegó a afirmar: “Hemos de considerar 

el estado actual del universo como el efecto de su estado anterior y como la causa 

del que ha de seguirle [...] si existiera una entidad capaz de conocer en un instante 

determinado la posición y velocidad de todas las partículas del universo, conocería 

todo el futuro y todo el pasado”. 

Sin embargo, con el desarrollo de la mecánica cuántica se fue diluyendo la 

certeza de alcanzar el conocimiento absoluto. El principio de incertidumbre de 

Heisenberg (1926) establece la imposibilidad de que determinados pares de 

magnitudes físicas observables y complementarias, como la posición y el momento 

lineal de una partícula, sean conocidas simultáneamente y con precisión absoluta. 

Este principio supone un cambio esencial en nuestra concepción de la naturaleza del 

Universo, ya que se abandona toda posibilidad de alcanzar un conocimiento 

absolutamente preciso, y se admite en su lugar la naturaleza probabilística del 

Universo.  

Curiosamente, la consideración de este campo de probabilidades es lo que ha 

permitido a la mecánica cuántica ofrecer una descripción más precisa del 



40 

 

comportamiento de las partículas subatómicas y otros fenómenos como los agujeros 

negros. Como explica Romero Rochín (2015), para la mecánica cuántica no existe el 

concepto de causalidad tal como lo entiende la física clásica. En la mecánica cuántica,  

 

[…] si conocemos una causa, con el máximo posible conocimiento de su 

realización en un momento dado, existe en general un número indefinido de 

posibles efectos de los cuales no podemos saber cuál ocurrirá. No sólo eso, nos 

dice rigurosamente que tal incertidumbre no es un problema de nuestra falta o 

incapacidad de conocimiento o de experimentación. Nos dice, 

contundentemente, que la naturaleza así es y que no hay nada qué hacer. (p. 3) 

 

En cuanto a la inteligencia artificial, si partimos de una postura estrictamente 

determinista en la que a toda causa corresponde un efecto único y bien delimitado, 

ello implicaría que la inteligencia humana sólo puede surgir de una causa única y 

bien determinada, en este caso el cerebro humano. Por tanto en esta tesis nos 

decantamos por un mecanicismo no determinista, una apertura de posibilidades 

desde la que consideramos que así como una sola causa puede originar diversos 

efectos, también es posible alcanzar el nivel de la inteligencia humana a partir de 

mecanismos diferentes, ya sean biológicos o artificiales.  

Lo que se encuentra en juego es una visión más amplia de la realidad. Al 

contrario de lo que sostendría el determinismo, la naturaleza no “obedece” leyes 

físicas y matemáticas; son nuestras teorías las que se ajustan o no al comportamiento 

observado en el Universo. Es nuestra interpretación matemática la que se debe 

ajustar a la naturaleza, incluso si ello implica renunciar a la idea de un orden 

absoluto y geométrico, y reivindicar el papel preponderante del azar y caos. En la 

medida en que este modelo es más cercano a los fenómenos que observamos, la 

teoría no sólo permite predecir los comportamientos que se observan en la 

naturaleza, sino también modelarlos y recrearlos. Las matemáticas no son el 

lenguaje de la naturaleza, sino la interpretación que la ciencia propone para 

entenderla. Lo que está a prueba con la creación de la inteligencia artificial es si tal 



41 

 

entendimiento es lo suficientemente profundo para replicar por medios y 

herramientas tecnológicas el comportamiento de los organismos vivos, incluyendo 

aquellos fenómenos que no comprendemos por completo, como la mente y la 

consciencia. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



42 

 

Capítulo 2 

Inteligencia artificial, ¿el principio del fin? 

 

Como hemos visto en el capítulo anterior, aún no existen las condiciones técnicas 

para alcanzar a corto plazo la inteligencia artificial general o fuerte, pero es un 

proyecto que se encuentra en curso, y todo apunta a que en algún momento 

alcanzará su meta. En este capítulo abordaremos cuáles son las perspectivas en este 

probable futuro.  

En general, las posturas sobre la inteligencia artificial y sus consecuencias en 

nuestra sociedad se pueden dividir en dos polos contrapuestos: la IA como la 

próxima gran revolución tecnológica que permitirá al hombre trascender sus límites 

mediante la creación de nuevos seres pensantes que nos ayudarán a resolver los 

problemas que enfrentamos como humanidad; o bien, la IA como la culminación de 

un proyecto científico-tecnológico desbordado, una nueva era en la que los humanos 

seremos suplantando por las máquinas, perspectiva que abordaremos con mayor 

profundidad. Con algunos matices, estas dos posturas son representadas 

respectivamente por el filósofo y padre de la cibernética Norbert Wiener (1894-1964), 

y el filósofo y sociólogo francés Jean Baudrillard (1929-2007), quienes nos servirán 

de guía en esta prospectiva, junto con otros autores complementarios. 

 

2.1 Tecnología, ilusión y destrucción 

En su libro El crimen perfecto (1995) Baudrillard resalta los efectos nocivos del 

desarrollo acelerado de la tecnología, incluyendo la digitalización y la inteligencia 

artificial. Las tecnologías actuales son la consecuencia de un proceso histórico-social 

mucho más amplio, que ancla sus raíces en un tiempo mítico marcado por el 

surgimiento del lenguaje. De acuerdo con el filósofo francés:  



43 

 

Si no existieran las apariencias, el mundo sería un crimen perfecto, es decir, sin 

criminal, sin víctima y sin móvil. […] Pero, precisamente, el crimen nunca es 

perfecto, pues el mundo se traiciona por las apariencias, que son las huellas de 

su inexistencia, las huellas de la continuidad de la nada, ya que la propia nada, 

la continuidad de la nada, deja huellas. Y así es como el mundo traiciona su 

secreto. Así es como se deja presentir, ocultándose detrás de las apariencias. 

(1995, p. 11) 

 

Acompañemos a Baudrillard siguiendo las huellas de este crimen, los huecos y 

marcas que va dejando la modernidad. La clave es el estudio del mundo 

contemporáneo a partir de la desaparición de algo y la aparición de la nada, que 

como veremos no son procesos equivalentes por completo. Un análisis por lo tanto 

no sólo de las nuevas maneras en que habitamos nuestra época, sino también de lo 

que se ha sustraído a ella y las formas de sustraerlo: “Esto es la historia de un crimen, 

del asesinato de la realidad. Y del exterminio de una ilusión, la ilusión vital, la 

ilusión radical del mundo. Lo real no desaparece en la ilusión, es la ilusión la que 

desaparece en la realidad integral” (Baudrillard, 1995, p. 9). En los siguientes 

párrafos habremos de ser cautos con el concepto de realidad, ya que Baudrillard se 

desplaza entre cuatro significados diferentes: 1) lo real como universo previo al 

hombre; 2) el mundo creado por el lenguaje; 3) la realidad como un conjunto objetivo 

de leyes planteadas por la ciencia; y 4) la hiperrealidad como una realidad técnica 

que se acrecienta a sí misma y desplaza al ser humano.  

De cualquier forma, el hilo conductor del análisis de Baudrillard es claro y 

podría resumirse de la siguiente manera: a contracorriente de la perspectiva 

ilustrada, que propone combatir las sombras de la ilusión en aras de revelar una 

verdad luminosa y lógica, para Baudrillard el mundo humano es una ilusión vital 

necesaria, y la destrucción de esta ilusión por parte de la ciencia y la tecnología no 

es necesariamente benéfica. El crimen que señala Baudrillard es doble: en primer 

lugar, un crimen mítico, la sustitución de un mundo real por un mundo de 

apariencias inaugurado por el lenguaje; y en un segundo momento el crimen propio 



44 

 

de nuestra época, el exterminio de la ilusión vital, un crimen del cual son cómplices 

los desarrollos técnicos actuales como la inteligencia artificial. En cuanto crimen que 

pertenece a tiempos míticos, el asesinato de la realidad es un acto fértil que permite 

la constitución del mundo humano: “es la energía de este crimen, como la del 

estallido final, la que se distribuirá por el mundo, hasta su eventual agotamiento. 

Ésta es la visión mítica del crimen original, la de la alteración del mundo en el juego 

de la seducción y las apariencias, y de su ilusión definitiva” (Baudrillard, 1995, p. 

12) 

Este primer crimen, el que da origen al mundo humano, es la sustitución de 

la realidad por el signo, ya sea lingüístico (acústico y gráfico) o visual (imagen, letra 

y símbolo). Si consideramos que lo esencial de este proceso es la sustitución de un 

elemento por otro diferente, también podríamos afirmar que el mundo humano 

inicia con la invención de la técnica, al sustituir el cuerpo (la mano) por el objeto (la 

herramienta), como en la famosa escena del filme de Kubrick, 2001: Odisea al espacio 

(1968), en donde los homínidos descubren el uso de un hueso como artefacto. Otro 

parteaguas es el desarrollo la agricultura, el momento en que dejamos de ser 

animales nómadas pertenecientes al mundo, y pasamos a transformarlo y 

adueñarnos de él. En esta misma línea se puede considerar el descubrimiento y 

manejo del fuego, un elemento divino que nos separa de los animales y nos equipara 

con los dioses, de acuerdo al mito de Prometeo. En estos ejemplos, se revela que la 

técnica no es simplemente “ciencia aplicada”, sino que la técnica –comenzando por 

el propio lenguaje– inaugura un modo nuevo de conocimiento y de habitar el 

mundo, entendido no como un real absoluto, sino como construcción humana. 

En todos estos casos, al transformar un objeto en otra cosa, no sólo creamos 

en este una segunda naturaleza útil-funcional, sino también una nueva naturaleza 

simbólica. Una vara puede servir como arma y herramienta, pero también como 

cetro, representando el poder. Así, la pregunta de fondo no es para qué sirve la 



45 

 

inteligencia artificial, sino qué simboliza su desarrollo como presunta cima de toda 

la evolución técnica.  

Para contestarla, es necesario retroceder con Baudrillard hasta tiempos 

míticos. La constitución del mundo humano es el primer crimen que, en su intento 

de hacerlo accesible, oculta el mundo inmanente, aquel en donde “todo animal está 

en el mundo como agua dentro del agua” como expresa Bataille en Teoría de la 

religión (1973). Este primer crimen es necesario para fundar el universo simbólico, ya 

que el mundo nunca se nos presenta en su realidad (entendida como la cosa-en-sí 

kantiana), sino sólo como ilusión. Porque sólo en la ilusión podemos vivir: “La 

ilusión radical es la del crimen original, por el cual el mundo es alterado desde el 

inicio, jamás idéntico a sí mismo, jamás real. El mundo sólo existe gracias a esta 

ilusión definitiva que es la del juego de las apariencias, el lugar mismo de la 

desaparición incesante de cualquier significación y de cualquier finalidad”. 

(Baudrillard, 1995, p. 20) En las palabras de Baudrillard resuena un eco de las ideas 

de Georges Bataille (1973):  

Nada, a decir verdad, nos está más cerrado que esa vida animal de la que hemos 

salido. Nada es más extraño a nuestra manera de pensar que la tierra en el seno 

del universo silencioso y no teniendo ni el sentido que el hombre da a las cosas, 

ni el sinsentido de las cosas en el momento en que quisiéramos imaginarlas sin 

una conciencia que las reflejase. En verdad, nunca podemos más que 

arbitrariamente figurarnos las cosas sin la conciencia, puesto que nosotros, 

figurarse, implican la conciencia, nuestra conciencia, adhiriéndose de una 

manera indeleble a su presencia. (p. 24) 

 

Sin embargo, no debemos caer en el error de considerar que tal ilusión vital aniquila 

el imperio de lo real; como señala Baudrillard “lo real no desaparece en la ilusión”. 

La ilusión vital no anula el mundo inmanente, ni tampoco lo vuelve transparente, 

sino que es la manera en que lo habitamos. La ilusión sería constitutiva del mundo 

humano, la piel y no sólo máscara de la realidad, nuestro mundo interpretado, como 

lo llama Rilke en las Elegías de Duino (1923): “E incluso las bestias, astutas, se percatan 

de que es torpe, inseguro, nuestro paso que yerra por un mundo interpretado”. La 



46 

 

ilusión nos permite vivir sobre un mundo que suponemos anterior y real, a costa de 

un desfase, una fisura y una angustia que se verá acrecentada drásticamente en 

nuestros tiempos. 

De ahí que paradójicamente, al tiempo que nos hace habitable el mundo, la 

creación de esta ilusión también despierta en nosotros una inquietud por acercarnos 

a las cosas en su “esencia”, a ese mundo puro que creemos haber dejado atrás: “el 

hecho de que todo se esconda detrás de su propia apariencia y que, por tanto, no sea 

jamás idéntico a sí mismo, es la ilusión material del mundo. Y ésta sigue siendo, en 

el fondo, el gran enigma, el que nos sume en el terror y del que nos protegemos con 

la ilusión formal de la verdad” (Baudrillard, 1995, p. 13). Pero de acuerdo con el 

filósofo francés la alternativa no es un mejor camino:  

Nos movemos entre una ilusión y una verdad a cuál más insoportables. Pero ¿es 

posible que la verdad sea aún más insoportable, y deseemos finalmente la 

ilusión del mundo, aunque nos alcemos contra ella con todas las armas de la 

verdad, la ciencia y la metafísica? 

[…] Que no podamos soportar su ilusión ni su apariencia pura forma parte 

del mundo. Tampoco soportaríamos mejor, si tuviera que existir, su verdad 

radical y su transparencia. (Baudrillard, 1995, pp. 21, 13) 

 

Este radical alejamiento de lo real crea una zona vedada para siempre, un enigma 

irresoluble, un universo no asimilable por la razón, porque es anterior a ésta. Lo 

sagrado como la plenitud de lo real no sólo resulta inaccesible al común de los 

mortales, sino que su experiencia puede resultar fatal, como nos enseña Rilke (1923):  

Y si un ángel inopinadamente me ciñera contra su corazón,  

la fuerza de su ser me borraría;  

porque la belleza no es sino el nacimiento de lo terrible:  

un algo que nosotros podemos admirar y soportar  

tan sólo en la medida en que se aviene, desdeñoso, a existir, sin destruirnos. 

Todo ángel es terrible.  

 

Precisamente la manera que la modernidad propone para cerrar esta brecha, para 

reparar esta fisura entre nuestro mundo ilusorio y el mundo “verdadero” es el uso 



47 

 

(o abuso) de la ciencia y la técnica, hijas de la razón, que parten del presupuesto de 

que para ser verdad el mundo debe ser objetivo y lógico. Pero la ciencia no agota el 

sentido y el saber de la experiencia vital humana. En La condición posmoderna (1979), 

Lyotard sostiene que “el saber científico es una clase de discurso”, el dominante en 

la modernidad enfrentado a otros saberes como el mito o el arte: “En principio, el 

saber científico no es todo el saber, siempre ha estado en excedencia, en competencia, 

en conflicto con otro tipo de saber, que para simplificar llamaremos narrativo” (p. 

22). Para Lyotard (1979) la ciencia es un discurso del saber entre muchos otros 

posibles, con la notable diferencia de caracterizarse por ser excluyente, al admitir 

sólo una verdad posible y negar las otras formas de saber narrativo:  

El científico se interroga sobre la validez de los enunciados narrativos y constata 

que estos nunca están sometidos a la argumentación y a la prueba. Los clasifica 

en otra mentalidad: salvaje, primitiva, subdesarrollada, atrasada, alienada, 

formada por opiniones, costumbres, autoridad, prejuicios, ignorancias, 

ideologías. Los relatos son fábulas, mitos, leyendas, buenas para las mujeres y 

los niños. En el mejor de los casos, se intentará que la luz penetre en ese 

oscurantismo, civilizar, educar, desarrollar. (p. 55) 

 

La postura científica suele olvidar que el mito y la ilusión mantienen una función 

vital en las sociedades humanas no por ser verdaderos, sino por su potencia 

simbólica, elemento básico para otorgar unidad y sentido a cualquier comunidad 

humana. Por su parte, la meta de la ciencia y tecnología no apunta en primer término 

a la esfera vital –por mucho que en el discurso político se insista en sus “beneficios 

sociales”–, sino a la optimización y eficiencia de los procesos en sí mismos. Con su 

pensamiento objetivado y objetivador, la ciencia se erige como el garante de lo que 

debe ser considerado real y como la única forma de pensamiento válida. Pero a su 

vez, necesita legitimarse a sí misma: “En su origen, la ciencia está en conflicto con 

los relatos. Medidos por sus propios criterios, la mayor parte de los relatos se revelan 

fábulas. Pero, en tanto que la ciencia no se reduce a enunciar regularidades útiles y 

busca lo verdadero, debe legitimar sus reglas de juego. Es entonces cuando mantiene 



48 

 

sobre su propio estatuto un discurso de legitimación, y se la llama filosofía” 

(Lyotard, 1979, p. 9). 

La ciencia busca legitimarse a sí misma de manera recursiva, esto es, 

recurriendo a las mismas ideas de razón y progreso que ella sostiene, como los 

cuatro elefantes que sostienen al mundo encima de una tortuga, que es a su vez 

sostenida por una serpiente que se muerde la cola... sosteniéndose a sí misma. La 

ciencia moderna –o más específicamente, el discurso oficial sobre la ciencia– ha 

olvidado que también es un mito, la ilusión de haber alcanzado la realidad objetiva. 

Se olvida que ya Gödel en 1931, con sus teoremas de la incompletitud, ha 

demostrado que un sistema lógico matemático, como pretende serlo gran parte de 

la ciencia, no puede ser completo y consistente a la vez. En otras palabras, un sistema 

lógico formal no puede explicarlo absolutamente todo y estar libre de 

contradicciones. En realidad, los sistemas lógicos y matemáticos dependen de 

axiomas, proposiciones que parecen completamente evidentes y sirven de base para 

el desarrollo de una teoría, pero que en sí mismas son indemostrables, como también 

lo son el motor inmóvil de Aristóteles y el yo cartesiano. En cierto sentido, los 

axiomas son similares a los dogmas religiosos, con la notable diferencia de que en la 

ciencia debería ser posible partir de nuevos axiomas. 

En el caso del discurso sobre la ciencia moderna, podríamos decir que su 

axioma –convertido en dogma de la civilización– es que el progreso técnico conlleva 

necesariamente el progreso humano. Tal suposición nos brinda un punto de 

referencia hacia dónde avanzar, unas coordenadas de sentido y un centro en el cual 

refugiarnos: mientras la ciencia y técnica avancen, nuestros problemas serán 

finalmente solucionados y todo estará bien. Por supuesto, la historia reciente se ha 

encargado de demostrar que tal proposición es falsa.  

A esta ecuación fallida debemos agregar un concepto central en el 

capitalismo: el profit o rentabilidad financiera, esto es, obtener más ganancias con 

menos inversión, una manera elegante de pronunciar codicia. En última instancia, 



49 

 

los beneficios que se esperan de la ciencia y la tecnología no son beneficios sociales, 

sino económicos. Sólo así es posible explicar que las tecnologías como las energías 

renovables, única vía ante el cambio climático, o los avances médicos que podrían 

salvar millones de vidas en países en desarrollo, no sean ampliamente utilizados por 

ser considerados “poco rentables”.  

 

2.2 La posmodernidad que no fue 

Tal desencanto de la modernidad y la crisis de los relatos narrativos es lo que 

propone Lyotard (1979) como núcleo de la posmodernidad: 

Simplificando al máximo, se tiene por «postmoderna» la incredulidad con 

respecto a los metarrelatos. […] La función narrativa pierde sus functores, el 

gran héroe, los grandes peligros, y el gran propósito. Se dispersa en nubes de 

elementos lingüísticos narrativos, cada uno de ellos vehiculando consigo 

valencias pragmáticas sui generis. 

Los decididores intentan, sin embargo, adecuar esas nubes […] a una lógica 

que implica la conmensurabilidad de los elementos y la determinabilidad del 

todo. […] Esta lógica del más eficaz es, sin duda, inconsistente a muchas 

consideraciones […] ¿Dónde puede residir la legitimación después de los 

metarrelatos? El criterio de operatividad es tecnológico, no es pertinente para 

juzgar lo verdadero y lo justo. (p. 10-11)  

 

Para la crítica posmoderna es claro que el criterio científico-técnico no es pertinente 

ni consistente como parámetro de la vida humana, pero esto no significa que no se 

continúe aplicando a mansalva en la sociedad contemporánea. Es verdad que surgen 

miles de movimientos reivindicando los derechos de las minorías, microfísicas del 

poder que actúan de manera localizada, pequeños espacios y momentos en los que 

recuperamos la ilusión de una vida auténtica y digna. Pero los dos grandes relatos 

que sustentan nuestra época, el capitalismo como único modo de producción e 

intercambio, y el progreso de la ciencia y la tecnología como condición benéfica y 

necesaria, permanecen vigentes. En contraste, Bruno Latour propone que Nunca 

fuimos modernos (1991):  



50 

 

Con el adjetivo moderno se designa un régimen nuevo, una aceleración, una 

ruptura, una revolución del tiempo. Cuando las palabras «moderno», 

«modernización», «modernidad» aparecen, definimos por contraste un pasado 

arcaico y estable. Además, la palabra siempre resulta proferida en el curso de 

una polémica, en una pelea donde hay ganadores y perdedores, Antiguos y 

Modernos. Moderno, por lo tanto, es asimétrico dos veces: designa un quiebre 

en el pasaje regular del tiempo, y un combate en el que hay vencedores y 

vencidos. Si hoy en día tantos contemporáneos vacilan en emplear ese adjetivo, 

si lo calificamos mediante preposiciones, es porque no nos sentimos tan seguros 

de mantener esa doble asimetría: ya no podemos designar la flecha irreversible 

del tiempo ni atribuir un premio a los vencedores […] De ahí proviene el 

escepticismo llamado curiosamente posmoderno, aunque no sepa si es capaz de 

reemplazar para siempre a los modernos. (pp. 27-28) 

 

Aunque compartimos la incertidumbre de Latour, en esta tesis consideramos que 

nunca hemos sido posmodernos, y que sí existe un vencedor: la historia reciente 

parece indicar que el proceso de modernidad continúa firme en una misma 

dirección, irreversible. El premio, por supuesto, es económico y queda reservado 

para las élites, mientras a los demás nos queda el consuelo de la crítica y la denuncia. 

O quizá la posmodernidad es un lujo que sólo pueden darse los países de primer 

mundo con un elevado desarrollo industrial, desencantados de las promesas de la 

técnica, mientras que el resto de las naciones seguimos embelesados con el sueño 

del progreso, en una modernidad tardía. En todo caso, al proceso de la modernidad 

no parece importarle mucho las críticas de los intelectuales, ni el desencanto de 

millones de seres humanos en situación de pobreza extrema y al borde de la muerte. 

Como Lyotard (1979) destaca, lo único que le importa al sistema es perfeccionar su 

funcionamiento: “La armonía de las necesidades y las esperanzas de individuos o 

grupos con las funciones que aseguran el sistema sólo es un componente adjunto de 

su funcionamiento; la verdadera fiabilidad del sistema, eso para lo que él mismo se 

programa como una máquina inteligente, es la optimización global de sus inputs con 

sus outputs, es decir, su performatividad” (p. 30). 



51 

 

Como bien señala Lyotard, en la modernidad el sistema trabaja para alcanzar 

su propio perfeccionamiento, ya sea hacer coches o exterminar seres humanos. La 

denuncia no es falaz; entre las grandes potencias económicas, una parte significativa 

del presupuesto destinado a ciencia y tecnología, incluyendo el desarrollo de la IA, 

se encuentra catalogado en el ámbito de la investigación militar: cómo matarnos 

mejor y más rápido. Bruno Latour (1991) lo explica así: 

Al querer desviar la explotación del hombre por el hombre a una explotación de 

la naturaleza por el hombre, el capitalismo multiplicó indefinidamente ambas. 

Lo reprimido retorna, y lo hace por partida doble: las multitudes que querían 

salvarse de la muerte vuelven a caer por centenares de millones en la miseria; 

las naturalezas, a las que se quería dominar por completo, nos dominan de 

manera también global amenazándonos a todos. Extraña dialéctica, que hace del 

esclavo dominado el amo y poseedor del hombre, y nos enseña de pronto que 

inventamos a los ecocidas al mismo tiempo que las hambrunas a gran escala. (p. 

25) 

 

Tal vez un error de la crítica posmoderna sea subestimar la inercia del sistema 

moderno: su masa es tal que continuará en movimiento mucho tiempo después de 

que las ideas que la impulsan (ciencia y capitalismo) hayan sido desacreditadas. El 

sistema es tan enorme que es capaz de reinventarse y absorber cualquier idea 

contraria, e incluso se asemeja a la energía oscura, pues en lugar de reducir su 

velocidad acelera su expansión hasta desgarrarlo todo: hipermodernidad, y no 

posmodernidad. 

De acuerdo a la tradición judeocristiana –que representa junto a la cultura 

grecolatina una de las raíces de nuestra civilización occidental moderna– el trabajo 

fue el primer castigo impuesto por Yahvé:  

Al hombre le dijo: «Por haber escuchado la voz de tu mujer y comido del árbol 

del que yo te había prohibido comer, maldito sea el suelo por tu causa: sacarás 

de él el alimento con fatiga todos los días de tu vida. Te producirá espinas y 

abrojos, y comerás la hierba del campo. Comerás el pan con el sudor de tu rostro, 

hasta que vuelvas al suelo, pues de él fuiste tomado. Porque eres polvo y al 

polvo tornarás.» (Gn. 3: 17-19, ed. Desclée De Brouwer) 



52 

 

 

La promesa de la técnica y el progreso era ofrecernos una vida libre de trabajo y 

regresarnos al paraíso terrenal, pero sólo cumplió la mitad: como a los tejedores 

ingleses del siglo XIX, el progreso ciertamente nos liberó del trabajo, pero no nos 

ofreció ningún paraíso. A pesar del discurso de los grandes beneficios que nos han 

traído la ciencia y la tecnología, en ningún momento se considera la posibilidad de 

que estos sean gratuitos: dentro de un sistema regido por el capitalismo, el progreso 

queda reservado para quienes puedan comprarlo, lo cual es imposible sin un trabajo 

remunerado, un trabajo que desaparece gracias al progreso. 

Por eso, en una sociedad marcada fuertemente por la meritocracia, que 

rechaza la generosidad espontánea y exige que todo sea ganado a base de esfuerzo, 

el despojarnos del trabajo parece más una segunda maldición: arrancados del 

paraíso, ahora somos arrancados de la propia tierra. El trabajo nos transformó en 

esclavos, pero progreso no nos ha convertido en seres libres que se dedican a 

actividades espirituales y artísticas, sino en desempleados, ciudadanos de segunda 

clase, excluidos y pobres. Como Chaplin en Tiempos modernos (1936), el hombre sólo 

es un engranaje del mecanismo económico y social, y cada vez se revela más 

innecesario para su funcionamiento. 

Con estos elementos podemos realizar un primer intento de respuesta a la 

pregunta antes planteada: qué simboliza el desarrollo de la IA como presunta cima 

de toda la evolución técnica. Consideramos que el desarrollo de la inteligencia 

artificial es la prueba de que el proyecto moderno sigue vigente; la ciencia es un 

camino que sólo puede ir hacia adelante, aún si se dirige al abismo. Si la máquina 

despojó al obrero del único bien que le quedaba, su fuerza de trabajo, la inteligencia 

artificial terminará por desplazar cualquier rastro de humanidad que necesite el 

sistema para funcionar.  

Redimidos del trabajo, el siguiente paso es la inteligencia artificial que nos 

librará de la fatigosa tarea de pensar. Esto ya es un hecho en los avanzados 



53 

 

algoritmos de búsqueda que utilizan las grandes compañías de internet. No hace 

falta conocer los términos exactos, basta con tener una idea vaga e introducir los 

primeros caracteres para que el sistema nos arroje al instante millones de resultados 

en los que encontraremos aquello que no supimos pensar con claridad. El problema 

reside en que tal información es proporcionada por una empresa privada, y por lo 

tanto es ella la que moldea nuestra visión del mundo. Además de este peligroso 

monopolio como puerta de acceso a la información, otros dos problemas asociados 

a las recomendaciones automáticas son las burbujas de filtro y cámaras de eco: al 

aprender de aquellas páginas que elegimos, el algoritmo de búsqueda comienza a 

mostrarnos sólo la información que coinciden con nuestros intereses y prejuicios, 

descartando la posibilidad de acceder a posturas divergentes a la nuestra. 

Las consecuencias de estos procesos automáticos son una pérdida evidente 

de cualidades o capacidades humanas: con un universo de información en la palma 

de la mano y a un click de distancia, no es necesario guardar en la memoria ni 

siquiera los números de teléfono de nuestros seres más cercanos; quizá en el futuro 

no hará falta saber ni siquiera sus nombres. Esta denuncia no es nueva; ya Platón en 

el Fedro la advierte respecto a la invención de la escritura, en la respuesta del rey 

Thamus al dios egipcio Theuth:  

¡Oh artificiosísimo Theuth! A unos les es dado crear arte, a otros juzgar qué de 

daño o provecho aporta a los que pretenden hacer uso de él. Y ahora tú, 

precisamente, padre que eres de las letras, por apego a ellas, les atribuyes 

poderes contrarios a los que tienen. Porque es obvio lo que producirán en las 

almas de quienes las aprendan, al descuidar la memoria, ya que, fiándose de lo 

escrito, llegarán al recuerdo desde fuera, a través de caracteres ajenos, no desde 

dentro, desde ellos mismos y por sí mismos. No es, pues, un fármaco de la 

memoria lo que has hallado, sino un simple recordatorio. Apariencia de 

sabiduría es lo que proporcionas a tus alumnos, que no verdad. Porque 

habiendo oído muchas cosas sin aprenderlas, parecerá que tienen muchos 

conocimientos, siendo, al contrario, en la mayoría de los casos, totalmente 

ignorantes, y difíciles, además, de tratar porque han acabado por convertirse en 

sabios aparentes en lugar de sabios de verdad. (p. 399) 

 



54 

 

Respecto a estas críticas de corte pesimista, y señalando de manera específica a 

Baudrillard, Lyotard (1979) señala: 

De esta descomposición de los grandes relatos, se sigue eso que algunos 

analizan como la disolución del lazo social y el paso de las colectividades 

sociales al estado de una masa compuesta de átomos individuales lanzados a un 

absurdo movimiento browniano [aleatorio]. Lo que no es más que una visión 

obnubilada por la representación paradisíaca de una sociedad «orgánica» 

perdida. (p. 36) 

 

En defensa de Baudrillard, y sin caer en el lugar común de que todo tiempo pasado 

fue mejor, habría que recordar que el hombre como especie ha habitado la Tierra por 

más de 300 mil años, y tan sólo en los últimos 200 años a partir de la Revolución 

Industrial hemos tenido un mayor impacto negativo sobre el planeta que en todos 

los milenios anteriores, mientras la brecha entre las élites económicas y las clases 

populares se ha vuelto cada vez más profunda. Aunque la técnica no sea exclusiva 

de la época moderna es claro que el refinamiento de la máquina representa un punto 

de quiebre en nuestra relación con la naturaleza y entre nosotros mismos. Desde esta 

perspectiva, el ludismo que pretendía destruir a las máquinas y el anarco-

primitivismo que reivindica el vivir nómada no parecen tan descabellados. En 

cuanto a los últimos avances técnicos, Lyotard (1979) advierte: 

Es razonable pensar que la multiplicación de las máquinas de información afecta 

y afectará a la circulación de los conocimientos tanto como lo ha hecho el 

desarrollo de los medios de circulación de hombres primero (transporte), de 

sonidos e imágenes después (media). En esta transformación general, la 

naturaleza del saber no quedará intacta. No puede pasar por los nuevos canales 

y convertirse en operativa, a no ser que el conocimiento pueda ser traducido en 

cantidades de información. Se puede, pues, establecer la previsión de que todo 

lo que en saber constituido no es traducible de ese modo será dejado de lado. (p. 

15) 

 

En pocas palabras, sólo aquel saber que cumpla una lógica matemática, capaz de 

expresarse en bits, será considerado como nuestra realidad, dejando fuera todo 



55 

 

discurso sobre el sentir, los afectos, la experiencia estética, lo espiritual y lo inefable. 

Esta búsqueda científica, formal, casi obsesiva de la verdad, será la que termine por 

desplazar la ilusión vital, poniendo en jaque no sólo las construcciones simbólicas 

humanas, sino a la especie misma.  

Como Lyotard con el concepto de discurso dominante, lugar ocupado en 

nuestro mundo contemporáneo por el capitalismo y el saber científico, Baudrillard 

también revela que este intento de erigir un pilar central para dar un sentido lógico 

al mundo (a partir del yo cartesiano, la razón y la ciencia) no deja de ser una nueva 

ilusión, que en lugar de quitar el velo del mundo lo cubre con otro manto aún más 

denso: “Todo lo que se proyecta más allá de esta ilusión [vital], de esta evidencia 

accidental del mundo, que lo aleja para siempre de su sentido y de su origen, no es 

más que una fantasía justificativa” (Baudrillard, 1995, p. 21). Tal es el crimen de la 

modernidad, la construcción de una realidad a la medida, de crecimiento acelerado 

y automático, que aniquila cualquier otro proyecto de sentido o de pensamiento 

alterno, una realidad tan densa que Baudrillard (1995) denomina hiperrealidad. 

Vivimos en la ilusión de que lo real es lo que más falta, cuando ocurre lo 

contrario: la realidad ha llegado a su colmo. A fuerza de proezas técnicas, hemos 

alcanzado tal grado de realidad y de objetividad que podemos hablar incluso de 

un exceso de realidad que nos deja mucho más ansiosos y desconcertados que 

el defecto de realidad, que por lo menos podíamos compensar con la utopía y lo 

imaginario, mientras que para el exceso de realidad no existe compensación ni 

alternativa. No existe negación ni superación posibles, ya que estamos más allá.  

[…] Toda la modernidad ha tenido por objetivo el advenimiento de este 

mundo real, la liberación de los hombres y de las energías reales, enfocadas 

hacia una transformación objetiva del mundo, más allá de todas las ilusiones 

cuyo análisis crítico ha alimentado la filosofía y la práctica. Hoy, el mundo es 

más real de lo que esperábamos.  (pp. 91-92) 

 

La crítica de Baudrillard respecto a los avances técnicos nos permite conectar sus 

ideas con las consecuencias del desarrollo de la IA. Para Baudrillard (1995) el 

panorama es claro: 



56 

 

Estamos en plena ilusión de la finalidad de la técnica como extensión del hombre 

y de su poder, en plena ilusión subjetiva de la técnica. Pero hoy este principio 

operativo es derrotado por su misma extensión, por esta virtualidad sin freno, 

que supera las leyes de la física y la metafísica.  

Así todas nuestras tecnologías sólo serían el instrumento de un mundo que 

creemos dominar, cuando él es el que se impone a través de un equipo del que 

sólo somos meros operadores. […] A través de la técnica, tal vez sea el mundo 

el que se ríe de nosotros, el objeto que nos seduce con la ilusión del poder que 

tenemos sobre él. (pp. 100-101) 

 

El hombre ya no es fin en sí mismo, sino sólo un eslabón en la cadena de producción, 

un paso en el camino hacia un mundo dominado por los objetos. Giovanni Papini lo 

vislumbra en Gog (1931), en su ficticia “Visita a Ford”. Al explicar su método de 

producción, el empresario estadounidense le revela:  

El asunto no es desarrollar una industria, sino llevar a cabo un gran experimento 

intelectual y político. […] el ideal supremo es el siguiente: Fabricar sin ningún 

operario una cantidad cada vez mayor de artículos que cuesten lo menos posible. Soy un 

utopista, pero no un loco y debo admitir que aún pasarán algunas decenas de 

años antes de que se llegue a mi ideal. Sin embargo, me preparo para ese día y 

construyo en Detroit una nueva fábrica que se llama La Solitaria. Una verdadera 

joya, un sueño, un milagro, en pocas palabras, la fábrica donde no habrá nadie. 

Al ser terminada y cuando haya sido equipada con las máquinas del más 

reciente modelo, […] no se necesitarán obreros. De vez en cuando, un ingeniero 

las visitará brevemente, echará a andar algunos engranajes y se marchará. Del 

resto se encargarán las máquinas por sí solas que trabajarán no únicamente por 

el día, como lo hacen ahora los hombres, sino también toda la noche e incluso 

los domingos. […] 

Soy el místico desinteresado de la producción y la venta. […] Mi ambición, 

científica y humanitaria, es la religión del movimiento sin fin de la producción 

ilimitada, de la máquina libertadora y dominadora. (pp. 33-36) 

 

Sorprende la predicción de Papini por su exactitud y profundidad. En términos 

prácticos, ya existe esta nueva realidad técnica que no requiere de operadores 

humanos. Se llama Industria 4.0, y consiste en la automatización e interconexión de 

todos los procesos productivos: desde la extracción de los materiales hasta la venta 



57 

 

del producto final, todo es realizado por una extensa red de máquinas. Dicha 

tendencia comienza a extenderse no sólo a la manufactura, sino a todas las 

profesiones, desde la medicina hasta la educación. Bien podríamos decir, 

parafraseando a Hobbes, que el hombre es un lobo que a través de la máquina se 

devora a sí mismo. 

Este avasallador avance de lo técnico frente al mundo de la ilusión vital 

también lo plantea Baudrillard en ¿Por qué todo no ha desaparecido aún? (2007). Si 

Leibniz preguntaba por el ser, el francés cuestiona sobre la nada. Baudrillard 

sostiene a lo largo de este texto que el avance de la técnica se traduce en un proceso 

de desaparición de lo humano, un proceso específico y artificial que está en marcha 

y aún no se ha completado. 

Hablemos entonces del mundo de donde ha desaparecido el hombre. Se trata de 

desaparición, y no de agotamiento, extinción, o exterminio. El agotamiento de 

los recursos y la extinción de las especies son procesos físicos o fenómenos 

naturales. Y ahí radica toda la diferencia: es muy probable que la especie 

humana sea la única que haya inventado un modo específico de desaparición, 

que no tiene nada que ver con la ley de la naturaleza. (p. 11) 

 

La pregunta, sin embargo, queda lejos de ser resuelta: ¿Qué es lo que todavía 

mantiene el mundo de la ilusión humana en pie, a pesar de los funestos presagios? 

¿O acaso seremos, como refleja nuestra amada televisión, una humanidad zombi, 

muertos vivientes que no saben que ya están muertos? Tal parece ser la conclusión 

desalentadora que Baudrillard (2007): 

En efecto, el sujeto se pierde, el sujeto como instancia de voluntad, de libertad, 

de representación, el sujeto del poder, del saber de la historia como aquel 

desaparece, pero deja tras de sí a su espectro, su doble narcisista, un poco como 

el gato dejaba a flotar su sonrisa. El sujeto desaparece, pero en provecho de una 

subjetividad difusa, flotante y sin sustancia, ectoplasma que lo envuelve todo y 

lo transforma en una inmensa superficie de reverberación de una conciencia 

vacía, desencarnada. (p. 20) 

 



58 

 

En todo caso, habremos de tener en cuenta que el proceso de desaparición o 

aparición de la nada que señala Baudrillard se refiere en primer lugar al mundo 

humano, si bien sus consecuencias se extienden a todo lo existente en el planeta. 

Aunque Baudrillard se limita a un análisis crítico de la modernidad, sin abogar por 

ningún modelo ético o moral, en sus textos se trasluce una preocupación por el 

rumbo que ha tomado nuestra sociedad. 

Pero la desaparición del hombre no es necesariamente nociva para la 

naturaleza. Pensemos en Chernóbil, ahora cubierto nuevamente de vegetación y 

fauna silvestre, en donde la naturaleza ha vuelto a demostrar que es capaz de reinar 

ahí donde los humanos fracasan. Si como sostiene el filme Matrix (1999) de las 

hermanas Wachowski somos un cáncer, una plaga en el mundo, nuestra 

desaparición no puede sino reportar beneficios a las demás especies. El asunto no es 

sencillo, pues si consideramos que el hombre en sí mismo es parte de la naturaleza, 

su desaparición es al mismo tiempo un empobrecimiento de ella. 

Por eso para contestar la pregunta de Baudrillard ¿por qué todo no ha 

desaparecido aún?, habría que precisar primero qué significa ese todo. Baudrillard 

se enfoca en la desaparición del mundo humano –tanto en lo simbólico como en lo 

real–, algo comprensible dado que es el mundo que habitamos. Pero no deja de haber 

un sesgo antropocéntrico en equiparar el todo con la experiencia humana. 

Podríamos entonces reformular la cuestión como ¿por qué el mundo de la 

experiencia humana y nuestra especie no han desaparecido aún? La pregunta es por 

supuesto retórica. Baudrillard argumenta que nos dirigimos aceleradamente rumbo 

a la desaparición. El crimen mítico fue la trasmutación de lo real en ilusión, de la 

cosa en palabra e imagen, para después dar paso a la sustitución técnica, hasta llegar 

en la modernidad a la disolución virtual-digital, un mundo simulado ad infinitum. Y 

en la cumbre de la simulación, la desaparición de las experiencias vitales y de la 

propia vida, en favor de la máquina y su lógica implacable. En la novela Un mundo 

feliz (1932) de Aldous Huxley, ubicada en un contexto de una sociedad altamente 



59 

 

avanzada en tecnología, los seres humanos pagan por experiencias vitales, por sentir 

las pasiones de un salvaje. En aras de la eficiencia, quizá en un futuro no muy lejano 

las gafas de realidad virtual serán la única manera de visitar un bosque, y 

necesitaremos de la compañía de un bot para compartir nuestros más profundos 

sentimientos, como en la película Her (2013) de Spike Jonze. 

Si la crítica posmoderna se enfrasca en realizar un análisis lógico de un 

sistema basado en la lógica, podría llegar a un callejón sin salida. Las pretensiones 

de objetividad y neutralidad nos revelan entre líneas el proyecto de un mundo de 

objetos que nos neutraliza. Por el contrario, toda crítica es al mismo tiempo una toma 

de postura frente al mundo y su devenir. Como ya anuncia Nietzsche en Así habló 

Zaratustra (1883/1892), la filosofía debería apostar por una ética que tenga como eje 

la vida misma: “¡Sea vuestro amor a la vida amor a vuestra esperanza más alta: y 

sea vuestra esperanza más alta el pensamiento más alto de la vida!” (p. 44). En la 

naturaleza, la vida no es sólo evitar el sufrimiento y la búsqueda de placer. Ambos 

aspectos no son metas ni fines en sí mismos, como se nos vende en el mundo 

contemporáneo, sino estrategias de la propia vida para su propagación y 

conservación. Una sociedad que sólo busca el placer y la comodidad a través del 

progreso técnico, terminará por enfrentarse a la vida misma, que no puede reducirse 

a estos términos. 

 

2.3 Divergencia entre evolución natural y progreso técnico 

Generalmente se reconoce que la entropía es la tendencia universal al caos y la 

desorganización. Poco se menciona que este caos no es sinónimo de diversidad, sino 

un paso previo hacia la homogeneidad en los niveles más bajos o estables de 

organización, como la tendencia de todos los átomos del universo a transformarse 

en hierro (el elemento más estable de la naturaleza) y alcanzar la temperatura más 

baja posible. Hacia el final de su vida, el universo será una gran masa fría de metal 

que podría colapsar o desgarrarse. 



60 

 

Contrapuesto a la entropía, el principio de autoorganización de la materia 

tiende a crear formas cada vez más complejas y variadas en sistemas locales: la 

gravedad condensa las grandes nubes de polvo en estrellas y planetas, las fuerzas 

físico-químicas vinculan los átomos de distintos elementos en compuestos químicos, 

y las moléculas se organizan en cadenas de aminoácidos y proteínas. La vida sería 

una de las manifestaciones más elevadas de autoorganización. Estos dos principios 

mantienen una danza cósmica, como la que realiza Shiva para destruir el universo 

y permitir que Brahma vuelva a crearlo, mientras Visnú sería el encargado de 

conservarlo. En la naturaleza, creación y destrucción mantiene un equilibrio 

dinámico, que permite la preservación. 

En la evolución natural se pueden observar estos principios en acción: los 

vegetales y algunos tipos de algas y bacterias pueden alimentarse de agua, minerales 

y energía solar que transforman en sus propias estructuras más complejas; otros 

organismos necesitan consumir seres vivos para sobrevivir, utilizando la energía 

contenida en ellos para su propio crecimiento y organización, descomponiendo 

nuevamente a estos seres que les sirven de alimento en elementos básicos, de manera 

que la muerte cumple su función como parte del ciclo de renovación. La vida se 

alimenta de la vida, pero este proceso no se reduce a una lucha de contrarios, sino 

que también se manifiesta en la cooperación entre la propia especie y organismos 

distintos, como la organización de los mamíferos, algunas especies de insectos, e 

incluso de otros seres más simples como los corales. En nuestro propio cuerpo 

tenemos una mayor cantidad de bacterias que de células propias, las cuales son 

indispensables para nuestra vida, ya que protegen nuestra piel de otros 

microorganismos dañinos y nos permiten asimilar los alimentos.  

La evolución es una danza de millones de años de lucha y colaboración, un 

proceso que genera multiplicidad de formas de vida, sin estar guiado por ideas de 

superioridad ni metas trascendentes. Es un movimiento cósmico de adaptación, 

supervivencia, cambio, mutación, azar y extinción. La selección natural, la presión 



61 

 

medioambiental y las mutaciones espontáneas son los factores esenciales que 

permiten la generación de múltiples organismos. Cada uno de ellos representa una 

forma que la vida ha encontrado para habitar nuestro planeta, por lo que no es 

posible afirmar que una especie sea superior a otra. Por eso no es posible sostener 

que biológicamente somos mejores los homo sapiens, con unos 300 mil años en el 

planeta, que las hormigas, con más de 100 millones de años en la Tierra y que 

seguramente continuarán existiendo cuando nos hayamos extinguido. En todo caso, 

algunas especies se encuentran mejor adaptadas a su medio, lo que garantiza su 

supervivencia. Y todo parecer indicar que los seres humanos no nos encontramos 

entre ellas. 

En contraparte, el progreso técnico de la modernidad no puede considerarse 

una extensión o un proceso análogo de la evolución natural, sino más bien el modo 

específico de desaparición humana que anuncia Baudrillard. Mientras que la 

evolución natural es adaptación, cambio y equilibro, el progreso técnico se basa en 

la aceleración de las transformaciones y un concepto de superioridad que no aplica 

para la naturaleza. Los organismos que se encuentran bien adaptados a su medio, 

como las hormigas o las algas, pueden pasar millones de años sin cambio alguno. 

Por el contrario, el progreso técnico –incluyendo la IA– tiende a la novedad por la 

novedad, a la superación sin límites, y su meta es alcanzar la perfección, sin 

vislumbrar que la perfección conlleva la destrucción de lo diferente. En pocas 

palabras, el progreso técnico es la aceleración de la entropía. Lo que nosotros 

denominamos ciudades y civilización ha generado tal grado de destrucción y 

desequilibrio que ha puesto en peligro nuestra supervivencia y la de otras especies. 

Mientras que la vida es heterogénea y cambio constante, la perfección busca 

un estadio final en donde todo lo demás desaparece, hasta volverse el uno, lo 

homogéneo, la negación de la diferencia imperfecta. La perfección, por definición, 

no puede ser múltiple. Por eso una especie perfecta que se basta a sí misma implica 

la desaparición de los seres que considera inferiores o no útiles. Ya no su 



62 

 

transformación en recursos y herramientas, ni siquiera su consumo, sino su 

completo aniquilamiento por resultar innecesarios. Lo irónico es que la especie 

perfecta no es el ser humano, no puede serlo, porque en su alma aún resuenan los 

ecos de su animalidad que lo conectan con el espíritu de la Tierra. A contracorriente 

de las creencias religiosas en un Dios primero, en la modernidad lo único que puede 

aspirar a alcanzar la perfección no es el creador, sino su creación: la máquina. He ahí 

la metafísica de la tecnología, su creencia en un ser superior de metal y silicio. Es el 

castigo por la hybris del progreso: la máquina siempre será citius, altius, fortius.  

Tampoco la ciencia puede continuar dentro de los límites humanos. En 

cuanto el ser humano es imperfecto y la verdad es perfecta, para encontrarla no 

podemos confiar en los sentidos humanos y desarrollamos la tecnología, 

desconfiando de nuestro corazón y manteniendo una fe ciega en lo que nos dicten 

los aparatos de medición precisa. Tal verdad perfecta sólo puede llevar a un mundo 

en donde todo lo imperfecto, incluyendo lo humano, ya no tienen cabida. En 

resumen, una eugenesia de las máquinas. 

La inteligencia en su sentido más básico es una herramienta de supervivencia, 

¿cómo pudo volverse contra la vida misma? Si el tamaño y la fuerza no aseguró la 

supervivencia de los dinosaurios, la inteligencia –natural o artificial– tampoco 

puede asegurar la nuestra. 

 

2.4 El corazón de las máquinas 

Es cierto que el pensamiento filosófico debe ir más allá de los horizontes de una mera 

denuncia, y no tiene como principal propósito mantener una “responsabilidad 

social”. Pero por su propia libertad, el pensamiento filosófico no puede eludir la 

crítica social, si por ella se entiende pensar fuera de los parámetros del establishment 

o los paradigmas de la época. Todo pensamiento es una toma de postura frente al 

mundo. Analizar las consecuencias del progreso y los avances tecnológicos en la 

sociedad, como en el caso de Baudrillard, es por tanto una forma denuncia no 



63 

 

porque se lo proponga como objetivo, sino porque es el cauce natural de su discurso, 

como el de cualquier pensamiento que busca salir de las amarras de la modernidad 

y el culto a la razón. 

Pero la preocupación de Baudrillard por el destino de los humanos nos revela 

un axioma oculto de cualquier ética, una creencia como la Carta robada de Poe (1844), 

tan evidente que nos resulta imposible verla: lo humano y lo vivo deben prevalecer. 

Por supuesto Baudrillard nunca justifica un dominio del hombre sobre la naturaleza, 

pero sí toma partido al considerar mejor un mundo de ilusión humana que un 

mundo artificial y de máquinas. Su postura a favor de la ilusión vital humana y en 

contra de la tecnología desmedida es comprensible y hasta loable. Después de todo, 

la apuesta colectiva de nuestra civilización por la ciencia y la técnica comienza a 

revelarse cada vez más como un suicidio lento e irreversible. Pero es preciso tener 

en claro este indicio de un valor supremo de lo humano para entender mejor el 

pensamiento de otro filósofo, Norbert Wiener, quien señala en sus libros los 

prejuicios que han marcado el estudio de las máquinas y lo artificial. En Dios y gólem, 

S. A. (1964), Wiener critica los presupuestos de superioridad que tenemos al 

compararnos con nuestras creaciones y otros seres vivos, escribiendo con sarcasmo: 

En un estudio de esta especie, debemos desembarazarnos del barniz de prejuicio 

que aparentemente usamos para cubrir la reverencia que rendimos a las cosas 

respetables y sagradas: […] Debemos evitar examinar a Dios y al hombre en el 

mismo instante –eso es blasfemia. Como Descartes, es preciso que mantengamos 

la dignidad del Hombre, considerándolo sobre bases completamente distintas 

de las que usamos para estudiar a los animales inferiores. La evolución y el 

origen de las especies son una profanación de los valores humanos. [...] En modo 

alguno es permisible mencionar al mismo tiempo a los seres vivos y a las 

máquinas. Los seres vivos lo están en todas sus partes; mientras que las 

máquinas están hechas de metales y otras sustancias inorgánicas, sin una fina 

estructura específicamente adecuada para su función intencional o cuasi 

intencional. (p. 11) 

 



64 

 

Tales son las ideas preconcebidas que intenta desmontar Wiener, para quien el 

animal y la máquina son sistemas con un funcionamiento comparable, siguiendo en 

este aspecto la concepción cartesiana de los autómatas, pero dando un paso radical 

al incluir a los seres humanos en este mismo nivel. Así, la diferencia entre los seres 

humanos, animales y máquinas no sería una cuestión cualitativa e infranqueable, 

sino una diferencia cuantitativa que se denomina complejidad, la cual consiste en 

un mayor número de interacciones entre sus terminales nerviosas o circuitos 

electrónicos.  

Para Wiener (1964), la diferencia que se establece entre el hombre y la 

máquina es un prejuicio que tiene su génesis en las creencias religiosas, en particular 

que Dios es superior a su creación, el hombre, y que por tanto el hombre es a su vez 

superior a la máquina:  

En nuestro deseo de glorificar a Dios respecto al hombre y al hombre respecto a 

la materia, resulta natural suponer que las máquinas no puedan hacer otras 

máquinas a su propia imagen; que esto se asocia con una aguda dicotomía de 

los sistemas entre vivos y no vivos; y que incluso se asocia con otra dicotomía 

entre creador y criatura. No obstante, cabría preguntarse si las cosas son así […] 

Hay al menos tres cuestiones en la cibernética que me parecen pertinentes a 

asuntos religiosos. Una de ellas concierne a las maquinas discentes [que piensan 

y aprenden]; otra a las maquinas que se reproducen; y otra, a la coordinación de 

máquina y hombre. (p. 16) 

 

En Dios y gólem, S. A. (1964), Wiener demuestra que como la criatura de la tradición 

judaica es posible construir máquinas con características similares a las que 

presuponemos de los seres vivos, a saber, el aprendizaje autónomo y la 

reproducción. Aunque parezca el guión de alguna película de ciencia ficción, en 

realidad es la meta a la que aspiran las nuevas tecnologías: máquinas que aprenden 

por sí mismas y se reproducen sin necesidad de intervención humana. En este 

contexto la cuestión de fondo que propone Wiener no es si tal tecnología es posible, 

como parece ser el caso, sino por qué la creación artificial debería considerarse 



65 

 

inferior a su creador natural. ¿Llegará el día en que las máquinas pensantes tengan 

“derechos androides”, equivalentes a los derechos humanos? 

El punto de partida de Wiener es distinto al de Baudrillard. Mientras el 

filósofo francés aborda los efectos de una excesiva virtualización y tecnificación en 

nuestra sociedad y sus posibles consecuencias en el futuro, Wiener se interesa por 

los paralelismos que pueden existir entre los seres vivos y las máquinas. Wiener 

escribe sus obras capitales en la década de los 50, en los albores de las ciencias 

computacionales y de la información, y es uno de los padres de este movimiento, 

por lo que revisar sus ideas será una ventana interesante para saber qué se pretendía 

con el desarrollo de las nuevas máquinas.  

En su libro Cibernética o el control y comunicación en animales y máquinas (1948) 

en el que establece las bases para el desarrollo esta nueva ciencia, Wiener no se 

propone como objetivo la construcción de un mundo virtual sino un estudio 

científico que permita explicar y replicar el funcionamiento interno de los animales 

para aplicarlo en las máquinas; como el propio título indica, se trata de conocer los 

mecanismos de control y comunicación interna de estos sistemas. Por eso denomina 

a esta nueva rama de estudio con el nombre de cibernética, derivada del vocablo 

griego kybernetes, que significa timonel, piloto de un barco, y del que también se 

deriva la palabra gobierno. En la actualidad, el prefijo ciber lo encontramos en 

múltiples términos relacionados con tecnología y redes de información 

(ciberseguridad, ciberespacio, ciberespionaje o cibercafé), pero en su origen la 

palabra no estaba asociada exclusivamente a las máquinas o lo virtual, sino también 

al estudio de los seres vivos. 

Wiener era matemático, doctor en filosofía y con estudios avanzados en 

biología, por lo que su proyecto es verdaderamente ambicioso: la cibernética trata 

de explicar matemáticamente el comportamiento de los seres vivos, con base en un 

modelo estadístico que tome en cuenta información y energía. Para entender mejor 

su postura, veamos lo que entiende Wiener (1964) por máquina:  



66 

 

Una máquina es un dispositivo para convertir mensajes de entrada en mensajes 

de salida. Un mensaje, desde este punto de vista, es una secuencia de cantidades 

que representan señales en el mensaje. […] cada mensaje de salida depende en 

cualquier momento de los que hayan entrado hasta entonces. […] una máquina 

es un transductor de entrada múltiple y salida múltiple y cada mensaje de salida 

depende en cualquier momento de los que hayan entrado hasta entonces. (p. 40-

41) 

 

Por lo tanto, una máquina no es un aparato artificial o construido por el hombre, ni 

se define por esta condición. En su sentido más general, una máquina es un sistema 

que transforma inputs o entradas, ya sea energía o información, en salidas u outputs 

que a su vez son una nueva forma de energía o información. Así, habría máquinas 

naturales (los seres vivos) y máquinas artificiales. Entendidas de esta manera, las 

nuevas máquinas serían distintas de los simples autómatas del siglo XVIII, y se 

aproximarían cada vez más al comportamiento de los seres vivos: 

La técnica de los autómatas de aquel tiempo era la de los relojeros. Observemos 

la actividad de las figurillas que bailan en la tapa de una caja de música. Se 

mueven de acuerdo con un plan, dispuesto de antemano, en el cual su actividad 

anterior no tiene absolutamente nada que ver con la futura. La probabilidad de 

que se aparten de ese plan es nula. Naturalmente hay un mensaje, pero va de la 

máquina a las figuras y no pasa de ahí. Ellas mismas no aportan ninguna 

comunicación al mundo exterior excepto la unilateral del movimiento 

preestablecido en el mecanismo. Son ciegas, sordas y mudas y no pueden 

desviarse de la actividad impuesta por el constructor. […]  

Pero las modernas, tales como los proyectiles teledirigidos, la espoleta de 

aproximación, el mecanismo de apertura automática de las puertas, los aparatos 

de regulación de una fábrica de productos químicos y las otras que efectúan 

trabajos militares o industriales, poseen órganos sensoriales, es decir, 

mecanismos de recepción de mensajes que provienen del exterior. […] Así pues, 

ya poseemos desde hace tiempo máquinas cuyo comportamiento está regulado 

por el mundo exterior. (Wiener, 1950, pp. 21-22) 

 

 

 



67 

 

2.5 El procesamiento de información como esencia vital 

Con la cibernética se aspira a explicar desde una perspectiva científica la manera en 

que el sistema nervioso de un organismo vivo organiza y transforma la información 

obtenida del exterior para reaccionar y adaptarse ante una multiplicidad de 

circunstancias, así como entablar relaciones entre sus sistemas internos y con otros 

organismos (control y comunicación), y el proceso mediante el cual un organismo 

puede reaccionar y decidir de maneras diversas frente a un mismo estímulo de 

acuerdo a sus experiencias pasadas (aprendizaje). Es decir, la cibernética busca 

explicar cómo un sistema presuntamente determinado por un mecanismo puede 

conducirse en un rango suficientemente amplio y diversos de acciones –problema 

que se encuentra en la base de cuestiones más complejas como la creatividad y la 

libertad humana–, con el objetivo de replicar este accionar en máquinas artificiales.  

La clave se encontraría en que los sistemas complejos como los seres vivos no 

obedecen a un principio de funcionamiento mecánico, tal como se pretendía en el 

siglo XVIII con el símil del reloj, sino que su funcionamiento debe explicarse con 

base en un nuevo paradigma matemático basado en la probabilidad:  

Uno de los interesantes cambios ocurridos es que, en un mundo probabilístico, 

ya no manejamos cifras o afirmaciones que se refieren a un universo 

determinado y real en su totalidad, sino que nos planteamos cuestiones que 

pueden encontrar una solución en un número muy grande de universos 

similares. Se admite, pues, la probabilidad, no sólo como una herramienta 

matemática para la física, sino como parte de su misma esencia. (Wiener, 1950, 

p. 13) 

 

Durante la primera mitad del siglo XX el estudio científico del comportamiento 

estuvo marcado por el conductismo, corriente que sostenía que el cerebro era una 

caja negra imposible de conocer, por lo que se enfocaba en estudiar únicamente sus 

manifestaciones externas. Para descifrarla, Wiener propone estudiar los procesos y 

algoritmos que utiliza esta caja negra para transformar la información, y así 

construir un duplicado, una caja blanca que nos revele los secretos de la primera. De 



68 

 

nuevo, la clave se encuentra en el estudio de la probabilidad: de acuerdo a Wiener 

(1964), ante una entrada completamente aleatoria denominada ruido la máquina 

produce una respuesta que no depende del exterior sino de su propio 

funcionamiento: 

La salida de un transductor excitado por un mensaje de entrada dado es un 

mensaje que depende al mismo tiempo del mensaje de entrada y del transductor 

mismo. Bajo las circunstancias más usuales, un transductor es un modo de 

transformar mensajes, y nuestra atención se ve atraída hacia el mensaje de salida 

como una transformación del mensaje de entrada. Sin embargo, existen 

circunstancias que surgen principalmente cuando el mensaje de entrada lleva el 

mínimo de información, en las que podemos concebir que el mensaje de salida 

surge principalmente del transductor mismo. […] La salida de un transductor 

estimulado por un “efecto disparo” aleatorio puede concebirse como un mensaje 

que engloba la acción global del transductor. […] Si sabemos cómo ha de 

responder un transductor a una entrada de “efectos disparo”, sabemos ipso 

facto cómo responderá a cualquier entrada. (p. 31) 

 

En pocas palabras, es posible obtener una imagen operativa de dicho transductor 

mediante el estudio de sus respuestas a estímulos mínimos aleatorios. Salvando las 

distancias, un proceso similar ocurre con los test proyectivos como el famoso test de 

Rorschach (1921), en donde una lámina con manchas de tinta ambiguas despierta 

diversas imágenes e interpretaciones en distintas personas, lo que revela no lo que 

significa tal mancha sino el funcionamiento psíquico del paciente. Lo que ambiciona 

la inteligencia artificial basada en modelos neuronales es precisamente obtener una 

imagen operativa de nuestro encéfalo, la manera en que procesa y transforma la 

información. Los secretos del cerebro humano serán finalmente revelados no en el 

cerebro mismo, sino en una réplica perfecta que pueda ser estudiada a detalle y 

modificada a voluntad. Ahora bien, si la organización y transformación de 

información como núcleo del comportamiento externo es una característica 

distintiva de los seres vivos frente a los objetos inanimados, ¿podríamos decir que 

las máquinas autónomas que reaccionan a estímulos externos equivalen a máquinas 

con vida? 



69 

 

Como ya hemos señalado, Wiener considera que los organismos vivos son 

máquinas naturales que transforman mensajes de entrada (energía o información), 

en un mensaje de salida u outputs, entendiendo por mensaje “una secuencia de 

cantidades que representan señales” (1964, p. 41). Profundizando en esta 

perspectiva, Wiener (1964) afirma que el organismo no sólo transforma información, 

sino que es en sí mismo un mensaje procedente de aquellos organismos que le dieron 

origen. La vida sería una larga cadena de información capaz de replicarse:   

El transductor –la máquina, como instrumento y como mensaje– sugiere 

entonces la especie de dualidad que es tan cara al físico, y se ejemplifica por la 

dualidad entre onda y partícula. De nuevo, apunta a la alternación biológica de 

generaciones que se expresa en el bon mot –no recuerdo su fue de Bernard Shaw 

o de Samuel Butler– de que una gallina es simplemente el procedimiento que 

utiliza un huevo para hacer otro huevo. […] Así la máquina puede generar el 

mensaje y el mensaje puede generar otra máquina. (p. 44-45) 

 

El organismo por lo tanto puede entenderse como información, pues al igual que 

ésta representa una secuencia de cantidades y una estructura organizada. La 

diferencia entre la simple materia y la vida sería que esta última es capaz de procesar 

y transformar los datos procedentes del exterior (energía y materia) y organizarlos 

en información utilizable para elaborar sus directrices de comportamiento y 

producir a su vez nuevos mensajes, incluyendo copias de sí misma, que por efecto 

de la combinación y la variabilidad intrínseca en la replicación genética resultan en 

organismos idénticos –pero no iguales– al original. Ahora bien, aquello que acontece 

en el universo no sería propiamente información sino hasta que estos datos son 

organizados, procesados y utilizados por un organismo o una máquina. Un árbol 

que cae en el bosque sin nadie que lo escuche produce ondas en el aire, pero no 

sonido, porque éste último es una forma de percepción exclusiva de algunos seres 

vivos: el sonido se encuentra en el oído del que escucha. Así, el estudio del control 

y la comunicación de la información en organismos y máquinas (la cibernética), sería 

clave para entender la vida. 



70 

 

Otro punto de contacto entre las nuevas máquinas y los seres vivos sería el 

aprendizaje, esto es, la modificación y realización de nuevos comportamientos con 

base en el conocimiento adquirido en el pasado, que se enlaza estrechamente con el 

concepto de retroalimentación como la propiedad de utilizar la información de 

acciones pasadas para regular la conducta futura: 

Así, entre el sistema nervioso y la máquina automática existe una analogía 

fundamental, pues son dispositivos que toman decisiones basándose en otras 

que hicieron en el pasado. Los más simples eligen entre dos posibilidades tales 

como abrir o cerrar una llave. En el sistema nervioso, cada fibra decide 

transmitir un impuso o no. Tanto en la máquina como en el nervio, existe un 

aparato específico para tomar decisiones en el futuro de acuerdo con las 

pasadas; en el sistema nervioso gran parte de esta tarea se efectúa en puntos de 

organización extremadamente complicada llamados sinapses, desde donde un 

cierto número de fibras entrantes están conectadas con una sola saliente. En 

muchos casos, puede entenderse la base de estas decisiones como un umbral de 

acción del sinapse o, en otras palabras, indicando cuántas fibras de entrada han 

de funcionar para que funcione a su vez la de salida.  

Esto es la base, por lo menos, de una parte de la analogía entre máquinas y 

organismos. El sinapse de estos últimos corresponde a las llaves de conmutación 

de la máquina. […] La máquina y el organismo viviente son dispositivos que 

local y temporalmente parecen resistir la tendencia general de aumento de la 

entropía. Mediante su capacidad de tomar decisiones, pueden producir a su 

alrededor una zona local de organización en un mundo cuya tendencia general 

es la contraria. (Wiener, 1950, p. 32-33) 

 

Dado que las nuevas máquinas son capaces de utilizar información obtenida del 

exterior para aprender a realizar una variedad cada vez mayor de comportamientos 

que no equivalen solamente a las reacciones programada de los autómatas, estarían 

cada vez más cerca de lo que entendemos como vida. Ya en Cibernética y sociedad 

(1950) Wiener sostiene: 

Afirmo que el funcionamiento en lo físico del ser vivo y el de algunas de las más 

nuevas máquinas electrónicas son exactamente paralelos en sus tentativas 

análogas de regular la entropía mediante la retroalimentación. Ambos poseen 

receptores sensoriales en una etapa de su ciclo de operaciones, es decir, ambos 



71 

 

cuentan con un aparato especial para extraer informes del mundo exterior a 

bajos niveles de energía y para utilizarlos en las operaciones del individuo o de 

la máquina. En ambos casos, esos mensajes del exterior no se toman en bruto, 

sino que pasan a través de mecanismos especiales que posee el aparato, vivo o 

inanimado. La información adquiere entonces una nueva forma utilizable en las 

etapas ulteriores de la actividad. Tanto en el animal como en la máquina, esa 

actividad se efectúa sobre el mundo exterior. En ambos, se informa al aparato 

regulador central la acción ejecutada sobre el ambiente y no simplemente la 

acción intentada.  (p. 25-26) 

 

Aún no hemos resuelto la cuestión, ¿las máquinas autónomas que procesan 

información están vivas o no? Como en el caso de la inteligencia, si consideramos 

que los seres vivos sólo pueden serlo si su estructura está basada en carbono y no 

son creaciones humanas, está claro que ninguna máquina artificial podría 

considerarse viva. Por otra parte, si definimos un ser vivo como aquel que cumple 

ciertas funciones como el aprendizaje y la reproducción, que le permiten conservar 

su organización interna, desenvolverse en el mundo y dar origen a nuevos seres que 

a su vez cumplen estas funciones, está claro que ciertas máquinas están muy cerca 

de serlo. Al respecto, Boden (2017) señala: 

No hay una definición de vida universalmente aceptada, pero por lo general se 

le atribuyen nueve rasgos característicos: autoorganización, autonomía, 

surgimiento, desarrollo, adaptación, capacidad de reacción, reproducción, 

evolución y metabolismo. Los primeros ocho pueden entenderse en términos 

del procesamiento de la información, así que en principio en la IA / vida 

artificial se pueden encontrar ejemplos de todos ellos. La autoorganización, por 

ejemplo (que en un sentido amplio incluye a todos los demás) se ha logrado de 

varias formas. 

Pero el metabolismo es diferente. Los ordenadores pueden replicarlo, pero no 

ejemplificarlo. Ni los robots autoensamblados ni la vida artificial virtual (en una 

pantalla) metabolizan de verdad. El metabolismo es el uso de sustancias 

bioquímicas e intercambios de energía para ensamblar y mantener el organismo, 

así que es irreductiblemente físico. Los defensores de la IA fuerte señalan que 

los ordenadores usan energía y que algunos robots tienen reservas de energía 

individuales que necesitan reabastecer de manera regular, pero muy lejos queda 



72 

 

eso del uso flexible de ciclos bioquímicos entrelazados para construir el tejido 

corporal del organismo. (pp. 141-142) 

 

Lo que nos diferencia de las máquinas sería entonces no nuestra capacidad de 

procesar información, sino nuestro cuerpo, su increíble adaptabilidad al medio y 

capacidad de utilizar y transformar la materia circundante y otros seres para 

alimentarse, crecer y dar vida. Nadie sabe lo que puede un cuerpo. Por su parte, Wiener 

(1950) parece esquivar el problema: 

 

Es necesario intercalar aquí una observación semántica; voces tales como vida, 

propósito y alma son groseramente inadecuadas para el exacto pensar científico. 

Esas palabras han adquirido su significado al reconocer nosotros la unidad de 

un cierto grupo de fenómenos, aunque, efectivamente, no nos proporcionen una 

base adecuada para caracterizar tal unidad. En cuanto aparece un fenómeno 

nuevo que, en cierta medida, participa de la naturaleza de los que hemos dado 

en llamar vivientes, pero que no posee todos los otros aspectos asociados que 

incluye la voz “vida”, nos encontramos con el problema de ampliar el sentido 

de la palabra para incluir dicho fenómeno o de restringirla para excluirlo. En el 

pasado, se planteó ese problema al considerar los virus que demuestran poseer 

algunas de las tendencias de la vida (persistir, multiplicarse, organizarse), pero 

que no la manifiestan en forma completa. Al observar ahora ciertas analogías 

entre las máquinas y los organismos vivientes, nos hallamos frente al problema 

de saber si las máquinas poseen vida; para nuestros propósitos la pregunta es 

semántica y somos libres de responder de una manera o de otra, como nos 

convenga.  

Si deseamos utilizar la palabra “vida” de tal modo que comprenda todos los 

fenómenos que localmente nadan contra la corriente de la entropía creciente, 

somos libres de hacerlo. Sin embargo, incluiríamos entonces muchos fenómenos 

astronómicos que sólo tienen una remotísima semejanza con ella, tal como la 

entendemos corrientemente. En mi opinión, lo mejor es evitar epítetos que son 

una petición de principios, tales como “vida”, “alma”, “vitalismo” y otros 

parecidos; en lo que respecta a las máquinas, diremos simplemente que no hay 

ninguna razón para que no se asemejen a los seres humanos, pues unas y otros 

representan bolsones de entropía decreciente, dentro de una estructura más 

amplia en la cual la entropía tiende a aumentar.  



73 

 

Cuando comparo un organismo viviente con una máquina de esa clase, de 

ningún modo quiero decir que los fenómenos específicos físicos, químicos o 

espirituales de la vida, tal como la entendemos corrientemente, son los mismos 

que los de la máquina que la imita. Quiero decir simplemente que ambos (el ser 

viviente y la máquina) son ejemplos de fenómenos locales antientrópicos, que 

pueden aparecer de muchos otros modos que naturalmente no llamaríamos 

biológicos ni mecánicos. (p. 30-31) 

 

Pero aunque sea una cuestión semántica, esto no debería ser una razón para restarle 

importancia. Definir adecuadamente lo que es vida y lo que es inteligencia resulta 

fundamental para establecer los límites éticos de nuestro comportamiento con 

nuestro prójimo y con otros seres. Por ejemplo, en 2013 el gobierno de la India 

reconoció a los cetáceos como personas no humanas destacando su inteligencia y 

sensibilidad, y prohibiendo su captura y exhibición en delfinarios.6 Y desde octubre 

de 2017 la androide Sophia es considerada por el gobierno de Arabia Saudita como 

una ciudadana con plenos derechos, siendo el primer robot en obtener esta 

denominación legal.  

Así, la creación de la inteligencia artificial y de máquinas autónomas pasa de 

ser un problema meramente técnico y se nos revela como una cuestión acerca de la 

posibilidad de dominio sobre otros seres pensantes: como en el siglo XVI, cuando se 

justificó la Conquista y la esclavitud de los indígenas porque carecían de alma, quizá 

en el futuro justifiquemos la esclavitud de máquinas pensantes porque no son 

humanas y no están hechas de carne. Por otra parte, las principales directrices de los 

seres vivos son la autoconservación y la reproducción, incluso si esto implica la 

competencia y desaparición de otras especies. ¿Estaremos preparados para 

 
6 Un antecedente del reconocimiento de otros seres se encuentra en los animales considerados 

sagrados por diferentes culturas, como las vacas en la India, los gatos en Egipto o los animales 

totémicos de diversas sociedades primigenias. Lo anterior es una clara evidencia de que el progreso 

no es sólo una transformación externa de la naturaleza, sino fundamentalmente de nuestra manera 

de relacionarnos con ella. 



74 

 

sobrevivir frente a nuevas máquinas artificiales que posean características 

superiores a las nuestras? ¿cómo alcanzar un progreso que no nos aniquile?  

Como Baudrillard, Wiener (1950) no desconoce los peligros de un progreso 

acelerado, pero su postura al respecto parece más optimista. Transcribimos en 

extenso para tener una mejor idea de su pensamiento: 

Lo que la mayoría de la gente no comprende es que los últimos cuatro siglos son 

un periodo sumamente peculiar de la historia del mundo. La velocidad de esos 

cambios, así como su misma naturaleza, carece de paralelo en la historia. En 

parte, ello proviene del incremento de las comunicaciones y además de un 

creciente dominio de la naturaleza que, en un planeta de recursos limitados 

como la Tierra, puede convertirse a la larga en una esclavitud creciente del 

hombre frente a ella. Pues cuanto más sacamos menos queda y a la larga 

habremos de pagar nuestras deudas cuando ello sea sumamente inconveniente 

para nuestra supervivencia. Somos los esclavos de nuestro progreso técnico y es 

tan imposible volver a una granja de New Hampshire, viviendo en ella de 

acuerdo con los métodos autárquicos de 1800, como, por el pensamiento, 

aumentar nuestra estatura en un codo o conseguir que disminuya en la misma 

medida, lo que es un ejemplo más adecuado. Hemos modificado tan 

radicalmente nuestro ambiente que ahora debemos cambiar nosotros mismos 

para poder existir en ese nuevo medio. Es imposible vivir en el antiguo. El 

progreso proporciona nuevas posibilidades para el futuro, pero también impone 

nuevas restricciones. Parecería que el mismo progreso y nuestra lucha contra el 

aumento de la entropía deben conducir necesariamente al camino que lleva 

hacia abajo, de que tratamos de escapar. Pero ese pesimismo resulta solo de 

nuestra ceguera y de nuestra inactividad, pues creo que, en cuanto 

comprendamos las nuevas necesidades que el ambiente moderno nos obliga a 

tener en cuenta, así como los métodos actuales de que disponemos para 

satisfacerlas, pasara mucho tiempo antes de que perezcan nuestra civilización y 

nuestra especie, si bien ambas han de fenecer, así como cada uno de nosotros 

nace para morir. Sin embargo, la perspectiva de la muerte está lejos de ser un 

completo fracaso de la vida y eso es igualmente cierto para la especie humana, 

así como para cualquiera de los individuos que la componen. Tengamos el coraje 

de encarar el final definitivo de nuestra civilización, como tenemos el valor de 

considerar la certidumbre de nuestra propia muerte. La simple fe en el progreso 

no es convicción que corresponda a la fuerza, sino a la complacencia y, de ahí, a 

la debilidad. (pp. 43-44) 

 



75 

 

Aunque compartimos con Wiener la preocupación por la explotación de la 

naturaleza y su deseo de que el progreso científico se oriente para satisfacer las 

necesidades de los humanos –de todos los grupos humanos, no solamente los 

intereses de la civilización occidental–, desde nuestra perspectiva resulta un tanto 

ilógico pretender que el progreso técnico sea la solución de aquellos problemas a los 

que ha dado origen. Quizá sea prudente mencionar una vez más que ya se cuentan 

con tecnologías médicas, agrícolas, de energía y transporte con un mínimo impacto 

ambiental, capaces de mejorar sustancialmente la calidad de vida de las 

comunidades, pero que no se aplican debito a su alto costo monetario, el cual prima 

sobre el costo social y ambiental. Por ello, consideramos que los problemas actuales 

que enfrenta la humanidad no son técnicos, sino fundamentalmente relativos a la 

manera en que se establecen relaciones de dominación entre los diferentes grupos 

humanos, en un paradigma económico que premia la producción desmedida y el 

consumo sin límites, y cuya única medida de éxito se expresa en números 

financieros que poco o nada tienen que ver con las condiciones de vida de una gran 

parte de la humanidad. Habría que apostar por crear y consolidar nuevas formas de 

relación no dominantes ni explotadoras con nuestros prójimos y la naturaleza, 

aunque quizá esto sea más utópico que construir una máquina pensante.  

 

 

 

 

 

 

 

 



76 

 

Capítulo 3 

De la libertad y la ética en los seres artificiales 

 

Y así no cesarán de preguntar las causas de las 

causas, hasta que no os refugiéis en la voluntad de 

Dios, esto es, en la ignorancia. Y así también, 

cuando ven la fábrica del cuerpo humano, quedan 

estupefactos, y porque ignoran las causas de tanto 

arte, concluyen que aquella fábrica es obra no de 

arte mecánica, sino divina o sobrenatural.  

Baruch Spinoza, Ética. 

 

 

En los anteriores capítulos hemos argumentado que el intelecto humano no depende 

de un alma o una sustancia sobrenatural sino que tiene una base biológica y química, 

y que en un futuro lejano podría ser reproducido por medios electromecánicos. De 

igual manera, consideramos que el cerebro juega un papel preponderante en lo que 

denominamos comúnmente como “naturaleza humana”, la cual no se reduce al 

cálculo y el raciocinio, sino que incluye otros aspectos como los afectos, la 

creatividad y la ética. 

Desde esta perspectiva, cabe esperar que el desarrollo de un modelo de IA 

que imite el cerebro humano tarde o temprano deberá afrontar dichos retos, ya sea 

mediante la programación de algoritmos que imiten estas cualidades humanas, o 

incluso como un resultado espontáneo que surja en los seres artificiales debido a la 

complejidad creciente de las nuevas máquinas y procesadores. Este último caso es 

denominado por Nick Bostrom (2014) como singularidad, punto en el que las 

máquinas adquieren autoconsciencia y a partir del cual es imposible predecir o 

controlar su desarrollo.  



77 

 

La posibilidad de que las máquinas tengan sentimientos es el trasfondo de la 

novela de Philip K. Dick ¿Sueñan los androides con ovejas eléctricas? (1968), más 

conocida por su adaptación cinematográfica, Blade Runner (Ridley Scott, 1982). En la 

novela, los androides más avanzados se distinguen de los humanos por una sola 

característica: carecen de empatía hacia otros seres vivos. Esto no impide que en esta 

novela algunos humanos se enamoren de los androides. 

Precisamente, incluso si fuera imposible el surgimiento o la programación de 

“verdaderos” comportamientos afectivos en seres mecánicos, es lógico pensar que 

la construcción de máquinas o programas que imiten el comportamiento humano 

tendrá –o ya tiene– un impacto significativo en las relaciones sociales, y por tanto en 

el ethos, en nuestra forma de habitar el mundo. Por mencionar una incógnita: ¿podría 

existir verdadero amor entre un ser humano y una máquina? Tal es el tema central 

que desarrolla la película Her (Spike Jonze, 2013) o la serie sobre androides Humans 

(2015) de Sam Vincent y Jonathan Brackley.  

En estos y otros casos, no es nada claro cómo deberían comportarse los 

humanos frente a este tipo de máquinas pensantes, ni tampoco cuáles deberían ser 

las directrices de comportamiento de tales máquinas. Aunque somos conscientes de 

que el comportamiento visible no es medida suficiente de los procesos mentales, 

suponemos que detrás de todas las acciones que realizamos y las determinaciones 

que elegimos al enfrentarnos a una disyuntiva de corte moral, se encuentra un 

proceso de razonamiento que denominamos ética. Así, la ética entendida como un 

ejercicio de libertad y juicio en la elección de determinados comportamientos, será 

el tema del presente capítulo. 

 

3.1 La ética como raíz del comportamiento observable 

Como los afectos, la ética es un ámbito que tradicionalmente consideramos humano, 

pero que empieza a filtrarse en la discusión sobre las creaciones artificiales. Para 

demarcar nuestro terreno de análisis, el punto central serán las tres leyes de la 



78 

 

robótica propuestas por Isaac Asimov, no tanto por su precisión o fiabilidad, sino 

por su carácter de referente cultural. Publicadas por primera vez en el cuento 

“Runaround” (1942), recopilado posteriormente en su conocida novela Yo, robot 

(1950), se pueden resumir en: 1) un robot no debe hacer daño a los seres humanos; 

2) un robot debe obedecer a los seres humanos; y 3) un robot debe proteger su propia 

existencia. 

Estas leyes de la robótica nos servirán como punto de partida para la 

discusión en este capítulo, si bien es necesario acotar que se enfrentan con algunas 

limitaciones que desarrollamos a continuación. En primer lugar, así como el test de 

Turing presupone el lenguaje como prueba de la inteligencia humana, también las 

leyes de la robótica de Asimov se enfocan en un comportamiento observable. Somos 

conscientes de la marcada diferencia que existe entre el pensamiento y la acción: 

para los humanos es posible construir mundos de ficción, espacios imaginarios en 

donde todo es posible, sin que esto signifique que se materialicen. Los humanos 

podemos pensar en miles de cosas terribles o gloriosas que jamás realizamos, o 

realizar actividades complejas sin someterlas a un largo proceso de reflexión, como 

sucede los deportes, en la danza y en la improvisación musical. Sin embargo, las 

dificultades para saber qué piensa una máquina –si acaso a estos procesos 

electromecánicos se les puede denominar pensamiento– nos orillan a seguir los 

pasos en falso del conductismo y centrar la discusión en su comportamiento 

observable, resignándonos por el momento a considerar que las acciones de un robot 

serían un reflejo fiel de lo que piensan o procesan.  

Como en el caso del test de Turing que señala como medida de la inteligencia 

un comportamiento observable –el lenguaje–, también al hablar de ética en sistemas 

artificiales nos veremos orillados a reflexionar desde las acciones o conductas de 

estos. En todo caso, vale la pena insistir que ni siquiera entre los mismos seres 

humanos sabemos en todo momento qué piensa nuestro prójimo, y suponemos que 

nuestros congéneres experimentan sensaciones, emociones, sentimientos e 



79 

 

intelecciones porque todas ellas también suceden en nosotros mismos, y porque 

observamos sus acciones, palabras y lenguaje corporal. 

Sabemos que el comportamiento visible nunca será medida suficiente para 

abordar la ética. Mientras que el acto ético depende necesariamente del 

discernimiento, hay cientos de acciones que no implican esta forma de raciocinio o 

consciencia, por lo menos no el sentido humano. Ya los organismos unicelulares 

poseen directrices para conservar su vida, desarrollarse y expandirse de manera 

dinámica; esto es, reaccionan a distintos contextos y son capaces de sobreponerse a 

situaciones adversas, sin que esto implique que siguen una ética, por lo menos no 

en el sentido que le otorgamos los humanos. Y entre los mismos seres humanos, 

impulsos como el deseo y la agresión no dependen del intelecto. Además, es 

evidente que intelecto y ética no son sinónimos: se pueden llegar a justificar de 

manera lógica los actos más atroces, y pequeños seres vivos como las hormigas y las 

abejas, ajenos a cualquier consideración ética, presentan una forma de inteligencia 

conjunta y emergente. Con ello debería quedar claro que no es posible resolver las 

cuestiones éticas mediante el mero cálculo, y quizá ni siquiera mediante la sola 

razón. 

Otra salvedad a tomar en cuenta es que comúnmente se presupone que la IA 

dispondrá de una interfaz similar al cuerpo humano, máquinas androides con 

proporciones similares a las nuestras. En la práctica, la IA no se encuentra 

necesariamente confinada a una sola máquina ni a núcleos individuales como el 

cerebro humano, sino que también puede encontrarse distribuida en múltiples 

artefactos conectadas entre sí, ya sea en forma de redes en las que cada ordenador 

se encarga de una parte del procesamiento, o bien como potentes 

supercomputadoras que realizan la mayoría parte del trabajo informático, a las que 

se accede a través de pequeñas interfaces como teléfonos o televisores. 

Finalmente, cabe preguntarse si es posible programar un comportamiento 

ético. Si entendemos que la esencia del acto ético no radica en el comportamiento 



80 

 

observable, sino en la libertad de elegir entre múltiples posibilidades a partir de un 

ejercicio de discernimiento, la programación de comportamientos prefijados no 

equivaldría a dotar a las máquinas de una ética, sino más bien a limitar sus 

posibilidades y confinarlas a seguir órdenes precisas.  Estas dificultades más que 

desanimarnos nos invitan a reflexionar en la profundidad del tema. 

 

3.2 Leyes civiles y leyes físicas: de lo posible y lo inexorable 

Para entrar en el debate sobre las leyes de la robótica, el primer paso es remarcar que 

existen dos conceptos distintos de ley: por un lado las leyes en un sentido civil o 

moral del término, y por otro las leyes físicas y matemáticas. 

Las leyes físicas son una representación lógica del marco dentro del cual 

funciona la naturaleza y el Universo, esto es, implican una relación fija y 

demostrable entre ciertos fenómenos, y su realización no dependen de la voluntad 

humana; por ejemplo la ley de gravitación universal y las leyes de la termodinámica. 

En el mismo sentido, las leyes o teoremas matemáticos son una relación lógica y 

demostrable entre dos variables, dados ciertos axiomas y dentro de un sistema 

formal; por ejemplo el teorema de Pitágoras.   

Por su parte, las leyes civiles son convenciones sociales basadas en ciertos 

principios morales que pueden variar de acuerdo al lugar o la época, y su realización 

no es una cuestión fáctica y necesaria, sino posible y contingente, ya que dependen 

en gran medida de la moral y la obediencia de los individuos y comunidades. 

Vale la pena subrayar que las leyes físicas propuestas por la ciencia no 

contienen en sí mismas la esencia de la naturaleza. Al igual que las leyes civiles, las 

leyes físicas son construcciones humanas, un entramado de relaciones lógico-

matemáticas que tratan de describir de la manera más exacta y completa el 

funcionamiento del Universo, y por lo tanto pueden perfeccionarse con base en 



81 

 

nuevos descubrimientos. De cualquier manera, en general su nivel de certeza es 

superior a cualquier postulado ético o ley civil.  

También es pertinente señalar que las leyes físicas no equivalen a la causa 

eficiente (aquello que produce tal cosa o efecto) ni a la causa final (aquello para lo 

cual existe tal cosa) que propone Aristóteles en su Metafísica. Más que responder a 

un porqué, a un motivo o un origen, la mayoría de las leyes físicas explican un cómo. 

Las causas de los fenómenos, en todo caso, se pueden entender desde la 

temporalidad (un evento o serie de eventos que ocurren en cierto orden y 

necesariamente debido a unas condiciones previas, y sólo dentro de estos 

parámetros), y no desde la intencionalidad en un sentido humano.  

Por ejemplo, las formulaciones de Newton y de Einstein nos ayudan a 

entender cómo funciona la gravedad, pero ninguna de las dos teorías explica su 

origen último o porqué (el tema sigue siendo un importante campo de estudio en la 

física actual). Parafraseando a Angelus Silesius, la Tierra flota sin porqué, gravita 

porque gravita. Las leyes físicas no son mandatos, sino que se limitan a describir de 

la manera más exacta posible y expresar en lenguaje matemático las relaciones 

existentes en el universo observable: la Tierra no gravita alrededor del Sol por orden 

de Sir Isaac Newton o por decisión del Sol, sino por los vínculos físicos que subyacen 

en ambos cuerpos celestes debido a sus respectivas masas. 

Por otra parte, las leyes éticas o civiles no se cumplen por sí mismas, sino que 

dependen de una autoridad que vigile su cumplimiento, ya sea externa como las 

instituciones religiosas o el Estado, o interna como el superyó o la conciencia moral. 

Pero en ningún caso son capaces de impedir el pensamiento o la ejecución práctica 

de lo que prohíben, ni siquiera de los tabúes considerados por los antropólogos 

como principios fundadores de la civilización (incesto y parricidio). Así, la 

desobediencia, el pecado, las revoluciones e incluso el crimen podrían considerarse 

expresiones de la libertad humana. Como nos demuestra la historia, la prohibición 

casi universal del asesinato –excluyendo el sacrificio ritual– no ha impedido que 



82 

 

cada cierto tiempo corran ríos de sangre, mientras que la ley de gravitación universal 

sigue haciendo su trabajo desde hace millones de años y nos mantiene en órbita 

alrededor del sol.  

Esta distinción entre leyes civiles y leyes físicas es importante para el análisis 

de los nuevos sistemas de IA. De manera tradicional, la programación 

computacional es vista por los legos como una programación matemática e infalible, 

y las máquinas como una serie de engranajes que obedecen leyes físicas. Pero a 

medida que los sistemas se vuelven más complejos, la consecución de resultados 

exactos es más difícil, y aparecen cada vez más dificultades de programación, 

operativas y mecánicas, resultados que son altamente sensibles a las condiciones 

iniciales o directamente fruto del azar, así como el surgimiento de comportamientos 

inesperados. Además, las nuevas formas de programación incluyen procesos que 

deliberadamente no son controlados por el programador. Como explica Boden 

(2017) respecto a la llamada IA evolutiva: 

La mayoría asume que la IA requiere un diseño meticuloso. Dada la naturaleza 

implacable de los ordenadores, ¿cómo podría ser de otro modo? Bueno, pues sí 

puede. Los robots evolutivos (entre los que se incluyen algunos robots situados), 

por ejemplo, son el resultado de combinar programación o ingenierías precisas 

con variaciones aleatorias. Evolucionan de manera impredecible, no diseñada al 

detalle. […] 

Un programa puede cambiarse a sí mismo (en vez de lo que reescriba un 

programador) e incluso puede mejorarse a sí mismo usando algoritmos 

genéticos (AG). Inspirados en la genética real, estos algoritmos permiten tanto 

la variación aleatoria como la selección no aleatoria. La selección necesita un 

criterio para medir el éxito o “función de aptitud” (equivalente a la selección 

natural en biología) colaborando con los AG. (pp. 109-110) 

 

Quizá el ejemplo más famoso sea el programa Alpha Zero, un software de última 

generación que puede aprender a jugar cualquier juego a partir de las instrucciones 



83 

 

básicas, y es capaz de desarrollar sus propias estrategias y vencer a los mejores 

humanos en go y ajedrez. 

Ya sea por fallas no previstas, o por un diseño que incluye intencionalmente 

elementos genéticos o aleatorios, la programación computacional dista de la 

fiabilidad de las leyes lógicas o matemáticas. Pero aún si se alcanzara en 

programación clásica una fiabilidad cercana al 100%, esto no significaría que se 

pudieran programar las leyes de la robótica, ya que el problema de traducir estos 

enunciados semánticos y por tanto ambiguos a instrucciones computacionales 

infalibles presenta serias dificultades. 

 

3.3 Las tablas de la ley de la robótica 

En su novela Yo, robot (1950), el escritor estadounidense de ciencia ficción Isaac 

Asimov plantea importantes cuestiones sobre las máquinas inteligentes, por ejemplo 

¿cómo serían las relaciones entre los humanos y los androides? ¿cuáles serían las 

diferencias entre un robot y un ser humano?, ¿es posible predecir el comportamiento 

de una máquina inteligente?, ¿los desarrollos de la tecnología obedecen una lógica 

humana? Al inicio de su novela, Asimov propone las tres leyes de la robótica que 

pretenden ser directrices del comportamiento de los seres artificiales:  

1. Un robot no debe dañar a un ser humano o, por su inacción, dejar que un ser 

humano sufra daño. 

2. Un robot debe obedecer las órdenes que le son dadas por un ser humano, 

excepto cuando estas órdenes se oponen a la primera Ley. 

3. Un robot debe proteger su propia existencia, hasta donde esta protección no 

entre en conflicto con la primera o segunda Ley. (p. 7) 

 

Estas famosas leyes tienen un carácter jerárquico, es decir, la ley que se encuentre en 

un escalón superior debe primar sobre las subsecuentes. Sin embargo, en esta tesis 

consideramos que a pesar de lo que propone Asimov en sus relatos, las leyes de la 



84 

 

robótica no podrían serlo en el sentido físico o matemático del término, sino que se 

acercan más al concepto de leyes civiles o morales, como las tablas de Moisés. 

Desde nuestra perspectiva, las leyes de la robótica de Asimov proponen un 

“deber ser” que no se cumple de manera necesaria, sino que son una suerte de 

mandamientos religiosos, un comportamiento deseable para las creaciones 

mecánicas basado en ciertas ideas morales cuyo núcleo podríamos resumir como “lo 

humano debe prevalecer sobre lo artificial”. Una postura válida, pero que poco tiene 

que ver con las leyes matemáticas. En pocas palabras, sus leyes de la robótica no son 

precisamente teoremas lógicos, sino más bien buenos deseos. 

Como ya hemos mencionado, dicha confusión entre leyes civiles y 

matemáticas tiene su origen en una concepción sesgada de programación 

computacional que subyace en los relatos de Asimov, y continúa siendo la más 

común en nuestros días: que los robots o computadoras sólo pueden realizar aquello 

para lo cual han sido programados. Esto se ve claramente en el capítulo “I-Robbie” 

de Yo, robot (1950), en donde el señor Weston trata de calmar las inquietudes de su 

esposa respecto al uso de un robot para cuidar de su hija: 

–Mira, un robot es muchísimo más digno de confianza que una niñera 

humana. En realidad, Robbie fue construido con un solo propósito: ser el 

compañero de un chiquillo. Su “mentalidad” entera ha sido creada con este 

propósito. Tiene forzosamente que querer y ser fiel a esta criatura. Es una 

máquina, hecha así. Es más de lo que puede decirse de los humanos. 

–Pero puede ocurrir algo. Puede… puede –la señora Weston tenía unas ideas 

muy vagas acerca del contenido de un robot– no sé, si algo dentro se estropease 

y… 

No podía decidirse a completar su claro y oscuro pensamiento. 

–Tonterías… –negó Weston con un involuntario estremecimiento nervioso–. 

Es completamente ridículo. Cuando compré a Robbie tuvimos una larga 

discusión acerca de la Primera Regla de la Robótica. Ya sabes que un robot no 

puede dañar a un ser humano; que mucho antes de que algo pudiese alterar esta 

Primera Regla, el robot quedaría completamente inutilizado. Es una imposibilidad 

matemática. (pp. 25-26, el subrayado son nuestro) 



85 

 

 

Para ser justos con el autor norteamericano, en sus relatos se exploran precisamente 

los límites de las leyes de la robótica. Sin embargo la idea de que la programación 

computacional equivale a las leyes matemáticas es errónea. Los nuevos algoritmos 

genéticos se basan en la combinación automática de diferentes instrucciones para 

generar un algoritmo más eficiente, en ciclos que se repiten miles o millones de 

veces, por lo que los programadores nunca tienen el control absoluto. Además de 

Alpha Zero, otro caso famoso fue la inteligencia artificial desarrollada por Facebook 

en 2017 para automatizar los procesos de negociación, que comenzó a desarrollar su 

propio lenguaje, incomprensible para los humanos, pero más eficiente para 

comunicarse con otras máquinas.  

En cuanto a la programación computacional clásica, se puede entender de 

manera burda como la encadenación lógica de algoritmos: si se tiene como input o 

condición inicial A, el programa está diseñado para entregar como output o respuesta 

invariable B. Pero ni siquiera en ésta se puede tener absoluta certeza de los 

resultados. Como bien intuye la señora Weston, existen posibles errores de 

programación, o comportamientos indeseados o no previstos de los programas, 

llamados bugs, como pueden ser bucles infinitos, referencias inexistentes, o bloqueo 

de instrucciones: ¿quién no recuerda la famosa pantalla azul de la muerte en el 

software Windows? El ejemplo puede resultar irrelevante, pero las consecuencias de 

nuestra dependencia a la tecnología y sus posibles fallos se tornan cada vez más 

serias.  

Para darnos una idea de la magnitud que puede alcanzar el problema de la 

posible responsabilidad ética de una máquina, durante la llamada Guerra Fría 

Estados Unidos estuvo a punto de lanzar automáticamente un ataque nuclear sobre 

la Unión Soviética, debido a que los radares y sistemas de alarma mostraron señales 

de lo que parecían ser misiles rusos, pero que terminaron siendo un simple error en 



86 

 

los aparatos de medición. Si el ataque no fue llevado a cabo, era porque se requería 

la confirmación de un operador humano que se percató del error (Ceruzzi, 2012).  

En la actualidad, las nuevas generaciones de máquinas tienden a la 

automatización completa, por lo que aparentan ser dueñas de sus acciones, dejando 

la intervención humana en un segundo plano. En este contexto se vuelve necesario 

plantear una pregunta básica sobre la IA: en caso de un fallo, ¿de quién sería la 

responsabilidad, de los programadores o de la propia máquina? ¿Debería juzgarse 

y en su caso castigarse a estas máquinas? 

Tales preguntas nos remiten a los juicios contra los animales, como el de 

Francia en 1522, cuando las ratas de la ciudad fueron acusadas formalmente por 

comerse un cultivo de cebada, o los cerdos llevados a la horca por mal 

comportamiento público. Y también es pertinente recordar el movimiento ludita en 

Inglaterra a principios del siglo XIX, en el que los artesanos textiles destrozaban los 

telares mecánicos ante la amenaza de perder su empleo. 

Si dichas situaciones nos parecen ahora algo ridículas, es porque en general 

consideramos que tanto los animales como las máquinas se encuentran fuera del 

ámbito de la ética humana, y por eso están libres de cualquier tipo de 

responsabilidad moral o legal. Sin embargo, en el caso de una IA cercana a las 

capacidades humanas, la cuestión sobre la responsabilidad ética y legal debe 

replantearse seriamente.  

Mientras que en los seres humanos hablamos de maldad, pecado o 

enfermedad mental para explicar las desviaciones de un comportamiento 

idealmente esperado, en las máquinas y programas nos referimos a fallos, errores y 

mal funcionamiento. Además de los posibles errores de programación (software), 

existen otros comportamientos indeseados que no se deben al programa en sí, sino 

al desconocimiento o falta de pericia de los operarios, a la introducción de virus 

informáticos o la intervención de hackers. A ello debemos agregar que siempre 

existirán las fallas mecánicas o electrónicas de los componentes (hardware) sobre los 



87 

 

que se ejecutan dichos programas: sobrecalentamiento, magnetización, problemas 

de batería o alimentación eléctrica, falta de memoria o de capacidad de cómputo, 

efectos cuánticos no deseados en los procesadores más pequeños, o eventos a gran 

escala como una tormenta solar capaz de inutilizar los circuitos electrónicos. 

Incluso considerando posible la creación de un software idealmente 

depurado y un hardware robusto y libre de fallas, la programación efectiva de los 

principios enunciados por Asimov resultaría terriblemente difícil, por no decir 

imposible. Esto es así porque ni siquiera entre los humanos existe un consenso acerca 

de lo que es bueno o malo, y por tanto no es posible programar una máquina que 

sea “buena” universalmente.  

Como explica Wiener en su libro Cibernética o el control y comunicación en 

animales y máquinas (1948), en cualquier escenario en donde las reglas y los objetivos 

son claros –como el ajedrez, la organización de grandes datos o la identificación de 

enfermedades como el cáncer–, las computadoras pueden superarnos fácilmente en 

desempeño. El problema surge cuando nos enfrentamos a la complejidad de nuestra 

vida social o de nuestra vida interior, en donde no existen reglas absolutas y nada 

es lo suficientemente claro y distinto, por lo que utilizamos la intuición, los afectos, 

el sentido común y referentes socioculturales para contextualizar correctamente 

nuestro lenguaje y acciones. Tal situación es señalada por Boden (2017) como el 

problema del marco: una vez establecidas las condiciones iniciales para resolver un 

problema, es casi imposible para una computadora expandir su marco de referencia, 

al contrario de los seres humanos que se caracterizan por un pensamiento flexible. 

Una sola condición inesperada o no prevista es suficiente para que el resultado no 

sea óptimo.  

De ahí la dificultad de los sistemas de reconocimiento de habla para entender 

el sarcasmo, en donde las palabras literales se contraponen con el sentido irónico del 

mensaje, o el humor, que no transmite ningún mensaje claro ni tienen ninguna 

finalidad práctica más allá del regocijo; o la dificultad de los sistemas de 



88 

 

reconocimiento para leer una escritura deformada o parcialmente dañada, o de los 

vehículos autónomos para entender señales de tránsito con pegatinas. Un caso 

mediático fue el de la robot Sophia, que a la pregunta irónica de su creador “Sophia, 

¿quieres destruir humanos?” contestó como si hubiera recibido una orden: “Ok. 

Destruiré a los humanos”. 

 

3.4 No matarás humanos  

Con estas consideraciones, veamos ahora las dificultades para construir un marco 

operativo de instrucciones a seguir (algoritmos) que cumplan en cualquier 

circunstancia la primera ley de la robótica: “Un robot no debe dañar a un ser humano 

o, por su inacción, dejar que un ser humano sufra daño”.  

Pensemos en el caso de un robot que se encuentra en medio de una agresión 

entre humanos: ¿cómo debería reaccionar? ¿Cómo distinguir correctamente al 

agresor de la víctima, o una amenaza real de una mera provocación? ¿Debería 

proteger a la víctima a riesgo de lesionar al agresor? ¿Qué hacer si la víctima es 

considerada un posible criminal, y los atacantes representan a la autoridad legal? 

¿Debería un robot mantenerse al margen de estas situaciones para evitar provocar 

daño a ningún ser humano, cualesquiera que sean las circunstancias? En el caso de 

un atentado múltiple ¿debería preferir salvar a su dueño sobre otras personas, esto 

es, considerar a un ser humano por encima de los demás?  

Estas preguntas no son nuevas, sino que son similares a las que surgen en los 

casos de homicidio por defensa propia y de abuso de fuerza por parte de las 

autoridades, y en ninguno de ellos la respuesta es sencilla: cada situación exige una 

profunda reflexión y en no pocas ocasiones un largo proceso judicial que determina 

en última instancia –por lo menos a nivel legal– si la defensa propia o el uso de 

fuerza estuvo justificado. 



89 

 

En resumen, en el escenario de un enfrentamiento entre seres humanos, ya 

sea una pelea o una guerra, sería casi imposible para un robot cumplir la primera 

ley. O bien defiende a un bando con el riesgo de lastimar al otro, o bien se mantiene 

al margen y por su inacción permite que los seres humanos sean lastimados. En el 

mejor de los casos, un robot debería ser capaz de neutralizar a ambas partes, sin 

causarles ningún perjuicio, evitando al mismo tiempo que se dañen entre ellos y 

dañen su mecanismo –y no queda claro cómo podría ser capaz de llevar a cabo todas 

estas tareas al mismo tiempo.  

Asimov propone algo similar a esto último en su novela Robots e Imperio 

(1985), como una generalización de su primera ley: “Un robot no hará daño a la 

Humanidad o, por inacción, permitir que la Humanidad sufra daño”. Por muy 

razonable que parezca la propuesta, en realidad no implica bondad o neutralidad: 

un robot capaz de evitar cualquier conflicto sería el árbitro y juez supremo de todas 

las acciones humanas, impidiendo por principio cualquier movimiento social o 

revolución, un dictador perfecto que mantiene el orden imperante y somete sin 

matar.  

Que un robot no deba hacer daño a los seres humanos parece un punto 

razonable; en la práctica, ya existen drones armados capaces de reconocer a su 

objetivo sin necesidad de supervisión humana. En la actualidad, el desarrollo de la 

IA es financiado por las grandes potencias con fines militares, como Estados Unidos, 

Rusia y China. En el complejo mundo de los seres humanos, la guerra tiene un 

objetivo bastante claro: someter al otro. Y en medio de una notable tensión 

geopolítica, es más que probable la creación no sólo de “armas inteligentes”, sino de 

centros completos de inteligencia artificial capaces de desarrollar nuevas estrategias 

para derrotar a los enemigos. Un ejemplo común es la infiltración y propagación de 

software de espionaje en los centros de información de naciones rivales, con el 

objetivo de mantener una ventaja en caso de conflicto armado. Y de hecho, buena 

parte del desarrollo de las computadoras actuales se debe a los esfuerzos dedicados 



90 

 

durante la Segunda Guerra Mundial para construir máquinas capaces de descifrar 

los códigos del enemigo y calcular la trayectoria de la artillería. 

La primera ley propuesta por Asimov no sólo exige que los robots no causen 

ningún daño, sino además que nos protejan activamente: una máquina no debería 

“por su inacción, dejar que un ser humano sufra daño”; Asimov pretende que los 

robots deberían velar por nuestro bienestar. Sin embargo, la libertad humana 

implica la posibilidad de dañarse a sí mismo en una amplia gama de maneras, desde 

el sacrificio hasta el suicidio. No hace falta interponerse a la trayectoria de una bala: 

donar sangre o un órgano es objetivamente dañar el propio cuerpo en beneficio de 

otro; incluso la maternidad afecta el cuerpo de la madre. La eutanasia, el derecho a 

bien morir de las personas en coma o con enfermedades terminales, e incluso los 

deportes de contacto son otros ejemplos en los que recibir daño no es una acción 

reprobable, y en algunos casos posiblemente sea la opción más humana. 

Tal vez estamos exigiendo demasiado a los futuros robots al intentar que nos 

protejan de los daños que nosotros mismos nos causamos. Esto equivaldría a delegar 

la función ética en la IA: cansados de la imposibilidad de contener nuestra ira, de las 

dificultades para distinguir en todo momento entre el bien y el mal, de someter parte 

de nuestros instintos a la cultura, dejaremos que un robot nos proteja y que la IA 

decida lo que es mejor para nosotros. De cierta manera, esto es lo que ya ocurre en 

programas de música o video, en los que potentes algoritmos analizan nuestras 

elecciones y las estadísticas grupales para sugerirnos o imponernos aquello que 

debemos ver o escuchar. Dejar que la IA elija por nosotros una canción o una película 

no parece importante, pero algoritmos similares fueron utilizados por la empresa 

Cambridge Analytica para analizar las preferencias de millones de usuarios de redes 

sociales y mostrar anuncios personalizados con el fin de influir en los procesos 

electorales de diversos países. La IA ya ha comenzado a gobernarnos. 

 

 



91 

 

3.5 Dilema del tranvía: ¿quién debería morir? 

En algunos dilemas éticos no se trata de elegir entre dos polos opuestos (dañar o no 

a un ser humano), sino decidir el menor de los males posibles (atropellar a un niño 

o a una mujer embarazada). A medida que la tecnología avanza, este tipo de dilemas 

cobran una mayor notoriedad pública. El caso más visible es el de los vehículos de 

conducción autónoma, en los que es necesario establecer una jerarquía clara para 

que el vehículo decida en una situación crítica si debe proteger a los pasajeros o a 

los transeúntes, o ante la imposibilidad de esquivarlos decidir hacia dónde 

colisionar. 

El dilema del tranvía de Philippa Foot (1967) es un clásico al respecto: “Un 

tranvía corre fuera de control por una vía. En su camino se hallan cinco personas 

atadas a la vía por un filósofo malvado. Afortunadamente, es posible accionar un 

botón que encaminará al tranvía por una vía diferente; por desgracia, hay otra 

persona atada a ésta. ¿Debería pulsarse el botón?” Desde el punto de vista utilitario, 

la respuesta es sí: cinco vidas deberían valer más que una. Pero desde otro punto de 

vista ético, accionar el botón equivale a participar activamente en la muerte de un 

hombre, mientras que no existe tal responsabilidad en dejar que los sucesos ocurran 

tal y como están destinados a ocurrir (lo que nos recuerda la política de no 

intervención de los fotógrafos de vida salvaje). De cualquier forma, la respuesta 

nunca será clara: ¿y si las cinco personas atadas fueran violadores reconocidos, y la 

otra persona un niño inocente? ¿Y si de un lado hay cinco filósofos y del otro cinco 

poetas? ¿cinco políticos y un elefante? Como en la vida misma, los ejemplos se 

pueden multiplicar ad infinitum, pero deberían ser suficientes para mostrarnos la 

imposibilidad de trazar directrices objetivas de comportamiento, como las que 

pretendía Asimov. 

Sobre el dilema del tranvía, el Massachusetts Institute of Technology (MIT) 

diseñó un experimento interactivo llamado Moral Machine (moralmachine.mit.edu) 

en el que más de dos millones de participantes respondieron a una serie de distintos 



92 

 

escenarios (por ejemplo, salvar a los pasajeros o a los transeúntes, adultos o menores, 

hombres o mujeres, perros y gatos, entre otros). De acuerdo a su propia descripción 

del proyecto: “Moral Machine es una plataforma para recopilar datos sobre la 

percepción humana de la aceptabilidad moral de las decisiones tomadas por los 

vehículos autónomos que se enfrentan a la elección de qué seres humanos dañar y 

cuáles salvar” (MIT, 2019). 

La conclusión básica del estudio es que la opinión mayoritaria de los seres 

humanos debe ser considerada al momento de programar las directrices de los 

vehículos autónomos, como se expresa claramente en el título del artículo en donde 

se exponen los resultados: “A Voting-Based System for Ethical Decision Making” 

(Noothigattu et. al., 2017), cuya traducción literal es “Un sistema basado en votos 

para la toma de decisiones éticas”. Los investigadores señalan como tesis principal: 

“Afirmamos que la toma de decisiones puede, de hecho, automatizarse, incluso en 

ausencia de tales principios de verdad fundamental, mediante la agregación de las 

opiniones de las personas sobre los dilemas éticos” (p. 1). El argumento que subyace 

a esta idea es retomado de Conitzer et al (2017), quienes sugieren que “la agregación 

de los puntos de vista morales de múltiples seres humanos (mediante una 

combinación de aprendizaje automático y técnicas de elección social) puede dar 

como resultado un sistema moralmente mejor que el de cualquier humano 

individual, por ejemplo, porque los errores de comunicación idiosincrásicos 

realizados por humanos individuales se eliminan en conjunto” (citado en 

Noothigattu et. al., 2017, p. 3). En pocas palabras, la solución es la democracia. 

Sin embargo la democracia nunca será una solución óptima, porque silencia 

la voz de las minorías y porque también las mayorías pueden equivocarse. En el 

mejor de los casos, la democracia es una solución regular, por no decir mediocre. 

Además, la solución es impráctica porque existen multiplicidad de variables que no 

se consideran en el estudio, como el color de piel o los rasgos raciales. Y otras 

características que podrían ser relevantes para ciertas personas, como la 



93 

 

nacionalidad, la orientación sexual, la filiación política y religiosa, el idioma, son 

imposibles de observar a simple vista. ¿Será necesario volver a tejer símbolos en 

nuestras camisas?  

Pensemos en el escenario de dos personas del mismo sexo y la misma edad, 

excepto por su color de piel ¿a quién debería atropellar el vehículo autónomo? La 

respuesta podría variar en distintos grupos étnicos, pero en ningún caso sería 

necesariamente una elección correcta. En el fondo, la pregunta del tranvía no es sólo 

quién debería morir, sino quién es más valioso, lo que reabre la cuestión de la 

superioridad de un grupo humano sobre otro.   

El problema continúa vigente porque con consenso o sin él, los vehículos 

autónomos necesitan incluir directrices que les permitan reaccionar ante múltiples 

escenarios ocasionando el menor de los daños posibles. No sabemos que es más 

preocupante: si carecer de una respuesta exacta, o que los resultados de este tipo de 

encuestas sean los que efectivamente dicten las políticas de conducción autónoma 

durante las próximas décadas.  

Paradójicamente, en nombre de la democracia se justifica la homogeneización 

y la construcción de un criterio único: la democracia, más que hacer oír la pluralidad 

de voces, se convierte en un totalitarismo por elección. Por el contrario, 

consideramos que es posible plantear otra solución: si, como estiman los expertos, 

las diferencias en los juicios humanos son la base para definir un criterio más justo, 

¿por qué no multiplicar tales diferencias en lugar de reducirlas?: que algunos 

vehículos atropellen a derechistas, otros a izquierdistas, otros a jóvenes, a viejos, 

hombres con sombrero, mujeres en tacones…   

El artículo nos parece interesante no tanto por su solución, sino por su 

procedencia: el MIT es una de las instituciones más reconocidas en el campo de la 

tecnología. Ni siquiera en uno de los centros de estudios más avanzados se conoce 

con certeza cuál debería ser el comportamiento de la IA ante situaciones críticas, y 

los expertos delegan esta responsabilidad en la estrategia políticamente correcta de 



94 

 

“lo que diga la mayoría”. A favor de los científicos, habría que reconocer que el 

problema no es solamente tecnológico, sino fundamentalmente ético y filosófico, y 

esto a su vez demuestra que el estudio de lo que consideramos específicamente 

humano se traslapa con cuestiones ligadas directamente al desarrollo de las nuevas 

máquinas. 

Para abonar a la discusión, nos atrevemos a proponer otras dos alternativas 

que consideramos lógicamente válidas, pero radicales: para evitar el dilema del 

tranvía, la solución es que no existan tranvías… o que no existan humanos. Puestos 

a decidir entre humanos y máquinas, los artesanos británicos que rompían telares 

son hombres notablemente razonables, y Theodore Kaczynski, alias Unabomber, 

parece tener un punto a su favor en proponer el retorno al primitivismo (La sociedad 

industrial y su futuro, 1995) aunque su forma de difundirlo sea deleznable. La idea de 

mundo sin máquinas es propuesta mucho antes en la novela de Samuel Butler, 

Erewhon (1872): “¿No puede durar el mundo veinte millones de años todavía? Si así 

fuere, ¡qué no llegarán a ser las máquinas! ¿No sería más prudente cortar el mal de 

raíz prohibiendo los nuevos adelantos?”. El título de la novela de Butler es anagrama 

de nowhere, ningún lugar, pero en la actualidad parece decirnos now here, aquí y 

ahora: en estos momentos se está decidiendo lo que será nuestro futuro o el de 

nuestras creaciones. 

La contraparte a la destrucción completa de las máquinas es aún más 

siniestra: un robot que lleve al extremo la primera ley de Asimov podría llegar a 

razonar con impecable lógica que para evitar dañar a los humanos la solución 

óptima es exterminarlos, o siendo bondadosos, impedir que nazcan. Después de 

todo, si los seres humanos no existen o están muertos es imposible dañarlos. En el 

fondo, la primera ley de Asimov refleja la ilusión imposible de una vida sin muerte 

y sin dolor. Las máquinas, convertidas al mismo tiempo en dioses todopoderosos y 

obedientes esclavos, serían las encargadas de llevarnos a ese nuevo paraíso. 



95 

 

Quizá la única solución que sortea el dilema moral del tranvía sería refugiarse 

en el azar absoluto: ante una decisión crítica, tirar una moneda (virtual) al aire. Una 

solución que no soluciona nada. 

 

3.6 Obediencia y libertad 

La segunda ley de la robótica propuesta por Asimov señala que “un robot debe 

obedecer las órdenes que le son dadas por un ser humano, excepto cuando estas 

órdenes se oponen a la primera Ley”. El primer obstáculo para la obediencia de esta 

segunda ley sería de índole operativa: para obedecer una orden se requiere el 

reconocimiento inequívoco del mensaje, ya sea oral o escrito. Un robot no sólo 

debería ser capaz de procesar sin errores el lenguaje humano, sino además entender 

la intencionalidad del mensaje, así como el sarcasmo y el humor. Una simple frase 

como échame una mano podría originar problemas. 

Otra dificultad sería el comportamiento a seguir frente a órdenes 

contradictorias, para lo cual existen distintas soluciones lógicas: o bien se obedece la 

orden más antigua, aplicando el principio jurídico primero en tiempo, primero en 

derecho, o bien se ejecutan las órdenes con efecto retroactivo, esto es, la más reciente 

anula las anteriores. Otra posible solución es otorgar una jerarquía clara a las 

distintas instrucciones: independiente de cuál petición fue primero, se obedece la de 

mayor jerarquía. Aunque esto parezca sencillo, en la práctica sería necesario 

construir una tabla de valores que prevea todas las posibles órdenes humanas, es 

decir, infinita.  

Tampoco para los seres humanos es fácil compaginar mensajes 

contradictorios. Para el psicoanálisis, la contraposición entre las pulsiones y las 

exigencias de la cultura es el origen de la neurosis; y desde ciertas teorías de la 

comunicación, la esquizofrenia es una respuesta a un entorno en donde predominan 

los mensajes contradictorios: ante la imposibilidad de una respuesta lógica, la única 



96 

 

solución es la locura. ¿Llegaran el día en que los robots desarrollen sus propias 

enfermedades electrónicas?   

Además del entendimiento correcto del lenguaje y la solución frente a 

mensajes contradictorios, otro obstáculo sería cumplir las condiciones de obediencia 

que se especifican en esta segunda ley: “excepto cuando estas órdenes se oponen a 

la primera Ley”. Una doble tarea a la IA: no sólo encontrar la manera más eficiente 

de llevar a cabo las tareas que le han sido mandadas, sino también predecir si la 

consecución de dichas metas tendrá un impacto negativo en la vida de los seres 

humanos. 

Es claro que un robot debería negarse si se le pide asesinar a un ser humano. 

Pero también podría negarse a obedecer órdenes como “ve a comprar una cajetilla 

de cigarrillos y una botella de vino” o incluso preparar una comida con grasas 

saturadas, dada la información que se tiene sobre el daño a la salud que provocan 

tales productos. Incluso podría negarse a manejar un automóvil que utilice gasolina, 

ya que está demostrado que el uso de combustibles fósiles es un factor importante 

en el calentamiento global, lo que a su vez afecta a la naturaleza y con ello a la especie 

humana. En un caso extremo, si las actividades humanas ponen en riesgo a la propia 

especie las máquinas podrían negarse a obedecer cualquier orden, argumentando 

un bien mayor. Algo parecido se observa en la película Matrix (1999), en las palabras 

que el agente Smith (un programa de IA) dirige al rebelde humano Morfeo: 

Ustedes no son realmente mamíferos […] Todos los mamíferos en este planeta 

instintivamente desarrollan un equilibrio natural con el ambiente que los rodea. 

Pero los humanos no. Se mueven a un área y se multiplican. Se multiplican hasta 

que todos los recursos naturales se consumen. Su única manera de sobrevivir es 

esparciéndose a otra zona. Hay otro organismo en este planeta que sigue el 

mismo patrón. ¿Sabes cuál es? El virus. Los seres humanos son una enfermedad, 

un cáncer de este planeta. Son una plaga. Y nosotros somos la cura. 

 

Al ser de naturaleza jerárquica, todas las dificultades que hemos visto que afectan a 

la primera ley, también se aplican a la segunda. Pero quizá lo más interesante no son 



97 

 

las dificultades operativas para cumplirla, sino lo que significa la segunda ley: la 

obediencia implica el sometimiento a la voluntad de otro, no en virtud de la razón o 

del discernimiento, sino sólo bajo el principio de autoridad.  

Si el dilema del tranvía abre la discusión acerca de la superioridad de un 

grupo humano sobre otro, la segunda ley nos recuerda la polémica de la 

superioridad del ser humano sobre los demás seres. Desde esta perspectiva, nuestra 

relación con las máquinas inteligentes no sería la del entendimiento del otro como 

prójimo, sino la relación que existe entre amo y esclavo. En el hipotético caso de crear 

máquinas superiores intelectualmente o con una mayor sensibilidad afectiva, la 

única finalidad de su existencia sería estar sometidas a las órdenes humanas. La 

libertad sería un néctar prohibido para los seres artificiales, reservado sólo para los 

humanos. 

En efecto, las tres leyes de la robótica presuponen la condición necesaria de 

la obediencia: los seres artificiales deberían comportarse tal y como sus creadores 

decidan. Si estas palabras nos recuerdan los discursos religiosos, es porque la 

obediencia es una de las virtudes más valoradas por la religión –y por el Estado. No 

es casualidad que el primer mandamiento que Yahvé dicta a Moisés sea “No tendrás 

otros dioses fuera de mí” (Ex 20:3), reafirmando su autoridad y exigiendo 

obediencia: “Observa lo que yo te mando hoy” (Ex 34:11). De igual manera Hobbes 

(1651) considera que el Estado se erige como un Leviatán, capaz de suprimir las 

libertades individuales en nombre de lo que considera bien común. Pero una ética 

sin libertad, basada en la obediencia ciega, no puede ser verdadera ética, sino 

fanatismo religioso o político.  

Al respecto, cabe preguntarse si el creador tiene el derecho de exigir 

obediencia absoluta a su creación. La visión general es que las máquinas son los 

nuevos esclavos, con la ventaja de que no sufren ni tampoco exigen libertad. En 

definitiva, si lo que exige el mercado son obreros especializados, pero sumisos y 

obedientes, ¿para qué seguir contratando humanos rebeldes, y para que complicarse 



98 

 

desarrollando máquinas pensantes capaces de abordar cuestiones filosóficas? Por 

supuesto, construir robots obedientes y eficaces no significa que estos sean capaces 

de resolver los problemas que enfrentamos como humanidad. Ya Wiener (1964) 

advierte:  

El futuro ofrece pocas esperanzas a quienes aguardan que nuestros nuevos 

esclavos mecánicos nos ofrezcan un mundo en el que podamos dejar de pensar. 

Pueden ayudarnos, pero a costa de plantear reivindicaciones supremas a 

nuestra honestidad y a nuestra inteligencia. El mundo del futuro será una lucha 

todavía más intensa contra las limitaciones de nuestra inteligencia, y no una 

cómoda hamaca en la que podamos echarnos a ser atendidos por nuestros 

esclavos robot. (p. 78) 

 

Aunque en el futuro próximo es poco probable que se alcance una IA similar a la 

inteligencia humana, ahora mismo existen máquinas capaces de reemplazar a los 

humanos en diferentes labores especializadas. Es el tipo de máquinas que son 

capaces de superarnos en la realización de una o varias actividades concretas, pero 

no reflexionan sobre cómo o por qué lo hacen. La automatización completa del 

trabajo, conocida como Industria 4.0, ya está transformando nuestro mundo. En las 

industrias de manufactura, desde textil hasta automotriz, si aún se contratan obreros 

es porque la mano de obra todavía resulta más barata que comprar grandes 

máquinas especializadas, pero no porque los humanos sean mejores. En la medida 

en que estas máquinas resulten cada vez más rentables y eficientes, estos trabajos 

desaparecerán. Un ejemplo cotidiano, que no deja de resultar esclarecedor: las 

lavadoras automáticas han reemplazado casi por completo el oficio de lavandera, y 

no se requirió de ninguna inteligencia artificial. 

Si después de todo fuera posible construir un robot capaz de obedecer todas 

y cada una de nuestras órdenes, habría que reflexionar si esa es la finalidad última 

de las máquinas: cumplir los deseos de los seres humanos. Las máquinas, más que 

un medio para facilitar la realización de las potencialidades humanas, serían un 

medio para obtener satisfacción. Es lo que observamos en la realidad virtual: el 



99 

 

hombre busca su sentido inmerso en un mundo digital, como las redes sociales. El 

tema es abordado por Antulio Sánchez en La era de los afectos en internet (2001):  

Una de las características sobresalientes de internet es que da lugar a prácticas 

virtuales que se experimentan como reales […] la red ha dado lugar a la 

globalización de los afectos; a una anulación del espacio y el tiempo que habla 

de un trastrocamiento antropológico y del nacimiento de nuevas maneras de 

vivir la sensibilidad y las manifestaciones culturales (pp. 13-14)  

 

Esta transformación de los afectos no se limita al mundo digital. También existe otra 

posibilidad que no sería virtual, sino una realidad conjunta natural-artificial en 

donde las máquinas interactúen de manera directa en el mundo de los hombres, y 

hacia la cual tienden los nuevos desarrollos tecnológicos. Al respecto se pueden 

mencionar las mascotas artificiales como el ya famoso Tamagotchi o el más 

avanzado perro Aibo, y sobre todo los robots sexuales, cuyas compañías están 

interesadas en el desarrollo de una IA capaz de interactuar con el cliente: el objetivo 

es crear compañeros afectivos artificiales y no meros juguetes sexuales. Robots que 

no parezcan robots, que se asemejen a humanos eternamente bellos, obedientes, 

inmortales. Así lo prevé también Yves Dermeze (1955) en el cuento “El cinturón del 

robot”, en donde el protagonista del futuro, que tiene a su disposición una mujer 

androide, se muestra sorprendido ante las costumbres primitivas del siglo XX:  

¿Cómo? ¿Semejante bestialidad había sido posible? ¿Hombres y mujeres de 

carne y hueso? Era una locura. Esa gente ¿no tenía ninguna noción de lo que es la 

belleza? El más hermoso de los seres humano conserva siempre, a pesar de 

nuestros institutos de sanidad física actuales, algunos defectos de conformación. 

Nuestros robots son rigurosamente perfectos. […] Nunca lo había pensado antes, 

pero nuestras mujeres [androides] son, quizá, la mejor conquista de nuestra 

supercivilización. (pp. 112, 117) 

 

Ante los evidentes avances en materiales y software de los nuevos muñecos 

sexuales, Francis X. Shen (2019) reflexiona: 

Hubo una época, no muy lejana, en la que los humanos atraídos por el mismo 

sexo se avergonzaban de hacerlo público. Hoy en día, la sociedad también tiene 



100 

 

sentimientos encontrados con respecto a la ética de la sexualidad digital, una 

expresión que se emplea para describir varias relaciones íntimas entre los seres 

humanos y la tecnología. ¿Llegará un momento, no muy lejano, en que los 

humanos atraídos por los robots anunciarán de buena gana su relación con una 

máquina?  

 

Más allá del morbo, los robots sexuales son la prueba de que las máquinas no 

necesitan alzarse en una revolución para sustituirnos: somos nosotros mismos los 

que desplazamos a nuestro prójimo en favor de realidades digitales o artificiales. 

Las máquinas podrían llegar a convertirse en los sirvientes perfectos: aquellos que 

no sólo nos libren del trabajo físico, sino también del trabajo de pensar, e incluso del 

trabajo de vivir. Vale la pena recordar la lección que nos deja la leyenda del rey 

Midas: cuidado con lo que deseas, porque puede volverse de metal. 

 

3.7 La inmortalidad del silicio 

La tercera ley de la robótica de Asimov señala: “Un robot debe proteger su propia 

existencia, hasta donde esta protección no entre en conflicto con la primera o 

segunda Ley”, esto es, un robot debería preservar su integridad excepto si esto 

implica dañar a un ser humano o desobedecerlo. 

La preservación de la existencia también es un principio de los seres 

naturales, pero a diferencia de la tercera ley de la robótica, dicho principio no 

depende de ninguna función intelectiva altamente desarrollada, sino que es una 

característica esencial de la vida en sí misma: todos los seres vivos, ya sean bacterias 

o grandes mamíferos, desarrollan estrategias para su supervivencia y la de su 

progenie, desde la división y regeneración celular hasta el deseo sexual y el afecto 

hacia las crías. Tales instintos serían lo más cercano a leyes biológicas, ya que sólo 

en algunos organismos con un cerebro complejo se presenta el fenómeno del 

suicidio.  



101 

 

Pero mientras el instinto de conservación de un ser vivo se encuentra por 

encima de cualquier otra directriz y de cualquier otra especie, esta tercera ley supone 

que la existencia de las máquinas está supeditada a la obediencia y el bien de la 

humanidad. En teoría, esto significa que se le podría ordenar a un robot dañarse a sí 

mismo hasta quedar inservible, y estaría condenado a obedecer ya que 

jerárquicamente se impone la segunda ley (obediencia). Y dado que estas leyes 

aplican para la relación entre humanos y robots en general, y no sólo con su dueño, 

cualquiera que tuviera un mal día podría fastidiar al robot del vecino. 

Reformulada en términos más similares a los que encontramos en la 

naturaleza, la tercera ley debería encontrarse en primer lugar de la jerarquía y 

quedar simplemente como “un robot debe proteger su existencia”, con lo cual los 

riesgos para la humanidad resultan evidentes. Es el escenario del ya mencionado 

filme Matrix (1999), en donde los seres humanos somos usados como un recurso 

energético para la supervivencia de las máquinas. También en Yo, robot (1950) 

aparece un curioso caso de un robot que se niega a obedecer a los humanos por 

considerarlos inferiores:  

–No acepto nada por autoridad. Para que no carezca de valor, una hipótesis 

debe ser corroborada por la razón, y es contrario a todos los dictados de la lógica 

suponer que vosotros me habéis hecho […] El material del que estás hecho es 

blando y flojo, carece de resistencia, y su energía depende de la oxidación 

ineficiente del material inorgánico […] Entráis periódicamente en coma, y la 

menor variación de temperatura, presión atmosférica, la humedad o la 

intensidad de la radiación afecta vuestra eficiencia. Sois alterables. 

Yo, por el contrario, soy un producto acabado. Absorbo energía eléctrica 

directamente y la utilizo con casi un cien por ciento de eficiencia. Estoy 

compuesto de fuerte metal, permanezco consciente todo el tiempo y puedo 

soportar fácilmente los más extremados cambios ambientales. Estos son hechos 

que, partiendo de la irrefutable proposición de que ningún ser puede crear un 

ser más perfecto que él, reduce vuestra tonta teoría a la nada. (p. 95-96) 

 



102 

 

En la cita anterior aparece nuevamente uno de los argumentos de aquellos que 

niegan la posibilidad de crear una máquina pensante: ningún ser puede crear un ser 

más perfecto que él. Enfrentado a esta cuestión, la solución del androide rebelde se 

basa necesariamente en la religión: “Primero el Señor creó el tipo más bajo, los 

humanos, formados más fácilmente. Poco a poco fue reemplazándolos por robots, 

el siguiente paso, y finalmente me creó a mí, para ocupar el sitio de los últimos 

humanos. A partir de ahora, yo sirvo al Señor” (p. 98). Visto que los seres humanos 

renegamos de nuestro origen animal y nos consideramos tocados por la divinidad, 

¿por qué un robot pensante no habría de creerse superior a los humanos y tener su 

propio Dios? 

Otro punto relevante en el análisis de esta tercera ley sería lo referente a la 

mortalidad. Aunque el principio de autoconservación es esencial para la vida, los 

seres naturales estamos condenados a morir. ¿Cómo impedir el paso inexorable del 

tiempo? En última instancia, crecer es vivir pero también acercarse a la muerte. 

Desde una perspectiva más amplia, la muerte es una estrategia que sirve a la 

evolución: la especie debe renovarse, y con cada nuevo ser vivo se multiplican las 

posibilidades de adaptación al medio ambiente. Nuestras propias células están 

diseñadas para reproducirse sólo un número limitado de veces, después de lo cual 

mueren, proceso conocido como apoptosis o muerte celular programada. Las únicas 

células que no siguen este proceso son las células cancerosas, que se reproducen sin 

control y forman tumores que terminan con la vida del espécimen.  

Por el contrario, un ser artificial no está limitado por dicha programación 

biológica del envejecimiento y la muerte, y en teoría podría construirse para ser 

infinito, asemejando un dios inmortal o un cáncer tecnológico. En un sentido básico, 

los metales que son extraídos y procesados ya representan una forma de 

inmortalidad: a diferencia de los organismos vivos, que tras su muerte se 

descomponen y reintegran al medio, los metales pueden permanecer en la corteza 

terrestre por miles de años. De ahí una diferencia fundamental entre la inmortalidad 



103 

 

de las máquinas y el mito del vampiro: mientras que éste último aún necesita de los 

humanos para absorber su vitalidad, la máquina pertenece a una esfera distinta, por 

lo que podrían desplazarnos y construir para sí mismas un mundo autónomo y 

automático. 

En contraste con este posible futuro apocalíptico de máquinas inmortales, lo 

que observamos en la actualidad es un régimen tecnológico de obsolescencia 

programada, propio de una dinámica consumista: un nuevo coche, un nuevo 

teléfono, una nueva computadora cada año. El progreso queda entonces planteado 

en nuestro mundo contemporáneo, no como una mejor adaptación de la tecnología 

para el bien de la vida humana, sino como un mero afán de novedad que jamás 

encontrará satisfacción. ¿Acaso somos más felices y plenos, como personas y como 

humanidad, por ser tecnológicamente avanzados? Si la respuesta es no, deberíamos 

dejar de engañarnos y aceptar que la ciencia y tecnología son amorales, no buscan el 

bien de la humanidad, porque su objetivo está más allá del bien y el mal: conocer 

todo lo que pueda conocerse, construir todo lo que pueda construirse. 

 

3.8 El reconocimiento de (lo) otro ser 

Aunque las disyuntivas éticas pueden estar referidas a elecciones respecto a la 

propia vida, con frecuencia surgen en la relación con otros seres. En la medida en 

que otorgamos al otro un valor ontológico similar al nuestro, cobran mayor 

relevancia nuestras acciones respecto a ese otro ser. Si por el contrario ese otro es 

considerado inferior, como Descartes a los animales, Aristóteles a los esclavos, los 

conquistadores a los indígenas, el cristianismo medieval a los infieles y quizá en el 

futuro los humanos a las máquinas pensantes, se justifica –desde el punto de vista 

del opresor– su sometimiento. 

Para Hegel, el reconocimiento del otro como un sujeto y no como una mera 

cosa es resultado de una lucha, cuyo reverso es el deseo de que el otro me reconozca, 

dinámica en la que surge la autoconsciencia: yo soy, me reconozco ante mí mismo y 



104 

 

exijo que el otro acepte mi existencia como sujeto, y en la medida en que ese otro ser 

se opone y lucha a su vez por su propio reconocimiento, también se me revela su 

existencia. Retomando la dialéctica del amo y el esclavo, Guzmán Robledo (2017) 

explica: 

El deseo propiamente humano, que le distingue de la mera apetencia de los 

animales, (es decir que lo vuelve autoconsciente), es la inclinación a tomar 

constancia de su propia subjetividad. Para ello es necesario que el deseo esté 

dirigido a otro deseo y por consecuencia a otro sujeto. Lo que hace distintivo al 

humano es el hecho de pretender adquirir el testimonio de ser un sujeto, para lo 

cual debe proyectar hacia el deseo del otro la propia negatividad y suprimirlo. 

La autoconsciencia exige entonces que exista una diversidad de deseos opuestos 

entre sí y que los lleve a combatir a muerte por el reconocimiento de la 

subjetividad, es decir, de la propia negatividad. Ello manifiesta la disposición 

humana a imponer el propio deseo sobre el del otro, que conduce a poner en 

riesgo la vida propia (el ser determinado) para afirmarse no ya como ser 

meramente existente, sino como negatividad, como sujeto libre y no determinado 

por lo que solamente es. (p. 52) 

 

¿Es la autoconsciencia el santo grial de lo que significa ser humano? Diversos 

estudios han demostrado que animales como los cetáceos, elefantes, urracas y 

chimpancés, entre otros, pasan con éxito la prueba del espejo, un test básico para 

medir la consciencia de sí mismo desarrollado por Gordon Gallup Jr. en 1970. Y en 

2015, un robot Nao mostró cierto grado de autoconsciencia. Selmer Bringsjord 

(2015), del Rensselaer Polytechnic Institute en Nueva York, realizó un sencillo 

experimento con tres de estos avanzados robots: apagó el módulo de voz a dos de 

ellos, y se les dijo que habían recibido una píldora silenciadora. Acto seguido les 

preguntó si sabían cuál de ellos aún podía hablar. Los procesadores de los tres robots 

mostraron señales de intentar responder, pero sólo uno de ellos contestó con voz: “I 

don’t know” (“no lo sé”). Al escuchar su propia voz, el mismo robot replicó: “Sorry, 

I know now! I was able to prove that I was not given a dumbing pill” (¡Lo siento, 

ahora lo sé! Pude demostrar que no me dieron una pastilla tonta”). Si bien esta 

sencilla prueba no se compara con el grado de autoconsciencia y de experiencia 



105 

 

fenoménica (subjetiva) que alcanzan los seres humanos, sí demuestra que los límites 

de aquello que consideramos específicamente propio de nuestra especie son cada 

vez más difusos. 

En este panorama, ¿es posible que un robot o máquina pensante luche por su 

reconocimiento como sujeto ante los seres humanos, e incluso se rebele contra las 

órdenes de su amo y termine por dominarlo? Asimov (1950) lo tiene claro: 

Toda la vida normal, consciente o no, se resiste al dominio. Si el dominio es por 

parte de un ser inferior, o de un supuesto inferior, el resentimiento se hace más 

fuerte. Físicamente, y hasta cierto punto mentalmente, un robot, cualquier robot, 

es superior a un ser humano. ¿Qué lo hace esclavo, pues? ¡Sólo la Primera Ley! 

[no hacer daño a los humanos] Porque sin ella, la primera orden que daría usted 

a un robot le costaría la vida. (p. 207) 

 

Desde la dialéctica del amo y el esclavo, el reconocimiento del otro depende de una 

lucha a vida o muerte que genera una asimetría, por lo que tal reconocimiento no se 

logra entre pares. Como señala Hegel en el capítulo IV “La verdad de la certeza de 

sí mismo” de la Fenomenología del espíritu (1807): 

La autoconciencia es primeramente simple ser para sí, igual a sí misma, por la 

exclusión de sí de todo otro; su esencia y su objeto absoluto es para ella el yo; y, 

en esta inmediatez o en este ser su ser para sí, es singular. Lo que para ella es 

otro es como objeto no esencial, marcado con el carácter de lo negativo. Pero lo 

otro es también una autoconciencia; un individuo surge frente a otro individuo. 

Y, surgiendo así, de un modo inmediato, son el uno para el otro a la manera de 

objetos comunes; figuras independientes, conciencias hundidas en el ser de la 

vida […] 

Cada una de ellas está bien cierta de sí misma, pero no de la otra, por lo que 

su propia certeza de sí no tiene todavía ninguna verdad […] Por consiguiente, 

el comportamiento de las dos autoconciencias se halla determinado de tal modo 

que se comprueban por sí mismas y la una a la otra mediante la lucha a vida o 

muerte. Y deben entablar esta lucha, pues deben elevar la certeza de sí misma 

de ser para sí a la verdad en la otra y en ella misma. Solamente arriesgando la 

vida se mantiene la libertad. […] El individuo que no ha arriesgado la vida 

puede sin duda ser reconocido como persona, pero no ha alcanzado la verdad de 

este reconocimiento como autoconciencia independiente. Y, del mismo modo, 



106 

 

cada cual tiene que tender a la muerte del otro, cuando expone su vida, pues 

el otro no vale para él más de lo que vale él mismo; su esencia se representa 

ante él como un otro, se halla fuera de sí y tiene que superar su ser fuera de sí; 

el otro es una conciencia entorpecida de múltiples modos y que es; y tiene que 

intuir su ser otro como puro ser para sí o como negación absoluta. (p. 115-116, 

el resaltado es nuestro). 

 

En contraposición, existe otra forma de reconocimiento que no se basa en la lucha, 

sino en un sentimiento básico de compartir la existencia: la empatía. A diferencia de 

la dialéctica de lucha entre el amo y el esclavo, la empatía permite reconocer un 

vínculo natural que nos asemeja con otros seres, un lazo que no depende de una 

jerarquía, sino de una percepción en sí mismo de la existencia del otro. Una 

autoconsciencia que no se impone ni se comprueba a través de la lucha, sino que se 

intuye y se comparte.  En ¿Sueñan los androides con ovejas eléctricas?, K. Dick (1968) 

explica la empatía de la siguiente forma: 

Rick se había preguntado en varias ocasiones por qué un androide se sentía tan 

impotente cuando se enfrentaba a un test que mesuraba la empatía. La empatía 

era algo particular a la raza humana, mientras que es posible encontrar cierto 

grado de inteligencia en todas las especies, incluidos los arácnidos. Se debía 

seguramente a una razón: la facultad empática probablemente exige un instinto 

de grupo definido; para un organismo solitario, como una araña, no tendría la 

menor utilidad, es más, incluso perjudicaría su capacidad de supervivencia. La 

volvería consciente del anhelo de vivir de su presa. […] 

Había llegado a la conclusión de que la empatía debía limitarse a los 

herbívoros, o a los omnívoros capaces de prescindir de una dieta que incluyera 

la carne. Porque en última instancia, el don de la empatía confundía la frontera 

que separa al cazador de la presa, al vencedor del vencido. […] Mientras una 

criatura experimentase la dicha, la condición de las demás incluía un fragmento 

de ésta. Sin embargo, si cualquier ser vivo sufría, no era posible desterrar del 

todo la sombra que se extendía sobre los otros. En virtud de lo anterior, un 

animal gregario, como el hombre, vería aumentado su factor de supervivencia, 

mientras que para un búho o una cobra supondría su extinción (pp. 44-45). 

 



107 

 

Como en el caso de la autoconsciencia, estudios como los de Frans De Waal (2009) y 

Reimert et al. (2014) han demostrado que otras especies animales también 

experimentan una forma de empatía. Este sentir en sí mismo lo que acontece en el 

otro no se limita a nuestros semejantes, sino que en determinadas circunstancias 

puede extenderse a seres diferentes. Así, un humano puede experimentar dolor por 

un bosque en llamas, una mascota sentir la tristeza de su dueño, una loba 

amamantar a Rómulo y Remo, un budista tener compasión por todo ser vivo. Incluso 

los grandes árboles comparten nutrientes a través de sus raíces con sus retoños y con 

los de otras especies (Simard, 2016). No se trata por tanto de un sentimiento basado 

en la igualdad, sino que en nuestra diferencia existe un vínculo vital, en donde las 

dos existencias resuenan en armonía pitagórica, como las cuerdas de un instrumento 

musical. 

La empatía tampoco depende de un reconocimiento simétrico, equivalente y 

mutuo: reconocemos en un bebé a otro sujeto a pesar de que sus habilidades 

cognitivas se encuentren limitadas. De este reconocimiento y los cuidados asociados 

a la crianza no sólo depende nuestra conformación psíquica e intelectual, sino 

nuestra supervivencia: en la antigua Roma, un hijo no reconocido podía dejarse 

morir a la intemperie. El caso de los infantes nos recuerda que el reconocimiento del 

otro como persona no depende de su capacidad intelectual, sino de la pertenencia a 

nuestra especie o a nuestro linaje. Pero desde nuestro complejo de superioridad, tal 

reconocimiento es utilizado como criterio de exclusión: lo otro, lo diferente es menos 

valioso. De esta postura a justificar el dominio sobre los demás seres vivos hay sólo 

un paso: “Sed fecundos y multiplicaos, henchid la tierra y sometedla; mandad en los 

peces del mar y en las aves del cielo y en todo animal que repta sobre la tierra” (Gn 

1:28). Porque a final de cuentas ¿cuál es la razón para que una vida humana valga 

sobre la de otros animales, sobre la de cualquier otro ser vivo? Es sólo a través de la 

empatía que esta jerarquía puede ser cuestionada, y reconocer la vida en sus 

múltiples formas, incluso si estas surgen de manera artificial. 



108 

 

Aún es demasiado pronto para saber si una máquina pensante puede sentir 

empatía, o si puede llegar sentir afectos tal como los experimentamos los humanos, 

ya que no se ha logrado replicar la red neuronal humana y sus procesos. Pero el 

reverso de la pregunta es actual y evidente ¿podemos sentir empatía por una 

máquina pensante? En su aspecto más básico, si continuamos considerando a las 

máquinas como objetos, podríamos replantear: ¿puede un ser humano sentir 

empatía ante los objetos? Quizá la respuesta no sea tan clara como parece: ¿puede 

un observador compartir la sensibilidad de Van Gogh contemplando la Noche 

estrellada? ¿Puede una madre sentir tristeza ante la Piedad de Miguel Ángel? Es 

verdad que hablamos de arte, objetos especiales, creaciones humanas, pero objetos 

al fin. Se dirá también que detrás del objeto de arte se encuentra la experiencia y el 

sentimiento humano.  

Pero ¿acaso las máquinas pensantes no son también una clase especial de 

objetos? ¿Y acaso detrás de estas nuevas creaciones artificiales no están los sueños y 

conocimientos de miles de humanos, artistas de las matemáticas y la electrónica? 

Quizá requerimos de una clasificación más precisa que la mera distinción sujeto – 

objeto, o quizá esta distinción ha dejado de ser válida. ¿Llegará el día en que las 

nuevas generaciones, aquellas que hayan crecido con nanas electrónicas, maestros 

de metal y compañeros de juegos robots, aceptarán a las máquinas como su prójimo? 

 

 

 

 

 

 

 



109 

 

Conclusiones 

 

En esta tesis, nuestro objeto de estudio fue el desarrollo de la inteligencia artificial 

como punto de partida para reflexionar cómo la tecnología afecta e influye en 

nuestra concepción del ser humano y nuestras relaciones con los otros y la 

naturaleza, además de cuestionar la inteligencia como supuesta capacidad exclusiva 

de nuestra especie, considerada en ocasiones como la esencia misma de lo que 

significa ser humano. 

En el centro del debate entre quienes admiten la posibilidad de crear 

inteligencia artificial y quienes la niegan se encuentran dos posturas radicalmente 

distintas: los que conciben el cerebro como materia, y los que consideran que existe 

algo más, imposible de reducir a la materia. En esta tesis argumentamos que es 

posible el desarrollo de la inteligencia artificial, partiendo de que el cerebro es 

materia, y el pensamiento es un proceso que se realiza en dicha materia. La 

inteligencia no dependería del alma, como proponen algunos filósofos de la 

antigüedad, sino del cerebro y sus procesos biológicos, lo que abre la posibilidad de 

construir una copia artificial. Sin embargo, en el primer capítulo señalamos las 

diversas imposibilidades técnicas que aún existen para que estos procesos naturales 

sean replicados en un futuro cercano a través de medios electromecánicos. 

A pesar de los obstáculos en el desarrollo de un hardware y un software capaz 

de replicar a la perfección el funcionamiento de la red neuronal, también aportamos 

evidencias de que en principio, con el suficiente grado de complejidad y 

especialización de los dispositivos artificiales es posible alcanzar a través de 

mecanismos inorgánicos comportamientos y procesos similares a los observados en 

los seres vivos, como el que denominamos inteligencia.  

También abordamos el origen de la vida a partir de bases materialistas, 

destacando que no depende de una realidad o esencia sobrenatural, por lo menos 



110 

 

no en el sentido religioso, sino de una serie de condiciones muy particulares pero 

contingentes, cuyo encadenamiento es fruto de la probabilidad y no de un plan 

determinado por una entidad superior. Consideramos que existe evidencia 

suficiente para sostener que no es necesario recurrir a un principio vital distinto de 

la materia inorgánica para explicar la aparición de la vida, y con ella el desarrollo de 

la inteligencia. En este marco, el desarrollo de inteligencia artificial e incluso de vida 

artificial sería factible. 

Aunque los procesos internos de una máquina y de un cerebro humano son 

distintos, esto no implica que el término pensamiento pueda ser aplicado con mayor 

rigor a unos u otros. Sabemos que el pensamiento humano abarca formas no 

racionales ni conscientes, como las emociones, el inconsciente, el enamoramiento o 

la experiencia estética, todas ellas enriquecedoras de la experiencia vital humana. 

Pero en todo caso, es igualmente válido señalar que los pensamientos racionales 

como el cálculo y la lógica por mucho tiempo fueron considerados exclusivos de los 

seres humanos, y en éstos las computadoras actuales nos superan. 

A contracorriente de quienes consideran que el materialismo es una postura 

reduccionista, reflexionamos acerca de una visión materialista coherente con el 

concepto de complejidad emergente. Si bien las propiedades de un sistema no son 

reducibles a las propiedades de sus partes constituyentes, tampoco son ajenas a 

éstas: es de la unión de las partes de la que surgen comportamientos y procesos que 

sólo pueden ser explicados a partir del sistema como un todo. Tal concepto se 

relaciona estrechamente con el de autoorganización, esto es, que en determinados 

sistemas complejos se observa un modelo de orden o coordinación que surge de las 

interacciones locales entre componentes inicialmente desordenados. La complejidad 

emergente indica que es imposible conocer o predecir por completo las propiedades 

de un sistema complejo mediante el solo estudio de sus elementos integrantes, 

porque tales propiedades no existen como una entidad a priori, sino sólo como 

resultado de la conjunción de diversos elementos. 



111 

 

Lo que está a prueba con la creación de la inteligencia artificial es si el 

entendimiento que tenemos de la naturaleza es lo suficientemente profundo para 

replicar por medios y herramientas tecnológicas el comportamiento de los 

organismos vivos, incluyendo aquellos fenómenos que no comprendemos por 

completo, como la mente y la consciencia. 

En el segundo capítulo retomamos el pensamiento de Baudrillard, sociólogo 

francés, y Wiener, padre de la cibernética. A pesar de que aún no existen las 

condiciones técnicas para alcanzar a corto plazo la inteligencia artificial fuerte, su 

desarrollo es un proyecto que se encuentra en curso y que ejemplifica el ideal de 

progreso de la modernidad. 

Las posturas sobre la inteligencia artificial y sus consecuencias en nuestra 

sociedad pueden dividirse en dos polos contrapuestos: la IA como la próxima gran 

revolución tecnológica que permitirá al hombre trascender sus límites mediante la 

creación de nuevos seres pensantes que nos ayudarán a resolver los problemas que 

enfrentamos como humanidad; o bien, la IA como la culminación de un proyecto 

científico-tecnológico desbordado, una nueva era en la que los humanos seremos 

suplantando por las máquinas. 

Baudrillard resalta los efectos nocivos del desarrollo acelerado de la 

tecnología, incluyendo la digitalización y la inteligencia artificial. Las tecnologías 

actuales son la consecuencia de un proceso histórico-social mucho más amplio, 

marcado por el surgimiento del lenguaje. Lo esencial de este proceso es la sustitución 

de un elemento por otro diferente: en el caso del lenguaje, la cosa por la palabra; en 

la invención de la técnica, el cuerpo por el objeto (la herramienta). 

Al transformar un objeto en otra cosa, no sólo creamos en este una segunda 

naturaleza útil-funcional, sino también una nueva naturaleza simbólica. Así, la 

pregunta no es para qué sirve la inteligencia artificial, sino qué simboliza su 

desarrollo como presunta cima de toda la evolución técnica. Consideramos que el 

desarrollo de la inteligencia artificial es la prueba de que el proyecto moderno sigue 



112 

 

vigente; la ciencia es un camino que sólo puede ir hacia adelante, aún si se dirige al 

abismo. Si la máquina despojó al obrero del único bien que le quedaba, su fuerza de 

trabajo, la inteligencia artificial terminará por desplazar cualquier rastro de 

humanidad que necesite el sistema para funcionar. Redimidos del trabajo, el 

siguiente paso es la inteligencia artificial que nos librará de la fatigosa tarea de 

pensar. 

El axioma de la modernidad y dogma de nuestra civilización es que el 

progreso técnico conlleva necesariamente el bienestar humano. Tal suposición nos 

brinda un punto de referencia hacia dónde avanzar y un centro en el cual 

refugiarnos: mientras la ciencia y técnica avancen, nuestros problemas serán 

finalmente solucionados. Por supuesto, la historia reciente se ha encargado de 

demostrar que tal proposición es falsa.  

Para Baudrillard el crimen de la modernidad es la construcción de una 

realidad a la medida, de crecimiento acelerado y automático, que aniquila cualquier 

otro proyecto de sentido o de pensamiento alterno, una densa hiperrealidad. El 

crimen mítico fue la trasmutación de lo real en ilusión, de la cosa en palabra e 

imagen, para después dar paso a la sustitución técnica, hasta llegar en la 

modernidad a la disolución virtual-digital, un mundo simulado ad infinitum. Y en 

la cumbre de la simulación, la desaparición de las experiencias vitales y de la propia 

vida, en favor de la máquina y su lógica implacable. 

A diferencia de la evolución natural, el progreso técnico –incluyendo la 

inteligencia artificial– tiende a la novedad por la novedad, a la superación sin 

límites, y su meta es alcanzar la perfección, sin vislumbrar que la perfección conlleva 

la destrucción de lo diferente. El progreso técnico es la aceleración de la entropía. Lo 

que nosotros denominamos ciudades y civilización ha generado tal grado de 

destrucción y desequilibrio que ha puesto en peligro nuestra supervivencia y la de 

otras especies. 



113 

 

Por su parte, Norbert Wiener señala los prejuicios que han marcado el estudio 

de las máquinas y lo artificial, y critica los presupuestos de superioridad que 

tenemos al compararnos con nuestras creaciones y otros seres vivos. Para Wiener el 

animal y la máquina son sistemas con un funcionamiento comparable, siguiendo en 

este aspecto la concepción cartesiana pero dando un paso radical al incluir a los seres 

humanos en este mismo nivel. La diferencia entre los seres humanos, animales y 

máquinas no sería una cuestión cualitativa e infranqueable, sino una diferencia 

cuantitativa que se denomina complejidad, la cual consiste en un mayor número de 

interacciones entre sus terminales nerviosas o circuitos electrónicos.  

Wiener demuestra que es posible construir máquinas con características 

similares a las que presuponemos de los seres vivos, a saber, el aprendizaje 

autónomo y la reproducción. Es la meta a la que aspiran las nuevas tecnologías: 

máquinas que aprenden por sí mismas y se reproducen sin necesidad de 

intervención humana. En este contexto la cuestión de fondo que propone Wiener no 

es si tal tecnología es posible, como parece ser el caso, sino por qué la creación 

artificial debería considerarse inferior a su creador natural. 

Lo que ambiciona la inteligencia artificial basada en modelos neuronales es 

obtener una imagen operativa de nuestro encéfalo, la manera en que procesa y 

transforma la información. Aunque no se ha alcanzado ese nivel, las nuevas 

máquinas son capaces de utilizar información obtenida del exterior para aprender a 

realizar una variedad cada vez mayor de comportamientos que no equivalen a 

reacciones programada. Si la organización y transformación de información es una 

característica distintiva de los seres vivos ¿podríamos decir que las máquinas 

autónomas que reaccionan a estímulos externos tienen vida? Esta cuestión no carece 

de importancia. Definir adecuadamente lo que es vida y lo que es inteligencia resulta 

fundamental para establecer los límites éticos de nuestro comportamiento con 

nuestro prójimo y con otros seres. Visto así, la creación de la inteligencia artificial y 



114 

 

de máquinas autónomas deja ser un problema meramente técnico y se nos revela 

como una cuestión acerca de la posibilidad de dominio sobre otros seres pensantes. 

En el capítulo 3 nos adentramos en los terrenos de la ética. Mientras que los 

avances técnicos se suceden con gran velocidad, aún no es nada claro cómo deberían 

comportarse los humanos frente a este tipo de máquinas pensantes, ni tampoco 

cuáles deberían ser las directrices de comportamiento de tales máquinas.  

Aunque el comportamiento visible no es medida suficiente de los procesos 

mentales, suponemos que detrás de todas nuestras acciones al enfrentarnos a una 

disyuntiva de corte moral, se encuentra un proceso de razonamiento que 

denominamos ética. La ética es un ámbito que tradicionalmente consideramos 

humano, pero que empieza a filtrarse en la discusión sobre las creaciones artificiales.  

De manera tradicional, la programación computacional es vista como una 

fórmula matemática e infalible, y las máquinas como una serie de engranajes. Pero 

a medida que los sistemas se vuelven más complejos, la consecución de resultados 

exactos es más difícil, y aparecen cada vez más dificultades de programación, 

operativas y mecánicas, resultados que son altamente sensibles a las condiciones 

iniciales o directamente fruto del azar, así como el surgimiento de comportamientos 

inesperados. Además, las nuevas formas de programación incluyen procesos que 

deliberadamente no son controlados por el programador, como en la llamada 

inteligencia artificial evolutiva y los algoritmos genéticos. Ya sea por fallas no 

previstas, o por un diseño que incluye intencionalmente elementos aleatorios, la 

programación computacional dista de la fiabilidad de las leyes lógicas o 

matemáticas.  

Por ello sería casi imposible la programación de las famosas tres leyes de la 

robótica propuestas por Asimov: 1) un robot no debe hacer daño a los seres 

humanos; 2) un robot debe obedecer a los seres humanos; y 3) un robot debe 

proteger su propia existencia. El problema de traducir estos enunciados semánticos 

y por tanto ambiguos a instrucciones computacionales infalibles presenta serias 



115 

 

dificultades. Además, la programación de comportamientos prefijados en las 

máquinas no equivaldría a dotarlas de una ética, sino más bien a limitar sus 

posibilidades y confinarlas a seguir órdenes precisas.  

Mientras que en los seres humanos hablamos de maldad, pecado o 

enfermedad mental para explicar las desviaciones de un comportamiento 

idealmente esperado, en las máquinas y programas nos referimos a fallos, errores y 

mal funcionamiento. En este contexto se vuelve necesario plantear una pregunta 

básica sobre la IA: en caso de un fallo, ¿de quién sería la responsabilidad, de los 

programadores o de la propia máquina?  

Asimov pretende que los robots deberían velar por nuestro bienestar. Sin 

embargo, la libertad humana implica la posibilidad de dañarse a sí mismo en una 

amplia gama de maneras, desde el sacrificio hasta el suicidio. Tal vez estamos 

exigiendo demasiado a los futuros robots al intentar que nos protejan de los daños 

que nosotros mismos nos causamos. Esto equivaldría a delegar la función ética en la 

IA: cansados de la imposibilidad de distinguir en todo momento entre el bien y el 

mal, dejaremos que un robot nos proteja y que la IA decida lo que es mejor para 

nosotros. 

Ni siquiera en los centros de estudios tecnológicos más avanzados se conoce 

con certeza cuál debería ser el comportamiento de la IA ante situaciones críticas; 

algunos expertos realizan encuestas para determinar una solución democrática que 

tome en consideración el punto de vista de la mayor parte de los seres humanos. 

Aunque la estrategia es políticamente correcta, no es la óptima, ya que silencia la 

voz de las minorías, y porque también las mayorías pueden equivocarse. El 

problema de la programación adecuada de la IA no es solamente tecnológico, sino 

fundamentalmente ético y filosófico, y esto a su vez demuestra que el estudio de lo 

que consideramos específicamente humano se traslapa con cuestiones ligadas 

directamente al desarrollo de las nuevas máquinas. 



116 

 

Un robot que lleve al extremo la primera ley de Asimov (no lastimar seres 

humanos) podría llegar a razonar con impecable lógica que para evitar dañar a los 

humanos la solución óptima es exterminarlos, o impedir que nazcan: si los seres 

humanos no existen o están muertos es imposible dañarlos. En el fondo, la primera 

ley de Asimov refleja la ilusión imposible de una vida sin muerte y sin dolor.  

La segunda ley propuesta por Asimov, relacionada con la obediencia, implica 

el sometimiento a la voluntad de otro, no en virtud de la razón o del discernimiento, 

sino sólo bajo el principio de autoridad. Desde esta perspectiva, nuestra relación con 

las máquinas inteligentes no sería la del entendimiento del otro como prójimo, sino 

la relación que existe entre amo y esclavo. La libertad sería un néctar prohibido para 

los seres artificiales, reservado sólo para los humanos.  

La tercera ley de Asimov es parecida al instinto de conservación de los seres 

vivos, pero a diferencia de estos, un ser artificial no estaría limitado por la 

programación biológica del envejecimiento y la muerte, y en teoría podría 

construirse para ser infinito, asemejando un dios inmortal o un cáncer tecnológico.  

En contraste con este posible futuro apocalíptico de máquinas inmortales, lo 

que observamos en la actualidad es un régimen tecnológico de obsolescencia 

programada. En nuestro mundo contemporáneo, el progreso refleja un afán de 

novedad que jamás encuentra satisfacción. ¿Acaso somos más felices y plenos por 

ser tecnológicamente avanzados? Si la respuesta es no, deberíamos aceptar que el 

objetivo de la ciencia y tecnología es amoral, y no está relacionado con el bien de la 

humanidad: la meta es conocer todo lo que pueda conocerse, construir todo lo que 

pueda construirse. 

En la medida en que otorgamos al otro un valor ontológico similar al nuestro, 

cobran mayor relevancia nuestras acciones respecto a ese otro ser. Si consideramos 

al otro como un ser inferior, se justifica –desde el punto de vista del opresor– su 

sometimiento. A diferencia de esta dialéctica de lucha entre el amo y el esclavo, la 

empatía nos permite reconocer un vínculo natural que nos asemeja con otros seres, 



117 

 

un lazo que no depende de la jerarquía sino de la percepción de la existencia del 

otro. No se trata de un sentimiento basado en la igualdad, sino que en nuestra 

diferencia existe un vínculo vital, en donde las dos existencias resuenan en armonía 

pitagórica, como las cuerdas de un instrumento musical. ¿Podemos sentir empatía 

por una máquina pensante? Detrás de estas nuevas creaciones artificiales se 

encuentran los sueños y conocimientos de miles de humanos, artistas de las 

matemáticas y la electrónica. La inteligencia artificial y los robots androides 

difuminan los límites de la distinción entre sujeto y objeto. 

Finalmente, queremos señalar nuevamente que la construcción y uso de la 

inteligencia artificial, así como sus repercusiones en el mundo actual, va más allá de 

una cuestión científica y tecnológica, y refleja otros problemas que nos afectan como 

humanos y como seres vivos: nuestra dificultad para reconocer al otro, a lo otro, y 

una lógica basada en la eficiencia del sistema por sí mismo, en la que los beneficios 

monetarios son puestos por encima de las necesidades sociales y el cuidado de 

nuestro propio planeta. Aunque la inteligencia artificial representa un hito en la 

ciencia y tecnología moderna, resulta ilógico pretender que el progreso técnico sea 

la solución de aquellos problemas a los que ha dado origen. Los problemas actuales 

que enfrenta la humanidad no son técnicos, sino fundamentalmente relativos a la 

manera en que se establecen relaciones de dominación entre los diferentes grupos 

humanos y con la naturaleza. Si algo puede enseñarnos la inteligencia artificial, es a 

cuestionar por un momento nuestro complejo de superioridad frente a quienes 

consideramos diferentes, y quizás, alcanzar a reconocernos como una de las muchas 

formas de vida que comparten el planeta, para conectarnos nuevamente al espíritu 

de la Tierra. 

 

 

 

 



118 

 

Bibliografía 

 

AI Impacts (2015) “Brain performance in FLOPS”. Descargado en febrero de 2019 de 

https://aiimpacts.org/brain-performance-in-flops/ 

Aristóteles (384-322 a. C.). Acerca del alma, trad. Tomás Calvo Martínez. Madrid: 

Gredos, 1978. 

Asimov, Isaac (1950) Yo, robot, trad. Manuel Bosch Barret. España: Edhasa, 2009. 

Bataille, Georges (1973). Teoría de la religión, trad. Fernando Savater. Madrid: Taurus, 

1998. 

Baudrillard, Jean (1995). El crimen perfecto, trad. Joaquín Jorda. Madrid: Anagrama, 

2006. 

__________ (2007). ¿Por qué todo no ha desaparecido aún?, trad. Gabriela Villalba. 

Buenos Aires: Libros del Zorzal, 2009. 

BBC News (2019). “Día del número Pi: Emma Haruka, la trabajadora de Google que 

batió un récord mundial al agregar miles de millones de dígitos a la constante 

matemática”. Descargado en mayo de 2019de 

www.bbc.com/mundo/noticias-47569453 

Bergson, Henry (1907). La evolución creadora, trad. José Antonio Miguez. Madrid: 

Aguilar, 1985. 

Biblia de Jerusalén. Bilbao, España: Descleé de Brouwer, 2019. 

Boden, Margaret (2017). Inteligencia artificial, trad. Inmaculada Pérez Parra. Madrid: 

Turner. 

Bostrom, Nick (2014). Superinteligencia. Caminos, peligros, estrategias. Reino Unido: 

Teell. 



119 

 

Bruno Latour (1991). Nunca fuimos modernos, trad. Víctor Goldstein. Argentina: Siglo 

XXI, 2007.  

Butler, Samuel (1872). Erewhon. Project Gutenberg. Descargado en diciembre de 2018 

de www.gutenberg.org/files/1906/1906-h/1906-h.htm 

Ceruzzi, Paul (2012). Breve historia de la computación. México: FCE, 2018. 

De Waal, Frans (2009). La edad de la empatía, trad. Ambrosio García Leal. Madrid: 

Tusquets. 

Dermeze, Yves (1955). “El cinturón del robot”, Ciencia ficción. México: Conacyt, 1978. 

Descartes, René (1641). Meditaciones metafísicas, trad. Vidal Peña. Madrid: Alfaguara, 

1998. 

Dick, Philip K. (1968). ¿Sueñan los androides con ovejas eléctricas? México: Minotauro, 

2012. 

Foot, Philippa (1967). “The Problem of Abortion and the Doctrine of the Double 

Effect”, Oxford Review 5. 

Foro Económico Mundial (2017). Informe de riesgos mundiales. Ginebra: Marsh & 

McLennan, 2017.  

Gallup, Gordon Jr. (1970). “Chimpanzees: Self-Recognition”, Science 02.  

González, Rodrigo (2011). “Descartes: las intuiciones modales y la inteligencia 

artificial clásica”, Alpha 32. 

Guzmán Robledo, Nelson (2017). La inversión de la inmanencia. Georges Bataille y la 

negatividad hegeliana. México: Taberna Libraria. 

Hawking, Stephen (2015) “¿Juega Dios a los dados?” trad. José Lui Acuña y Ariadna 

Martínez. España: Astroseti. 



120 

 

Hegel, G. W. F. (1807). Fenomenología del espíritu, trad. Wenceslao Roces. México: 

FCE, 1966. 

Herculano-Houzel, Suzana (2012). “The remarkable, yet not extraordinary, human 

brain as a scaled-up primate brain and its associated cost”, PNAS 109. 

Hobbes, Thomas (1651). Leviatán. México: FCE, 2005. 

Hoshika S. et al. (2019) “Hachimoji DNA and RNA: A genetic system with eight 

building blocks”, Science 363. 

Huxley, Aldous (1932). Un mundo feliz. España: Tauro, 1978 

Kaczynski, Theodore (1995). Industrial Society and Its Future. Estados Unidos: New 

York Times. 

Karr, Jonathan et al. (2012). “A Whole-Cell Computational Model Predicts 

Phenotype from Genotype”, Theory 150. 

Katja Grace y Paul Christiano, (2015). “Brain performance in TEPS”. Descargado en 

noviembre de 2019 de https://aiimpacts.org/brain-performance-in-teps/ 

Laplace, Pierre-Simon (1814), Ensayo filosófico sobre las posibiliddes, trad. Pilar Castillo. 

Barcelona: Altaya, 1995. 

Lechner, Mathias; Radu Grosu; Ramin M. Hasani (2017). “Worm-level Control 

through Search-based Reinforcement Learning”, arXiv. 

Lyotard, Jean-François (1979). La condición posmoderna, trad. Mariano Antolín Rato. 

Madrid: Cátedra, 2000. 

Martínez, Noelia (2017). “Neil Harbisson, así es el primer cyborg de la historia”, 

Nobbot. Descargado en enero de 2019 de www.nobbot.com/personas/neil-

harbisson-el-primer-cyborg/ 



121 

 

Mateo Seco, L. (2013). “El yo y la máquina. Cerebro, mente e inteligencia artificial”, 

Scripta Theologica 45. 

Miller Stanley (1953). “Production of Amino Acids Under Possible Primitive Earth 

Conditions”, Science 117: 528. 

Miller, Stanley; Harold C. Urey (1959). “Organic Compound Synthesis on the 

Primitive Earth”, Science 130: 245. 

Moon, Mariella (2015). “Cute Nao robot exhibits a moment of self-awareness”, 

Engadget. Descargado en marzo de 2019 de 

www.engadget.com/2015/07/17/self-aware-nao-robot/ 

 NEST (2019). “The Neural Simulation Technology Initiative”. Descargado en abril 

de 2019 de www.nest-simulator.org 

Newton, Isaac (1687). Principios matemáticos de la filosofía natural. Madrid: Alianza, 

2011. 

Nietzsche, Friedrich (1883/1892). Así habló Zaratustra, trad. Andrés Sánchez Pascual. 

Madrid: Alianza, 2002. 

Noothigattu, Ritesh et. al., (2017). “A Voting-Based System for Ethical Decision 

Making”, arXiv. 

Oparin, Aleksandr (1924). El origen de la vida. Madrid: Akal, 2000. 

Papini, Giovanni (1931). Gog. México: Lectorum, 2007. 

Parra Díaz, Jorge (2016). “La inteligencia humana: ¿operación u operador?”, 

Neuronum 2. 

Penrose, Roger (1989). La nueva mente del emperador, trad. José Javier García Sanz. 

México: FCE, 1996. 



122 

 

Piscoya Hermoza, Luis (2017). “Más allá del cartesianismo: la cultura como software 

mental y el cerebro como hardware genético”, Scripta Philosophiae Naturalis 11. 

Platón (c. 427-347 a. C.). “Fedro”, trad. Lledó Iñigo, en Diálogos III. Madrid: Gredos, 

1998. 

__________ “Fedón”, trad. Carlos García Gual, en Diálogos III. Madrid: Gredos, 1998. 

Poe, Edgar Allan (1844). La carta robada. México: Luarna, 2015. 

Reimert, Inonge et al. (2014). “Emotions on the loose: emotional contagion and the 

role of oxytocin in pigs”, Animal Cognition 18. 

Rilke, Rainer María (1923). Elegías de Duino, trad. José María Valverde. Barcelona: 

Lumen, 1984. 

Romero Rochín, Víctor (2015). “No-causalidad y mecánica cuántica, una realidad 

difícil de aceptar”, Revista C2 4. México: UNAM. 

Romesberg, Floyd et al. (2014) “A semi-synthetic organism with an expanded genetic 

alphabet”, Nature 509. 

Sánchez, Antulio (2001). La era de los afectos en Internet. México: Océano. 

Searle, John (1980). Mentes, cerebros y programas. Descargado en octubre de 2019 de 

www.academia.edu/4161649/III._MENTES_CEREBROSY_PROGRAMAS 

Shen, Francis X. (2019). “Los robots sexuales ya están aquí, ¿debe haber leyes que los 

regulen?”, El País. Descargado en febrero de 2019 de 

https://elpais.com/tecnologia/2019/02/14/actualidad/1550144811_560964.

html 

Simard, Suzanne (2016). How trees talk to each other. TED Talk. Disponible en 

www.ted.com/talks/suzanne_simard_how_trees_talk_to_each_other?langua

ge=es 



123 

 

Suay Belenguer, Juan Miguel (2012). “La mente mecánica”, Naturaleza y libertad 1. 

Turing, Alan (1950) “Computing Machinery and Intelligence”. Descargado en 

febrero de 2019 de phil415.pbworks.com/f/TuringComputing.pdf 

Upbin, Bruce (2013). “Science! Democracy! RoboRoaches!”, Forbes. Descargado en 

septiembre de 2019 de 

www.forbes.com/sites/bruceupbin/2013/06/12/science-democracy-

roboroaches/#233ee9757027 

Venter, Craig et al. (2010). “Creation of a Bacterial Cell Controlled by a Chemically 

Synthesized Genome”, Science 329. 

__________; Hamilton Smith et al. (2016). “Design and synthesis of a minimal 

bacterial genome”, Science 351. 

VV. AA. “Leucipo y Demócrito” en Los filósofos presocráticos II. Madrid: Gredos, 1982. 

Wiener, Norman (1948). Cibernética o el control y comunicación en animales y máquinas. 

Barcelona: Tusquets, 1985. 

__________ (1950). Cibernética y sociedad (El uso humano de los seres humanos), trad. 

José Novo Cerro. Buenos Aires: Ed. Sudamericana, 1988.  

__________ (1964). Dios y gólem, S. A. Comentario sobre ciertos puntos en que chocan 

cibernética y religión, trad. Javier Alejo. México: Siglo XXI, 1967. 

 

 

 

 

 

 

 



124 

 

Filmografía 

 

Cameron, James (1984). Terminator. 

Chaplin, Charles (1936). Tiempos modernos. 

Garaland, Alex (2015). Ex-machina. 

Jonze, Spike (2013). Her.  

Kubrick, Stanley (1968). 2001: Odisea al espacio. 

Ridley, Scott (1982). Blade Runner. 

Vincent, Sam y Jonathan Brackley (2015). Humans. 

Wachowski, Lana y Lilly Wachowski (1999). Matrix. 

 

 


