


EL CUERPO DE FRANCISCA DE ROMERO
O TODOS LOS CUERPOS FEMENINOS DE LA NUEVA ESPANA
BREVE TRATADO DE LOS AMORES UTILES:

UN CASO DE JUSTICIA ECLESIASTICA EN ZACATECAS



PRIMERA EDICION: 2025

Este libro ha sido dictaminado por pares académicos especialistas
en la materia, sometido a evaluacién por el sistema «a doble ciego»,
en el segundo semestre de 2025. El resultado de ambos dictimenes
fue positivo.

El cuerpo de Francisca de Romero o todos los cuerpos femeninos de la
Nueva Espaiia. Breve tratado de los amores iitiles: un caso de justicia
eclesidstica en Zacatecas.

Derechos Reservados:

© José Arturo Burciaga Campos

© Taberna Libraria Editores

Godiva Galerfa. Fernando Villalpando 206
Centro, 98000, Zacatecas, Zac.

Diseiio y edicidn: Juan José Macias
ISBN: 978-607-2648-17-3
Registro SECIHTI: 2400162

Queda prohibida, sin la autorizacién de los titulares del copyright,
bajo las sanciones establecidas en las leyes, la reproduccién total o
parcial de esta obra —incluido el disefio tipogrifico y la portada-
por cualquier medio o procedimiento, comprendidos la reprogra-
fia y el tratamiento informatico, y la distribucion de ejemplares de
ella mediante alquiler o préstamos publicos.

IMPRESO EN MEXICO — PRINTED IN MEXICO

/ Taberna Libraria Editores
/l Miembro de la

{’ AEMI

Alianza
ko

De editoriales
Mexicanas
Independientes

EL CUERPO DE FRANCISCA DE ROMERO
O TODOS LOS CUERPOS FEMENINOS DE LA NUEVA ESPANA

Breve tratado de los amores 1itiles:
un caso de Justicia eclesidstica en Zacatecas

José Arturo
BURCIAGA CAMPOS

MMXXV

MMXXV

()

CaBCRNA LIBRARIA CDICORCS



La utilidad del cuerpo 22

El cuerpo y su lenguaje 30
El ritmo y la lujuria del cuerpo 34
La imagen del cuerpo 40
Amor (y desamor) al cuerpo 46
El cuerpo erdtico y erotizado 51
Don Juan metido en el cuerpo 54
El cuerpo de la Iglesia en el cuerpo femenino 61
Historias breves de cuerpos novohispanos (novogalaicos) 69

Francisca de Romero y Juan de Infante:

¢una historia de amor, desdén, poder o concupiscencia? 79
Consideraciones y reflexiones finales 95

Fuentes de referencia y de consulta 104



A la memoria de

Pilar Gonzalbo Aizpuru



El mds profundo de los secretos es el que se desarrolla en
el interior del cuerpo

Evrias CANETI

El cuerpo histérico de la mujer e.\‘ta'formado por los cuer-
pos de las mugjeres y por todos aquellos que las ocupan. El
cuerpo femenino es un cuerpo ocupado

MARCELA LAGARDE

NOTA INTRODUCTORIA
La movilidad del humano est4 relacionada con su evolucién
en varios 6rdenes, entre ellos el de su vida privada con
diversos origenes y destinos. Los acontecimientos y compor-
tamientos individuales y colectivos tienden a un desarrollo,
otros a una modificacién de actitudes y costumbres y unos mas
a volverse irreconocibles o a desaparecer. Varios diagramas se
mueven alrededor de lo que se considera la historia de vida y
de la vida personal: los espacios intermedios de la colectividad;
distincion entre lo masculino y lo femenino; entre lo privado
y lo publico; entre el afuera y el dentro. La historia de vida en
la vida privada debe destacar en cualquier anilisis o estudio
para comprender las causales de la agitacion de las sociedades
actuales, provenientes o influidas por el pasado. Un pasado
tan remoto donde se desarrollaron las actitudes de los prime-
ros hombres y mujeres frente a algo tan humano (y también
animal) como el ejercicio de la sexualidad, con el coito como
el mis privado de los actos, con una permanencia proveniente
desde los llamados padres de la humanidad. Ellos concibieron
(para quienes creen en ello) al décil Abel y al salvaje Cain,

11



dos polaridades de la esencia humana. ;Acaso en esta diatriba
cristiana no estd encerrada la magnificencia de las relaciones
primitivas? El mito del hombre bueno y el hombre malo, co-
bra relevancia y se pone en primera fila en el punto del debate,
en lo que actualmente se vive en el mundo y se refleja en la
politica, la sociedad y en las acciones del Estado.

Muchas de las costumbres fueron asimiladas y procesadas en
el vasto dmbito de la antigiiedad, particularmente en el imperio
romano, desde el estrecho de Gibraltar hasta la India. La cultura
griega, la civilizacién helénica es el marco de la vida privada
de lo que podriamos llamar «familia» romana, que, para nuestra
sorpresa, no es la sombra de lo que actualmente puede existir
como familia. Los valores de estas civilizaciones radicaron en
elementos clave como el lenguaje. En el imperio romano existié
un bilingiiismo: del lado occidental se hablaba el latin; del lado
oriental, el griego.

En este principio del lenguaje se sientan las bases para tratar
de comprender las caracterizaciones de la vida occidental en sus
inicios. Hay que considerar la fusién y el sincretismo de la he-
rencia de un estilo de vida, complejo y diverso, pero interesante.
El concepto del saber mediante la escritura y la lectura es reve-
lador entre las «buenas conciencias» familiares de la actualidad:
un hijo de padres que son instruidos, que leen, que tienen una
profesién, son mas proclives a imitar esos patrones para hacer
otro tanto con una familia futura. Las desviaciones familiares en
el seno de las «mejores familias» es otra cosa. Las reminiscencias
que llegan del pasado estdn presentes como huellas de un deter-
minismo cultural intelectual o de éxito social, una forma de men-
saje en ese retrato de la antigiiedad: la pareja «intelectual» tiene
posibilidad de trasmitir ciertos conocimientos a su descendencia.

El matrimonio era una especie de contrato. Su primer obje-
tivo: el acceso a una dote o forma honorable de enriquecimien-

12

to. Los véstagos eran sujetos de testamento como una forma de
perpetuar el caricter de ciudadania.!

La monogamia reinaba con exclusividad, una realidad de la
vida cotidiana de maridos y mujeres, exigida en una moral vi-
gente y civica de la pareja. Los hombres tenian el deber como
personas morales responsables. La primera actitud, la moralidad,
y tal vez la méds importante constitufa una de las obligaciones
del ciudadano; una segunda indicaba: si se queria ser hombre
de bien, debia ejercerse la sexualidad para tener hijos; el estado
conyugal no servia para placeres venéreos. No se debia acariciar
demasiado a la mujer si fuera una amante. Una combinacién de
buena voluntad y conformismo hizo nacer el mito de la pareja.
La esposa no era mds que un utensilio al servicio del oficio de
ciudadano y del jefe de familia; hacia hijos y redondeaba el patri-
monio. En la segunda moral, la esposa se convierte en una com-
pafiera de toda la vida: debia obedecer al marido. Cuando este
necesitaba tomar una decisién grave, lo consultaba con un gru-
po de amigos y no con la esposa. La unién pasé de ser un acto
natural de congregacién de dos para ser una pareja que pasarian
juntos el resto de sus vidas. Una mujer era como un nifio grande;
requeria de cuidados a causa de su dote y de su noble padre. Si
la mujer engafiaba, le echaban en cara al esposo su falta de vigi-
lancia de que la mujer campeara con sus respetos en la ciudad.?

Por otro lado, en la actualidad, para la reconstruccién de un
rompecabezas de biografias y de historias individuales y fami-
liares, es necesario elaborar un quién es quién de los hombres y
mujeres en la vida cotidiana. El siguiente paso, muy importante:
intentar llegar a una comprensién de conjuntos. Las desigual-
dades sociales serfan un impedimento para aplicar un método
de busqueda en las historias y en los testimonios de vida. La

1 Aries, Historia de la vida privada, 1., p. 38.
2 Aries, Historia de la vida privada, 1, p. 42.

13



«posicién social» parece ser tan importante como el lugar que los
individuos ocupan en su contexto, aunque se traten de habitan-
tes del campo o la ciudad. El aparente crecimiento del nivel de
vida ha originado una supuesta homogenizacién social. Pero al
hurgar en las historias de vida, hay en ellas profundas diferen-
cias. Los modelos traducidos a las «escalas estamentales» no han
cambiado mucho, porque la movilidad social intergeneracional
se impone a la intrageneracional.

La vida privada coincide exactamente con la familia. La fortu-
na, la salud, la educacién y la religion son algunos de los factores
susceptibles de registrarse en las historias de vida. La complejidad
de éstas, reflejada en la vida privada, equivale a comprender cémo
se constituyen sobre una existencia colectiva. Es complejo, pero es
posible aislarla para su estudio en los grandes ejes de la evolucién.

Este libro debe responder a preguntas como principio inalie-
nable de un producto de naturaleza histérica. En historia, una de
las claves y objetivos como ciencia social, desde las humanidades,
es la formulacién de preguntas, la bisqueda de sus respuestas y
la tendencia de seguir preguntando siempre. La vida privada, la
historia personal, es parte de la vida cotidiana, una aproximacién
a las diversas situaciones y sus protagonistas. Son los momentos
criticos de personajes ptblicos de los que se cree ya se sabe todo.
Para ello se indaga en los espacios en los que se desenvolvieron
sus vidas, con sus rutinas laborales, sus relaciones de género y las
creencias de su tiempo.

Un rasgo de la metodologia en un trabajo de investigacién
histérica como el presente, implica la elaboracién de preguntas
y localizacién de fuentes, responder con la mayor precision lo
que se sabe pero también lo que se ignora. Lo mismo hay que
rebuscar en las lecturas de textos de Olmos, Sahagtin, Motolinia
y otros tantos cronistas religiosos y seculares de la Nueva Espafia
y sus contextos mayores, como la Hispanoamérica virreinal y la

14

metr(’)poli. En esas fuentes se encontraran otras visiones diferen-
tes y surgirdn nuevas preguntas e intereses de investigaciéon que
pueden tener respuestas. No importa como y cudntas miradas
y veces se hayan citado y desde cudntas perspectivas se hayan
considerado. Siempre habri la posibilidad de plantear nuevas
preguntas y proponer otros enfoques de estudio, con una visién
original, desde una perspectiva técnico-metodoldgica inter-
disciplinar. * Pero las lecturas suelen acumularse. Hay mads, por
ejemplo: Breve historia del sexo (1998), de Béatrice Bantman; El
Cuerpo humano. Anatomia y simbolismo (2006), de Marco Bussa-
gli; Sexo y confesio’n. La Iglesia y la penitencia en los siglos XVIII
y XIX en la Nueva Espafia (2002), de Jorge René Gonzilez Mar-
molejo, entre otras.

Una primer pregunta relacionada con la utilidad de la His-
toria ;Qué es el presente? Es estar en el tiempo, con el peso
del pasado y pensando en un futuro. Esta definicién puede ser
una de tantas, pero engloba la preocupacién de un presentismo
individual o colectivo con la memoria del tiempo y la visién
del futuro. Presente y futuro pueden estar unidos. Para ello es
indispensable tomar en cuenta el factor histérico, la historia mis-
ma vy las interpretaciones y usos que se hagan de ella. Porque la
historia ayuda a pensar y a pensarnos como individuos y como
sociedad, a pensar criticamente, a conocer mejor el presente para
diagnosticar mejor los problemas actuales. Se trata de la recons-
truccién del pasado, con lo mis probable que haya sucedido, la
explicacién mds aproximada a una realidad pretérita, para enten-
der mejor la diversidad y riqueza de aquella experiencia lejana en
el tiempo que forjé lineas indirectas y directas y algunas respues-
tas sobre el porqué de la sociedad actual.

Y para elaborar el relato histérico como parte de la inda-
gacién e investigacion de fuentes es primordial el ejercicio de

Wo de historia, p. 64.

15



la interpretacién, no la sesgada o alejada del mismo objeto de
estudio. Mis bien, aquella que implique cierto bagaje de cono-
cimientos que digan algo mds de la vida de quienes dejaron tes-
timonios varios y ahora son sujetos del proceso historiogrifico.

La importancia de una teorfa o teorfas debe orientar en la
busqueda de respuestas, aunque a veces la investigacién no em-
bone en un modelo a seguir. Siguiendo la perspectiva de John E.
Kicza se delimité el trabajo en consideracion a la diferenciacion
de los sujetos por rama de actividad, en este caso lo relacionado
con la mineria, el comercio y la burocracia. David Brading se
refirid, en ese sentido, a la triada de los ricos, los empresarios y
los funcionarios.* Los individuos como Juan de Infante, espo-
so de Francisca de Romero, pertenecian a la ctspide del poder
local en Zacatecas. Se utiliza la revisién del caso principal para
reconfigurar la l6gica de su comportamiento en sus acciones in-
dividuales y colectivas. Gloria Artis, por su lado, pone en tela de
juicio la dicotomia criollo-gachupin, que embona en este caso al
origen racial y social de Francisca de Romero, lo que se refuerza
con su alianza matrimonial en su calidad de huérfana cuando
conoci6 a su marido en Puebla.

En la guia teérico metodoldgica para el estudio del caso re-
sultaron algunos criterios: los protagonistas fueron peninsulares
o criollos; lograron hacer fortuna como comerciantes, mineros y
funcionarios; tuvieron rango militar; estaban relacionados con la
élite local y regional; ejercieron cargos dentro del Santo Oficio
y una importante relacién con las actividades religiosas; estaban
en la cima del poder local y regional en el dltimo tercio del siglo
XVII y principios del XVIIIL.

Para hablar de una teorfa o varias para este trabajo de in-
vestigacion, se requiere de cierta seguridad en el conocimiento
histérico, como una forma de privilegiar alguna de ellas sobre lo

4 Gonzélez Gémez, Familias enredadas, pp. 24-25.

16

anecddtico o meramente empirico, aunque esto también tiene
su importancia, como la tiene la explicacién sobre el esfuerzo
por entender los acontecimientos relacionados con las formas
del comportamiento humano. La extensién metodoldgica im-
plicada en este trabajo llega hasta las relaciones l6gicas para vin-
cular causa y efecto dentro de los espacios y sus circunstancias,
es decir, <o que depende del contexto».

Uno de los retos es reconstruir la informacién homogénea
del expediente con un trabajo complejo, no lineal y creativo que
debid ser sistematizado con el uso de datos para poder armar la
estructura en el que embonen las piezas; es decir, individuos,
familia, parientes, redes familiares y clientelares, fortuna, nego-
cios, deudas, creencias, prejuicios, religiosidad y demds para lle-
gar a una recreacién en su dmbito y en su tiempo.

Desde un expediente matriz, como el que aqui se utilizd,
hasta otros «aledafios» o convergentes, son parte de esa biisque-
da en los documentos destinados a esta investigacién, para ver
lo que el objeto de estudio dice y lo que calla, las posibilidades
reveladoras y las caracteristicas de su entorno, es decir, la impor-
tancia de sus contextos.

El anilisis presentado es con base en una historia local co-
nocida tal vez s6lo en el dmbito de la justicia eclesidstica de la
ciudad de Zacatecas. Las interpretaciones se tienden en una red
para revisar algunos temas de la vida cotidiana donde los aspec-
tos femeninos estin implicados y ampliados hacia el entramado
de la sociedad de aquella época historica. De ahi la extensién
desde el cuerpo de una mujer, Francisca de Romero, desde la
ciudad de Zacatecas, hacia rodos los cuerpos femeninos de la
Nueva Espafia.

Y preguntas més aproximadas al objeto de estudio del pre-
sente libro, formuladas desde las ideas de Pilar Gonzalbo Ai-
zpuru: ;Existe diferencia entre lo privado y lo cotidiano? ;Son

17



distintos los protagonista de la vida publica y los de la vida coti-
diana? ;Corresponde a lo cotidiano el estudio de los sentimien-
tos? ;Como ese puede desde la historia identificar y utilizar las
referencias de actos privados o de sentimientos personales? 3

Las preguntas sobre el objeto de estudio del presente trabajo:
¢Realmente sucedi6 lo que se extrae del expediente documental?
¢Cuiles fueron las motivaciones de una denuncia de este tipo ante
la justicia eclesidstica novohispana? ;Los acontecimientos relata-
dos en el expediente fueron causados por las necesidades fisio-
l6gicas-sexuales de uno de los protagonistas? ;Coémo se pueden
explicar tales hechos en el marco de las relaciones hombre-mu-
jer? ;Qué relacidn tienen estos trances de la vida cotidiana en la
interpretacién del cuerpo femenino en el dmbito novohispano?

El presente libro da cuenta de situaciones y experiencias va-
rias relacionadas con sus cuerpos que vivian muchas mujeres en
la Nueva Espafia, en particular en el noreste de la Nueva Galicia.
El apartado principal versa sobre las vicisitudes de un podero-
so capitdn, don Juan de Infante, administrador del Santo Oficio
en Zacatecas, quien fue denunciado por su esposa, Francisca de
Romero, debido a los abusos cometidos por su marido. En suma,
de manera extensiva, se hace una interpretacion del significado
del cuerpo como espacio relacionado con la religiosidad y la idea
que la sociedad de entonces tenia del mismo, a través de varias
fuentes utilizadas para la elaboracién de este libro.®

Uno de los problemas con las fuentes, es que el expediente
motivo de este trabajo no estd concluido en una sentencia. El
origen de la idea de esta publicacion, viene desde el afio de 2007,

5 Gonzalbo, Hablando de historia, p. 72.

6 Cierta cantidad de hechos y argumentos fueron revisados, reelaborados, recreados,
corregidos y adicionados con base en el caso principal de Francisca de Romero ya
publicado en el libro Juntos Diablo, carne y mundo. Una historia moral en el noreste de
la Nueva Galicia (Zacatecas, Taberna Libraria Editores, A.C., 2016), en coautoria con
Juan José Macias.

18

cuando en una estancia de investigacion en el Archivo Histérico
de la Parroquia del Sagrario, mejor conocido Archivo de la Pa-
rroquia de Santo Domingo (ahora situado a un lado de la galeria
episcopal de la catedral basilica de Zacatecas), me encontré el
expediente situado en ese acervo.” Llam¢ la atencién su conteni-
do por sus caracteristicas extraordinarias que se comentardn mds
adelante. Fue necesario buscar mas documentos relacionados con
otras fases de este caso de justicia eclesidstica (porque la deman-
da se situ6 en el juzgado eclesidstico de la ciudad de Zacatecas)
que tuvieran mds informacién sobre el seguimiento de oficio
del mismo. No se encontré mids. El reto era y es evidente ante
el procesamiento del expediente y sus contenidos que dejan mis
preguntas que respuestas. Al respecto, evoco un recuerdo perso-
nal sobre la doctora Pilar Gonzalbo, quien en el afio de 1996 vi-
sit6 el programa de Maestria en Estudios Novohispanos cuando
yo era alumno del mismo. Al cuestionarme sobre mi proyecto
de investigacién (clero secular de Zacatecas y Fresnillo, en el pe-
riodo 1750-1810) me hizo ver la importancia del planteamiento
de preguntas histéricas asi como las pruebas de veracidad y va-
lor de las fuentes, sobre todo documentales, sus limites y varia-
ciones. Las observaciones de la doctora Gonzalbo acerca de mi
propuesta de trabajo, significaron un rumbo més definido y se-
guro sobre lo que yo queria hacer y cémo podia llevarlo a cabo.

El expediente en comento estuvo en espera de un trabajo
mas completo. En una primera instancia, ese y otros documen-
tos del juzgado eclesidstico de Zacatecas, sobre todo del siglo
XVIII, fueron publicados en un libro de autoria propia, en el afio
de 2007: El juez, el clérigo y el feligrés. Justicia, clero y sociedad en el
Zacatecas Virreinal. Afos después el expediente fue visitado nue-

7 APZ, Area Disciplinar, Seccién Procesos, Serie Eclesidsticos, Subserie General, Caja
167, Carpeta 5, Expediente 7, Causa contra don Juan de Infante, por maltrato a dofia
Francisca de Romero, su mujer legitima, 1693.

19



vamente para compilar el caso en un procesamiento diferente ya
mencionado en la nota 6. Pero desde un punto de vista personal,
ameritaba un trabajo independiente y exclusivo, con un trata-
miento especifico en el contexto del anlisis y explicaciones re-
lacionadas con la percepcién, en algunas de sus variantes, sobre
el cuerpo femenino en la época novohispana. Asi se llegé a esto:
el cuerpo de Francisca de Romero o fodos los cuerpos femeninos
de la Nueva Espafia.

Los contextos de aqui y de alld en la temporalidad novohis-
pana, reales e imaginados, estin implicitos en el texto de este li-
bro. No es necesario de entrar siempre en muchos detalles, pues
se comentan, de manera acuciosa o sucinta, las fiestas publicas,
las procesiones, las diversiones, los vestidos, los ritos magicos
y religiosos, los viajes, los caminos, los espacios, la familia, las
costumbres, etcétera.

Lo mis importante es el conocimiento histérico que una
experiencia como la de Francisca de Romero dej6 para la pos-
teridad, a partir de las huellas del pasado donde se notician
acontecimientos de mujeres y hombres, personajes con ex-
periencias directas e indirectas sobre el cuerpo, sobre todo el
femenino. Se intenta crear una riqueza narrativa que abra los
sentidos y la compresién a los destellos de la vida cotidiana
de entonces; conocer (imaginarse, mejor dicho) los rostros de
algunos personajes principales y secundarios del poder, de la
desgracia, del anonimato a través de los testimonios encontra-
dos de la época para entender el ambiente en el cual vivieron
estos personajes. Los privilegiados tenian fuertes lazos clien-
telares con las capas medias y con la aristocracia: vinculos de
compadrazgo, sujecién por favores dados o recibidos, deudas
a su favor o a pagar por préstamos no restituidos. Otros vivian
al dia porque recibian crédito para alimentos, vestido y enseres
basicos y personales; en ocasiones entregaban objetos a cam-

20

bio de préstamos con el riesgo de adquirir una dependencia
social y moral.®

Por otro lado, el tema de las desviaciones en el ejercicio de la
sexualidad en la época novohispana se prestaba, sin duda, a un tra-
tamientoy vision morbosa. Se colige el sigilo con el que fue tratado
el asunto central de este libro por parte de la justicia eclesiastica.

Aungque son utilizadas variables de la vida cotidiana en dos
grandes dmbitos, el secular y el religioso, lo que no trata este
pequefio libro es sobre la vida conventual masculina y femeni-
na; tampoco trata sobre tépicos y discusiones complejas sobre
los géneros masculino y femenino. No es sobre feminismo ni
de cultura feminista, porque implicaria referirse a la mujer en
la politica, la economia, el trabajo, la educacién, la cultura, la
religién o el arte con una aversién a la imagen de la madre, la
esposa o el ama de casa. No es un libro que victimice a la mujer
atin a la histérica, la habitante de la Nueva Espafia. Tampoco
pretende ser un escaparate de denuncia histérica. No es un libro
de historia fantasiosa sobre parte de la vida sexual de Francisca
de Romero. Se trata de una propuesta donde ella es represen-
tante y protagonista de una historia con matices particulares y
experiencias relacionadas con un hombre, su marido, el capitin
don Juan de Infante; ambos cényuges vivieron en su tiempo
con elementos participantes en la organizacion y estructura de
una sociedad como la novohispana. Se debe considerar lo que
Gonzalbo Aizpuru dice en cuanto a la forma en que pueden
tomarse estas experiencias (como la de Francisca de Romero y
Juan de Infante) con antagonismo dominante entre los sexos,
donde las relaciones humanas y familiares incluyeron elementos
de tension y violencia, que fueron reprimidos pero que luego
estallaron en un momento determinado.’

8 Rubial, Un caso criminal, p. 62.
9 Gonzalbo, Introduccion a la historia de la vida cotidiana, p. 157.

21



LA UTILIDAD DEL CUERPO

El cuerpo ha pasado por diversas etapas y se ha presentado con
diferentes aspectos desde la antigiiedad. Se le ha relacionado con
la vida, la muerte, la belleza, la fealdad, el hambre, el dolor, la
enfermedad, el sexo, la vergiienza, el erotismo, la esclavitud, el
castigo, la tortura, la angustia, la mente, la religion, etcétera. Es
desde la antigiiedad que se convirtié en un instrumento Util de
dominio, de control demasiado atractivo para los poderosos, las
instituciones, los jerarcas de las Iglesias y otras entidades, donde
lo miés reducido o lo primero en la cadena de utilitarismo es el
otro, en un trance de la vida privada, en una relacién de pareja.
Es en el tiempo donde se han conocido las causas y consecuen-
cias de la utilidad del cuerpo a partir de la existencia de relacio-
nes de afecto o rechazo entre individuos o grupos.

Se puede comenzar a revisar las consecuencias de un exhi-
bicionismo del cuerpo como una de las variantes de su utilidad
privada o pablica, como una ostentacién donde los protagonis-
tas crean un modelo propio de uso, una forma de acercarse alo
que hay detrds de ciertas maneras de mostrar el cuerpo o de ser
obligado a mostrarlo. Tal vez se ofrezcan ahi los disfraces de esas
situaciones del pasado como una forma de identificar las expe-
riencias traumaticas personales con respecto al Cuerpo propio;
como hablar al respecto de claves para desentrafiar las adaptacio-
nes, resistencias, rebeldias y negociaciones.

Es el cuerpo en su utilidad que envuelve el alma del indivi-
duo, al cual, después de la muerte, buscaré el ascenso a una vida
eterna prometida desde la creencia religiosa cristiana. O sufri-
rd en el infierno. Los milagros acttian sobre la carcasa corporea
donde tienen lugar una serie de mensajes captados a través de los
sentidos, aunque esto no es confiable siempre. Es limite y medio
que restringe los movimientos y los deseos que se sitdan en la
idea de ser un cuerpo o fener un cuerpo. Es esta posesion de si

22

que se proyecta en la persona con la extensién conceptual y sim-
bolica de una mdscara. Es decir, la presencia tangible y visible
del individuo con cuya distincion se extiende hacia la separaciéon
de lo terrenal y lo espiritual, lo material y lo inmortal. El asiento,
también, de necesidades fisiologicas y psicolégicas. Ahi radican
los sentidos, el medio de poner en contacto al duefio o duefia del
cuerpo con sus alrededores y que llegan hasta los érganos y el
cerebro. En este se trasforman esas sensaciones en pensamientos,
ideas y emociones, relacionadas con los prejuicios culturales. De
acuerdo al contexto que viven los cuerpos son el tipo de mensa-
jes que reciben y las diferentes lecturas que de ellos se originan.
Los alimentos en sus sabores pueden ser agradables o repugnan-
tes; la vestimenta significa diferentes situaciones como jubilo,
carencia, duelo, miseria, ostentosidad; los sonidos serdn plafide-
ros, relajantes, estimulantes, ruidosos o estruendosos; las visiones
son agradables o desagradables; el tacto percibe lo suave, lo dspe-
ro. En suma, se colige cémo los entes novohispanos se veian asi
mismos y cémo los veian los ofros. Esto llevaba a la convivencia
en familia y en comunidad: las personas se entretenfan escu-
chando relatos, experiencias, dichas y desdichas de los demis; se
podia intervenir en las vidas de los otros a través del chisme y el
rumor lo cual podia llegar a rispidas situaciones como denuncias.

La cobertura corpdrea es educada a la par de la evolucién
de la sociedad colonial; las mujeres reciben una instruccién dis-
tinta a la de los varones de acuerdo a ciertas leyes, como las més
primigenias, la Ley de Burgos de 1512, o posteriores legisla-
ciones que fueron delineando la instauracién de colegios en los
conventos con internado, las cuales enfatizaron la separacién de
sexos y los limites de edad para la nifias. La finalidad era educar
a las mujeres para que sirvieran como esposas y madres, educa-
das de acuerdo con los métodos tradicionales. En esa corriente
de educacién cabian todas: espafiolas, indias, criollas, mulatas y

23



otras més, pero de distintas formas. Quienes estaban mds edu-
cadas eran las que profesaban como religiosas. Los conventos
tenfan sus propias normas educativas. Las mujeres novohispa-
nas contaban con una mayor independencia que sus contem-
porédneas espafiolas. Sobre todo las mujeres pobres, campesinas,
mozas y sirvientas disponian de libertad de movilidad. Como la
devocién religiosa era la razén principal para salir a la calle, las
jovenes asistian a los rituales cristianos con asiduidad.

La influencia de la Iglesia en la cultura devenia en prejuicios
y en simbolismos diversos hacia el cuerpo, adornado con los me-
jores elementos materiales pero potencial depédsito de mensajes
diabdlicos. La exaltacién del cuerpo de los santos era el modelo
que la Iglesia queria relatar a manera de ejemplo a seguir. Era
la gracia por este lado, la desgracia por el otro. El diablo en su
verdadero aspecto fue concebido como un ser repelente; por eso
acostumbraba disfrazarse. Una expresion del cuerpo de Cristo,
todo adorable, promovia frases como «Cuerpo de Cristo, silva-
me, sangre del costado de Cristo, embridgame, agua del costado
de Cristo, purificame, pasién de Cristo, confértame». Las ima-
genes veneradas en los templos, debian ser hermosas como parte
del decoro de las representaciones. Algunas partes del cuerpo,
sobre todo en los conventos masculinos o femeninos, podian
adquirir la categoria de reliquia, sujeta de adoracién al atribuirle
dones de curacién y otros beneficios similares.

En la basqueda del camino de la perfeccién se practicaban
penitencias, ayunos, flagelaciones y mortificaciones que el cuer-
po resentia. El ayuno, por su parte, tiene una larga historia en la
cristiandad. En el cuerpo se reunian caracteristicas como objeto
de castigo y represion de cuidado y conservacién. Foucault ma-
tizé que el cuerpo estd inmerso en relaciones de poder y domi-
nacién; y para ser productivo debe estar sometido a un sistema.'?

10 Gonzalbo, Introduccidn a la historia de la vida cotidiana, pp. 105, 109-110.

24

sProductivo? Si, de todas las pasiones habidas y desarrolladas.
En la Nueva Espafia, como en todas las sociedades habia reglas
para el cuerpo, con una politica desde el poder de la Corona para
controlarlo, a través del sojuzgamiento a sus stbditos, apoyada
en la Iglesia, sus gestos rituales y sus pricticas.

No es dificil entender el grado de escindalo en una sociedad
como la novohispana respecto a la visiones sobre el cuerpo, en
particular el femenino. En efecto, por ello, la vestimenta dice
mucho al respecto y sus lecturas son variadas, porque revelan el
carcter de los individuos. Desde el lujo hasta la casi total desnu-
dez es otra de las variantes del uso del cuerpo hasta en las obras
pictéricas religiosas de la época. Asi, las almas del purgatorio y
del infierno generalmente se pintaban como adultos desnudos.
En el primer caso, se procuraba tapar los genitales; en el segun-
do, se exhibian los cuerpos ya que la desnudez se considera-
ba parte de la infamia de los condenados. En cambio, las almas
bienaventuradas del cielo se representaban vestidas ya que las le-
yes del decoro exigian pudor porque personajes de categoria tan
elevada no debian ser exhibidos desnudos; los pintores en este
tipo de escenas los representaban con vestimentas blancas para
resaltar la pureza de sus almas y sus cuerpos, porque el humano
estd compuesto por el cuerpo y el alma.!!

El cuerpo se usa para ser vestido. El significado de este (para
el hombre y la mujer) también fue de distincién social. Se po-
dian adquirir nuevos, de segunda mano o heredados de los pa-
dres, de los hermanos o de otras personas cercanas a las fami-
lias. El vestuario femenino se componia de mayor niimero de
prendas, mis lujosas y ostentosas que las del traje masculino. El
ajuar para la vida fue mucho més costoso en las ciudades que
en el medio rural (haciendas, ranchos y comunidades). El ves-
tido novohispano debia ser duradero. Incluso, muchas mujeres

11 Wobeser, Cielo, infierno y purgatorio, pp. 20 y 55.

25



solo disponian de un solo atuendo, por lo que debian lavarlo,
secarlo y plancharlo para poder reutilizarlo. Era comtn que en
testamentos se mencionaran prendas de vestir como parte de los
bienes heredables. Las joyas, asi como el peinado, los sombreros,
el tocado y el maquillaje facial, conformaban el complemento de
la ropa con la doble funcién de embellecer el cuerpo femenino y
dar testimonio de su pertenencia de grupo social.!?

Se asoman los sentimientos, pero los documentos no pro-
porcionan el conocimiento del caricter de su origen y de sus
motivaciones. Se abren paso, asi, los niveles sucesivos por las
creencias, las costumbres, los prejuicios y la fe que se decantan
en unay tnica personalidad. La figura simbolica del cuerpo des-
vela lo que es del hombre y la mujer en su época. La distincién
entre cuerpos es compleja. Siempre habri algo diferente, simi-
lar y comiin entre seres que compartieron una misma historia,
un mismo espacio o los pensamientos y sentimientos propios
y mutuos. Aunque esto tltimo es complicado de percibir y de
comprender, porque, una vez mis, los documentos, dificilmente
proyectan sentimientos.

Es complicado descubrir la verdadera esencia de esos senti-
mientos que perturbaron a las mujeres novohispanas. Lo es me-
nos saber o intuir que si los experimentaron, pero casi imposible
descubrirlos en toda su expresién. La realidad de un hecho rela-
cionado con los sentimientos ha sido conferida de manera muy
limitada a través de ejemplos escritos, como las cartas privadas.
Esas limitaciones se refieren a que la escritura no permite descu-
brir las sensibilidades y los sentimientos en toda su plenitud tal
y como la experimentaron quienes las comunicaron en su mo-
mento. Tampoco se puede afirmar que carecian de ellos.

Segtin las autoridades inquisitoriales, los actos torpes con-
sistian en tocar (o intentarlo) las manos, los dedos, la cabeza, la

12 Gonzalbo, Educacidn, familia y vida cotidiana, pp. 113-114.

26

cara, las rodillas, los pies u otras partes intimas del cuerpo; en el
caso de los hombres, el pene y en el de las mujeres los senos o
la vagina. Desde luego que las partes vergonzosas pudendas se
relacionaron con la salud del cuerpo porque los que quisieran
curarse siempre con un médico debia conocer su complexién,
pero mis aun, ser celoso de la salud del alma para lo cual debia
acudirse con un médico espiritual, y qué mejor aquél que cono-
ciera las inclinaciones y las raices de las llagas para aplicar con
mayor acierto el remedio: el clérigo.

Era necesario cuidar el cuerpo para conservar la salud. Todo
hombre normal debia descansar, tener un suefio reposado para
la templanza que proporcionaba la salud al cuerpo y al alma. El
cuerpo no debia engordar de manera desmesurada. Mientras mds
engorda el cuerpo, menos se disfruta de la vida, porque se estd
enfermo y no piensa bien. Ademds, ahi, en el cuerpo, confluyen
los cuatro fluidos que provocan las enfermedades: sangre, flema,
bilis amarilla y bilis negra. 1°

El uso del cuerpo femenino tiene otra variante en la iden-
tificacién con la figura del diablo y todo lo que esto representa.
Una mujer puede ser instrumento del demonio para pervertir
y «perder» a los hombres. Mujer vista como un ser de lujuria
insaciable con dotes de hechicera, bruja o curandera. Y es en
esa representacién de la bruja que tiene el culmen del uso de la
mujer como instrumento. Hechicera es aquella persona que se
remite unicamente al maleficio, al fenémeno extrafio, identifica-
da como quien causa dafio a otra por medios magicos, naturales
o sobrenaturales. La bruja tiene un pacto satinico con alusién a
un fendémeno religioso ya que la brujerfa remite a una demo-
logia o relacién con el Diablo quien ejerce su poder y lo trans-
mite a las brujas. La curandera tiene y manipula un conjunto
complejo de conocimientos de indios, espafioles y negros en un

13 Mancera, Del amor al temor, pp. 43.47.

27



contexto cultural de grupos oprimidos. Estas actividades estin
estrechamente relacionadas con el amor, de ahi la prictica en la
Nueva Espafia de la llamada magia amorosa que se puede definir
como el conjunto de pricticas y creencias, acciones y artilugios
ejercidos por una o varias personas con la finalidad de resolver
problemas inherentes a las relaciones afectivas entre personas. La
practica recafa en la curanderia, la brujerfa y la hechiceria, ejer-
cida por hombres y por mujeres. Magia y religién son concebi-
das conjuntamente. Estas dos esferas de actividad social son in-
teresantes, porque ambas tienen una larga historia que no ignora
el sincretismo de numerosos ritos magicos; aqui se conciernen
los aspectos erdtico y amoroso. Los actos méagicos novohispanos
incluyen creencias y costumbres acerca del acto sexual, la meta
de propiciar la fecundidad humana y el aseguramiento de la cer-
cania afectiva de dos seres de sexo diferente. En este sentido, hay
otro uso del cuerpo que es el de su vientre a manera de cuna, una
especie de sacralidad del cuerpo de la mujer que se debe asi a la
maternidad simbolizada en su mixima expresion en el cuerpo de
la virgen Maria y a la exclusién del pecado, la capacidad erética,
la sensualidad y el goce.

La mujer, la protagonista en el desarrollo de la magia amo-
rosa, quedd localizada en el grupo de las brujas y las hechiceras,
destacado por su maldad, segtin fray Andrés de Olmos, uno de
los idedlogos del orbe indiano en materia de pecados y actitu-
des desviantes. Incluso, en su Tratado de hechicerias y sortilegios
el ilustre franciscano dedica su capitulo V al «porque de estos
ministros del Demonio hay mis mujeres que hombres».'* Ahora
se puede decir que ese grupo mujeril fue pobre o miserable, que
vivia a costa de la credulidad de los demis, con conocimientos
de herbolaria, aderezada de verborrea y teatralidad para encausar
a sus seguidores a conseguir ventajosas lides amorosas. La ima-

14 Olmos, Tratado de hechiceras, p. 47.

28

gen de la mujer bruja o hechicera novohispana, se parecia a la
descripcién de Olmos: habian sido bellas, firmes en su juventud,
se habfan dedicado a los placeres y renunciaron a tener una fa-
milia. Otra disertacién de Olmos: las mujeres son mds embau-
cadoras que los hombres, mujeres entregadas a los execramentos
del diablo (opuestos a los sacramentos: alimentos malos, pajaros
irreconocibles, bestias fieras, etcétera). Las mujeres se dejan en-
gafiar mis ficilmente por el Diablo, como fue engafiada Eva
en el Paraiso. Las mujeres quieren saber inmediatamente cosas
secretas y no a través de los libros, y si del Diablo. Hay mds mu-
jeres brujas porque se la pasan hablando demasiado, més que el
hombre y porque no guardan palabra ni maldad alguna y dan en
decirlas y hacerlas a los demas. Porque las mujeres se dejan do-
minar mds por la ira, la envidia, los celos y el enojo. Son capaces
de perseverar, fuertes para saciar su corazén por matar, aborrecer
y atormentar. Las mujeres tienden mds a la vida disoluta y los
placeres, embaucadas por el Diablo. Si son mds viejas, es miés
facil que sean engafiadas.’

Derivado de lo anterior, el uso del cuerpo femenino, por
muchas de ellas mismas, se pasé al terreno de una pretendida
santidad a través de ticticas diversas: éxtasis, arrebatos, supues-
tos milagros, adivinaciones y visiones celestiales, escatolégicas
y demoniacas. Una de las visiones mds socorridas fue la de las
dnimas del purgatorio para que se intercediera por ellas y asi
salir de su doloroso encierro. Muchas mujeres decian que eran
probadas por el Diablo, a través de tentaciones relacionadas con
la sexualidad.

En el culmen del uso, el cuerpo de la mujer incluye tam-
bién los cuerpos y las vidas de los hijos y del cényuge, las ins-
tituciones juridicas y politicas novohispanas y las concepciones
filoséficas e ideoldgicas de la época.

15 Olmos, Tratado de hechiceras, pp. 46y 49.

29



EL CUERPO Y SU LENGUAJE

El lenguaje corporal no es mis que todo lo que el cuerpo trans-
mite por medio de movimientos o gestos, delata completamente
los sentimientos o percepciones acerca de la personas con las que
se interactiia Puede delatar mis de lo que se dice con palabras.
Las irrepetibles primeras impresiones dependen del modo de ha-
cer contacto con los otros.

En el pasado novohispano como ahora los primeros minu-
tos en un encuentro (hubiera palabras de por medio o no) eran
cruciales para interpretar y realizar juicios. Las impresiones ini-
ciales se quedaban grabadas con mas fuerza que todo lo que se
comunicaba por medio de palabras. El lenguaje corporal com-
prende multiples mensajes en breve tiempo que se emiten desde
acciones personales, posturas y actitud fisica en general. Tal vez,
en la Nueva Espafia la gente evitaba conversaciones con aque-
llos que mostraban expresiones cansadas, molestas, poco felices,
desdefiosas, faltas de interés o aburridas; aunque las personas no
fueran desagradables causaban incomodidad tan solo por la idea
de escuchar sus problemas y no saber qué decir o terminar en
situaciones poco gratas. El rostro como punto focal del cuerpo
era la parte en la que se fijaba la mirada por primera vez en el en-
cuentro con una persona. Si tenfan un rostro amplio y despejado
equivalia a varios puntos a favor en la impresién que provocaban
a los demis al proyectar su personalidad.

Generalmente, las mujeres han sido siempre més perceptivas
que los hombres, lo que ha dado origen a la llamada «intuicién
femenina». Se trata de una habilidad innata para descifrar las se-
fiales no verbales, asi como de tener una mirada especializada
para los detalles pequefios. Esta intuicién era particularmente
evidente en las mujeres novohispanas. Por ello tenfan mds habi-
lidad que los hombres para impresionar por cosas que nadie mas
podia decir acerca de la persona o de cosas que nadie mis podia

30

conocer. Aunque parecia mégico, se trataba solo de un proceso
basado en la observacién cuidadosa de las sefiales del lenguaje
corporal, adems de un conocimiento sobre la naturaleza huma-
na. A lo anterior se le afiade la actuacién propulsada por el hecho
de que muchas personas solian visitar a mujeres con habilidades
especiales (misteriosas o «mdgicas»). Ellas podian decodificar las
reacciones de los consultantes a ciertas afirmaciones o pregun-
tas, y la informacion obtenida del aspecto de la observacién. La
mayoria de las mujeres que estaban en el rango de adivinas o
hechiceras, por lo que anteriormente se menciond, posefan el ta-
lento para leer las sefiales de los cuerpos de los ofros, el cual podia
revelar mucha més informacién del lenguaje verbal y no verbal,
por ejemplo, sintomas y enfermedades.

Lo que nace del lenguaje representa una variedad de fené-
menos. Y lo que es del cuerpo, tiene un lenguaje determinado.
Todas las précticas, incluso las corporales exigen una codifica-
cién. Es llevar el cuerpo propio a gozar, a cazar, a trabajar, lo que
requiere de un minimo aprendizaje. Los actos mds elementales
del cuerpo muestran un lenguaje, que puede ser magia o sexua-
lidad. Basta con comprobar el habla de los movimientos corpo-
rales como una prictica asociada intimamente a la vida colectiva
y a la convivencia entre hombres y mujeres.

;Cudndo comenzaron los hombres a ver su cuerpo como una
expresion del lenguaje? Comenzé con la movilidad humana. Los
vasos comunicantes de los guerreros y los primeros campesinos
reflejaron la naturaleza del hombre y sus pasiones para expresar
atin mas intima la relacién entre el cuerpo y lo que este comuni-
ca. Cada sistema de vida engendra las ideas sobre los cuerpos que
le habitan. Este criterio histérico multiplica las ideas acerca del
lenguaje corporal y los problemas que se suscitan. Las diferencias
entre el lenguaje hablado del cuerpo y sus sistemas expresivos
pueden estar dotados de poder y significado. Son lenguajes di-

31



ferentes, pero son lenguaje. Lo que se da en un mismo tiempo,
determina un estilo histérico como un producto de una época,
como la novohispana, con esas afinidades y parentescos que son
parte de un mundo que transforma imdgenes y se convierten en
un lenguaje superior del cuerpo.

La palabra es como un puente entre el sentir, el senti-
miento y lo que se expresa en el cuerpo, donde se interpone la
conciencia y la afirmacién de una condicién propia del hombre
y la mujer. Puede ser también la orden de lo que hay que eje-
cutar en el cuerpo propio o en la orden hacia el cuerpo ajeno, al
del otro o la otra.

No sobran las palabras en el lenguaje corporal, porque es la
reunién de la palabra y la cosa, el nombre y lo que se nombra
donde el cuerpo seguiri siendo el tinico recurso del humano
para ir més alld de si mismo en el mundo, cualquiera que sea su
tiempo, como el tiempo novohispano. A veces la pobreza del
lenguaje corporal contrasta con la riqueza de las expresiones y
las imdgenes de si mismo. Son experiencias del silencio y la pa-
sividad de una regién que provoca la actividad de otra donde no
desaparece en ningtin caso la voluntad creadora, aunque sea para
infringir en el ofro el dafio, el mal en una realidad que perma-
nece inexorable.

El cuerpo se apoya en su lenguaje individual o colectivo con
un transito hacia el estamento social, con una eficacia moral y
psicolégica donde el duefio o duefia de la masa corpérea no es-
coge sus palabras pero las reconoce como propias: esta es mi
mano, esta es mi cabeza, estas son mis partes vergonzosas (en el
estilo religioso novohispano). Es el adentro de una declaracién
de intimidad donde se recrea y purifica el idioma del organismo
Vivo.

Una de las expresiones del cuerpo son a través del lenguaje
utilizado en el trance para el acto sexual o la fornicacién. Es de-

32

cir, en las formas de nombrar el acto 0 ayuntamiento de los cuer-
pos, en la mayoria de los casos en relaciones monégamas, entre
un hombre y una mujer. Las expresiones en la Nueva Espafia,
mds corrientes: «copulacién carnal», «fornicacién», correspon-
dientes al discurso eclesidstico oficial, pero cuando eran utiliza-
das por delincuentes y testigos en procesos de justicia eclesidstica
o inquisitorial, se propagd la existencia de un discurso popular o
familiar que recurri6 a palabras como «echarse», «»dormir», <har-
tarse de», «cabalgar» y «joder». Algunas expresiones intermedias:
«tener acceso carnal», tener cuenta carnal», y para referirse a una
relacién mas duradera, tener amistad ilicita».!s

Los novohispanos tenfan un lenguaje corporal multimodal
de cuerdo a la ocasién. Podian expresar respeto, obediencia, ho-
nor, sumision, autoridad, jerarquia, humillacién que se transfor-
maba en expresiones verbales o fisicas. La violencia se asociaba
a los insultos a través de jalar el cabello, cortar la cara (por ce-
los, frustraciones amorosas o por rechazo de una mujer hacia
un hombre), desgarrar la ropa, entre otros. Los gestos de su-
mision se centraban en la cabeza como la parte mis importante
del cuerpo, con sus movimientos y las miradas o con los jalones
al cabello. Muchos hombres jalaban a su mujeres en publico y
luego los espectadores del acto ya se imaginaban lo que seguiria
en privado. Entonces, el lenguaje fisico del insulto simulaba ac-
ciones. Esos insultos solian invertir y distorsionar el lenguaje y
utilizar el cuerpo como una hoja sobre la cual dibujaban ultrajes,
actos fisicos, degradaciones entre otras. Como el corte de cabello
en las mujeres que representaba un castigo por haber violado las
normas del comportamiento sexual. Traer el cabello cortado era
un ultraje que portaba la mujer todos los dias ante la mirada de
los demds.!”

16 Atondo, «De la perversién de la prictica», p. 141.
17 Lipsett-Rivera, «Los insultos en la Nueva Espafia», pp. 474-477.

33



El trinsito de lo simple a lo complejo se reduce a una antro-
pologia corporal, donde se encuentra el caricter irreductible de
la significacién en el campo de los movimientos expresivos. In-
dican representacién y emocién a través de gestos y movimien-
tos corporales donde hasta las expresiones mas espontineas imi-
tan y recrean objetos y situaciones, incluso la mas inverosimiles
como el lenguaje ventricular entre mujeres cuestionadas por su
origen racial; algunas mujeres africanas en la Nueva Espafa te-
nian esa «rara habilidad». Extrafia porque en el ramo Inquisicién
del Archivo General de la Nacién, s6lo hay seis casos registrados
de mujeres de origen africano acusadas de «hablar por el pecho.
Los sonidos parecian originarse fuera de ellas, con voces incor-
poreas como si tuvieran la presencia de un «demonio familiar» o
Satdn mismo. Los cuerpos femeninos eran més permeables que
los de los hombres y, por tanto, mis vulnerables a los espiritus
invasores. Era el arte de esternomancia, practicado por mujeres
de origen afroamericano. En tanto drama corporal, el ventrilo-
quismo podria ser interpretado como una técnica mintica basa-
da en la interaccién sutil entre voz y mirada, en la cual el cuerpo
de las esclavas operaba como contenedor de algo sobrenatural,
de sonidos de un mas alla.!®

En fin, el cuerpo habla y dice de la manera de relacionarse
con otros. Es su relato el que proyecta los controles ejercidos
sobre él, de sus cambios y formas de percepcion de la realidad.
Los cuerpos, sus gestos y posturas, representan pactos implicitos
sobre superioridad e inferioridad.

EL RITMO Y LA LUJURIA DEL CUERPO

La traida de ritmos diferentes y vigorosos por parte de los escla-
vos africanos modificaron la conducta festiva de ellos mismos,
con extension en la de las otras castas y de los espafioles. Comen-

mte de hablar por el pecho», pp. 248, 250 y 268.

34

zaron a escucharse en tiempos tempranos pero de manera paula-
tina se impusieron con mds fuerza en festejos populares hacia el
fin del periodo virreinal.

Muchas fiestas religiosas utilizaban el baile como expresiéon
de culto y devocién cristiana. Los hombres y las mujeres baila-
ban ante las puertas de las iglesias y daban saltos descompuestos
con gesticulaciones libricas del cuerpo, que podian ser confun-
didas con las orgias de Baco y no dedicadas la solemnidad de
los martires de Cristo. Eran movimientos torpes y obscenos de
cuerpos paganos que adoraban con falsedad y que realmente se
solazaban en goces personales y ocultos, disfrazados de rituales
puramente santificados.!”

Es importante la memoria del cuerpo en la transmisién cul-
tural en las vidas de los escenarios y su actores como si fuera una
fiesta teatral del Corpus donde el espiritu, lo infinito y lo visible
se hacia presente como una manifestacién en la materia, en lo fi-
nito y lo invisible. Segtin el obispo de Oaxaca, el demonio era el
auto de los bailes, por lo lascivo, los gestos y los meneos y la des-
nudez de los cuerpos, los mutuos y reciprocos tocamientos del
hombre y mujeres, amarse en casas sospechosas y de baja esfera,
en el campo, los parajes y los caminos ocultos en la noche y en
las horas en que los sefiores jueces no podian celarlos. Muchos de
esos movimientos y ritmos del cuerpo aludian o incluso repre-
sentaban el acto sexual como el baile de los panaderos donde una
mujer cantaba sugestivas coplas: Esta si que es panadera/que no se
sabe chiquear/ quitese usted los calzones/ que me quiero festejar.
Y el hombre respondia: Este si que es panadero/que no se sabe
chiquear/levante usted mas las faldas/que me quiero festejar.?’

En la sociedad novohispana era complicado advertir el ritmo
de los cuerpos femeninos por el tipo de vestimentas utilizadas.

19 Robles-Cahero, «Nadie se engafia si con fe baila», p. 106.
20 Viqueira, jRelajados o reprimidos? pp. 16-17 y 215

35



Pero en situaciones diferenciadas como en bailes, jamaicas (fan-
dangos) y encuentros de diversion, los meneos corporales suge-
rentes se hacfan presentes, sobre todo en mujeres de calidades
étnicas concretas como las negras y las mulatas, sin ser privativos
de ellas, ya que esos privilegios del movimiento del cuerpo so-
lian ser también practicados por mestizas y espafiolas.

En cambio, las religiosas desaprendian a mover sus caderas,
los gestos coquetos y los movimientos turgentes para trocarlos
por movimientos rigidos. Cada movimiento debia dejar de ser
femenino. Esto se facilitaba por el tipo de vestimentas utilizadas
que envolvian al cuerpo con varias capas de ropas y telas. Era la
conversion de los cuerpos femeninos en cuerpos frios, duros y
rigidos, mediante la obediencia, la sumisién y el miedo. Pero se
sabe, que esta no era norma para todas las mujeres conventuales.
Las transgresiones a las normas y sus propios cuerpos, se daba
de vez en vez en escarceos, tocamientos, miradas y hasta actos
de solicitacién masculina de clérigos seculares y regulares o de
hombres habitantes de la mundanidad.

Hay un momento en que todo alrededor de los hombres y
las mujeres pacta. Luchan con su tiempo y su pasado inmediato,
como una experiencia que adopta tal o cual forma, que revive
una imagen, la niega o la revierte en medio de la sucesién tem-
poral. Y parte de esa lucha estaba incluso en lugares sagrados
como las capillas. En estas, la Iglesia prohibié expresamente la
celebracién de actos mundanos porque con el pretexto de los
rituales religiosos u oraciones colectivas, se daban cita hombresy
mujeres para comer, beber y bailar, alejando al alma de la oracién.

«He aqui la vida lujuriosa». Con esta frase inicia fray An-
drés de Olmos reflexiones sobre el pecado de la lujuria en su
obra acerca de los siete pecados mortales o capitales.?! Al igual
que a lo largo de la obra, comienza por proferir una oracién

21 Olmos, Tratado de hechiceras, p. 105.

36

personalizada, con matices propios para redimir al neéfito, al
nativo, al que comienza a ser atraido a la religién «inica y
verdadera». «La gran obra suya», al referirse a la obra divina,
encausa al lector a reflexionar sobre la grandeza de Dios. En
ello, sin que lo mencione el fraile, estd contenida la creacién
del cuerpo humano, que en lugar de estar sujeto como todas
las cosas del universo (el sol, las estrellas, el dia, la noche, los
animales, las plantas), liberado se rebela, no acata el mandato
divino porque «sdlo el hombre no le obedece». El cuerpo es
como un vestido blanco. Todos los cuidados deben tener los
hombres y las mujeres para que no se ponga negro, sucio con
la lujuria y la concupiscencia. Muchos son los aspectos de la
lujuria. Olmos sefiala tres: cerca de la morada del hombre es-
tén la lujuria y la concupiscencia; Dios odia la vida lujuriosa;
hay acciones que pueden frenar este pecado mortal. El deseo es
una actitud en tela de juicio y que llega a incurrir en el pecado,
ansia por mirar al cuerpo de la mujer, de tocarlo con la inten-
cién de satisfacer un deseo relacionado con la carne. El cuerpo
femenino es un templo. Lo es también el masculino, pero con
un orden diferente a las cosas tocantes al primero. La vida
lujuriosa se desarrolla cuando alguien comete siete acciones,
segtin Olmos: fornicacién, adulterio, incesto, desfloraciéon de
virgen fuera de matrimonio, rapto, sodomia y sacrilegio o acto
sexual en espacio sagrado. El cuerpo de la mujer o del hombre
se puede tocar, pero sin deseo para no cometer pecado.?

El imaginario humano es tratado en planos irreales. Uno de
ellos, los suefios. Sofiar significa arribar a la intangibilidad por
encima de la relacién material con el cuerpo. Sofiar y desear a
una mujer o a un hombre no es considerado como pecado mor-
tal, segiin Olmos, aunque en los suefios se produzcan escenas

22 Olmos, Tratado de hechiceras, p. 109.

37



tan vividas o verosimiles, de pasién, lujuria y deseo.”® Ante esta
afirmacién, la conjetura: en la sociedad virreinal este tipo de sue-
fios eran muy recurrentes y formaban parte de la intimidad de
las personas. Al trasladar un comentario o contar un suefio de esa
naturaleza, se incurrfa, invariablemente, en el pecado, porque se
materializaba el deseo, se hacia presente en el plano real, aunque
proviniera del imaginario de los suefios. Esa materialidad podia
ser peligrosa pues se relacionaba con las poluciones nocturnas o
las reacciones propias en el cuerpo de las mujeres cuando tenian
suefios eréticos (Olmos no sefiala nada a este respecto, aunque
se trate de manifestaciones corporales reales). En este sentido,
si consideraba pecado en el hombre echar por tierra el semen,
indtilmente (pecado de Onén).

El cuerpo femenino y el masculino estén expuestos al castigo
por su concupiscencia. Qué mejor castigo que el dolor fisico, sin
umbrales reconocidos o definidos. Los castigos no son equivo-
cos porque indican los mecanismos de concrecién. «Castiga con
el alacrdn, con la ortiga, con la piedra y el palo». Hay también
correctivos que no castigos: la espina, el hueso y el agua fria.
Fueron castigos el diluvio universal, la destruccién total de va-
rias ciudades (entre ellas Sodoma y Gomorra, ya con terremotos,
ya con fuego). La penitencia se consideraba una via de salvacién
porque de esa manera se expiaba el pecado y se prevenian las
tentaciones. Se fomentd el castigo al cuerpo: «meterse volun-
tariamente a los trabajos penitencias» y renunciar a los delites
mundanos para obtener la abundancia de los deleites que dura-
rian para siempre en la vida eterna. Parte de esos castigos eran
las «mortificaciones del cuerpo», con la aplicacién de cilicios y
flagelaciones, ayunos, privaciones de horas de suefio «para que
la sensualidad obedezca a la razén y todas las partes inferiores
estén mds sujetas a las superiores», segtin Ignacio de Loyola. La

23 Olmos, Tratado de hechiceras, p. 109.

38

penitencia aplacaba la ira divina porque imitaba los sufrimientos
del salvador y el control de las perversas inclinaciones del cuerpo
frente a las tentaciones sexuales.?*

Las citas biblicas referidas por fray Olmos son ilustrativas
donde se habla de miles de hombres y mujeres que murieron por
castigo a los atentados, sobre todo, contra el cuerpo de otros, y
por extension contra el cuerpo divino de Jests. El simbolismo de
la importancia del cuerpo humano llega a su méxima expresién
cuando se reflexiona acerca del sacrificio corporal de Jesucristo.
Un cuerpo flagelado, extremadamente castigado como el del re-
dentor es el mis claro ejemplo de cuidar al cuerpo propio. Al no
hacerlo, se estd ofendiendo la memoria del mentado cuerpo de
Cristo que eligi6é «soportar tan dolorosa, tan espantosa muerte».
Es la visién de un cuerpo maltrecho y desgajado, el martirio re-
tomado por algunos padres de la Iglesia. San Agustin reabsorbid
la evidencia del sacrificio y afirmé que cuando Jests colgaba de
la cruz parecia deforme, pero a través de esa deformidad ex-
presaba la belleza interior en su sacrificio y la gloria prometida
para la humanidad. Asi, la imagen del Cristo doliente pasari a la
época del Renacimiento y al dmbito de la cultura barroca con la
representacion del cuerpo divino atormentando y flagelado por
el sufrimiento, moviéndose en los limites de la complacencia y
de la ambigiiedad.?> La ausencia del cuerpo vivo, del soplo y su
espiritu se trasladan y abandonan la carne, no tiene nada de di-
vertido y si de lujurioso y vicioso. En el cuerpo humano deben
darse cita las méds abnegadas acciones para redimirlo y no caer en
la mancha corporal. Una de ellas es el ayuno, sefial que el cuerpo
no desea por si, aunque esté de por medio la voluntad del hom-
bre, caer en «la orina, en la basura, en lo estrecho». Abstenerse
del alimento en grado sumo, significa privarse del apetito carnal.

mﬁemo y purgatorio, pp. 45-46'y 48.
25 Eco, Historia de la fealdad, p. 49.

39



La abstinencia es el mejor remedio en el desvio del pecado. Un
cuerpo, por tanto, debe sufrir, hacer penitencia «para no caer
con la comida en la vida lujuriosa». 2 Comer y beber sin pru-
dencia, envilece el cuerpo. Desear en demasia y sin moderacién
la comida es también como desear el cuerpo del otro o de la otra.
Las bebidas alcohdlicas son también detonantes de esos deseos
insanos. Llama la atencién que Olmos sefiala al pulque y no a
otras bebidas de uso corriente en la Nueva Espafia.

La tendencia del pensamiento clerical acerca del cuerpo y sus
significados estd dirigida a la mujer. Su cuerpo tiene bastantes
significados y simbolismos. Uno de ellos y el mas frecuente es la
similitud con el fuego. Cuerpo de fuego en la tierra. Luego del
pecado, augura el fuego mis cruel, espantoso y doloroso, el del
infierno. Las cosas alrededor de la lujuria son como hijas de ésta
(el lado femenino del cuerpo). Las alegradoras (las prostitutas)
se convierten en agentes del pecado y la lujuria que empujan
a los hombres a disentir con los mandatos de Dios (alegradora:
foso profundo, como ladrén secreto, emboscadora como bandi-
do para agarrar al hombre, despojarlo, desnudarlo para robarlo).
El cuerpo debe ser presentado sin acicale: no peinarlo, no ves-
tirlo con garbo, no desear el adorno ni mirarse constantemente
al espejo, porque es un trampantojo del diablo para perder al
hombre.?”

LA IMAGEN DEL CUERPO

Los cuatro elementos de la naturaleza y sus respectivas cualidades
se proyectaban en el cuerpo humano, mediante cuatro humores
que formaban un puente que unia el macrocosmos con el mi-
crocosmos. Esos cuatro humores, llamados cardinales, con seme-
janza en los cuatro vientos del mundo, radicaban en diferentes

26 Olmos, Tratado de hechiceras, pp. 113 y 115.
27 Olmos, Tratado de hechiceras, p. 123.

40

drganos y se componian de la sangre, con origen en el corazén
y participaba de la calidez y humedad del aire; la flema, en el ce-
rebro, fria y hiimeda a semejanza del agua; la bilis amarilla, en el
higado, caliente y seca como el fuego; y, por dltimo, la bilis ne-
gra, localizada en el bazo, seca y fria como la tierra. Estos cuatro
humores se manifestaban en sendos temperamentos: sanguineo,
flematico, melancélico y colérico. Este era contrario al flemati-
co, y el melancélico al sanguineo. La salud, por consiguiente,
resultaba de la eukrasia o equilibrio, mientras que el desequilibrio
o dyscrasia, ocasionaba la enfermedad y muchas veces la muerte
si no se corregia el humor desenfrenado. Esta imagen del cuerpo
predominaba en las ideas de la era virreinal hispanoamericana y
provenian de la época clisica de la historia antigua. 2

Hay imigenes de cuerpos semidesnudos en representaciones
pictéricas y escultdricas novohispanas, incluso las que corres-
ponden a un cristo sacrificado y doliente. Pero el cristo era la
cara mis bella a tal grado que muchas religiosas se enamoraban
de su esposo cristo de una manera plenamente justificada. No se
descartan tramas donde la imaginacién acompafaban a la fanta-
sfa con una especie de autoerotismo. Al final de cuentas se trata-
ba de mujeres que prodigaban, de manera simbdlica, un cuerpo
para Dios. Contrario a esta imagen, estaba la simple coqueteria
que podia inclinarse a la lascivia. Las mujeres jévenes podian
atraer las miradas que las convertian en doncella en el cuerpo y
ramera en el alma. El mundo, el demonio y la carne asechaban a
las mujeres en cualquier parte.

La imagen de la belleza del cuerpo sélo estaba en la piel, por-
que si los hombres viesen lo que hay debajo de la piel, sentirian
asco a la vista de las mujeres. La lindeza consiste en esa imagen
real del cuerpo: mucosidades y sangre, humedad y bilis; todo lo
que estd oculto en las fosas nasales y en la garganta y el vientre,

28 Lugo, «Enfermedad y muerte en la Nueva Espafia», p. 561.

41



tiene inmundicias. Si se podria tocar con la punta de los dedos
una mucosidad o unas heces , ;coémo sentir deseo de abrazar el
odre mismo de los excrementos? 2

El cuerpo funcionaba como elemento de censura y para-
déjicamente se convertia en la imagen del subterfugio para ser
considerado socialmente, y medio para conseguir poder a través
también de la imagen del sacrificio. Eso no obsta para que se le
diera importancia a la forma de cubrir el cuerpo

El vestido indigena y popular es obra de la mujer, quien se
encarga de todo el proceso, en muchas ocasiones desde la pre-
paracién de la fibra hasta la prenda terminada. Este hecho, junto
con el de la materia prima otorga al vestido una importancia
social. Los habitantes novohispanos los llevaban con orgullo
porque era una expresién profunda de su cultura y tradicién.
La ropa servia de cubierta, una extensién simbdlica del cuerpo
por ejemplificar muchos aspectos individuales de las personas.
Fray Thomas de Trujillo, decia, por ejemplo, que el «vestido
deshonesto es mensajero del corazén adulterino y la consciencia
mala». El vestido mostraba el respeto de acuerdo al rango de las
personas de estratos superiores de la jerarquia social. Cuando los
individuos sujetaban, jalaban y rompian las ropas de otros era
una falta de respeto considerada como agresion por ser la ropa la
extensién simbolica del cuerpo.®

Se sabe por las crénicas y los escritos de la época inmedia-
ta a la conquista de las caracteristicas de las telas antiguas, las
formas de elaboracién, los tejidos y las manufacturas de las in-
dumentarias. El conocimiento sobre fibras, colorantes, tintes y
pigmentos, métodos de elaboracién, preparacién, hilado, tramas
y urdimbres es esencial para comprender la evolucién del vesti-
do. La introduccién de otras fibras y técnicas facilitd el proceso

29 Hamui, «Estrategias de control», p. 109.
30 Lipsett-Rivera, «Los insultos en la Nueva Espafia», p. 483.

42

de elaboracion de telas y prendas de vestir. La lana poseia calidad
y la seda competia con la importada desde Filipinas. La orga-
nizacién del trabajo relacionado con esa actividad se dio desde
los variados gremios: cria de ovejas y cabras, despachadores de
alumbre (fijador para tintes), hiladores, tejedores y tintoreros de
seda, tintoreros de otros materiales, pafieros, sederos, gorreros,
cordoneros, sombrereros, algodoneros, sastres, tundidores (gol-
peadores de lana) cardas y carderos, hiladores de otros materia-
les, tejedores de algoddn y telas de oro, boneteros, bordadores,
calceteros, arte mayor de la seda, abridores de cuellos y ropave-
jeros. Junto a los oficios anteriores, los obrajes jugaron un papel
fundamental como talleres de diferentes dimensiones para ela-
borar prendas ttiles a todos los habitantes de la Nueva Espafia.
Estaban reglamentados como los gremios y representaban una
seria competencia de los talleres.

Los mestizos y los mulatos usaban indumentarias variadas,
generalmente de tipo espafiol, pero del ambito campesino. Se
impedia que portaran vestimenta indigena para poder distin-
guirlos entre los estratos y las castas. Tampoco podian portar
ciertas joyas y metales preciosos. Dejaron de confeccionarse las
suntuosas prendas y uniformes de los guerreros. Se normalizaron
las vestimentas de algodén y lana. La seda también ejercié un
gran atractivo para los indigenas. Los cambios de indumentaria
se dieron con mis celeridad a finales del siglo XVIII. El hombre
adapté el pantaldn, la camisa y el sombrero como partes basicas
de su indumentaria.

Vestir el cuerpo significé mas que cubrirlo y abrigarlo; un
conjunto de prendas que se tenfan y lucfan para manifestar
prestigio, dignidad, estatuto e importancia. Incluia el calza-
do, el tocado, las joyas, el peinado, la pintura facial y corporal.
Se planteaban varios problemas en ello, como el decoro en las
mujeres, la decencia de los trajes y la necesidad de reflejar el

43



estamento social para mantener las jerarquias. Al respecto, el
fraile franciscano Matias Diéguez, en un sermén del siglo XVI-
II, decia que las mujeres, de pies a cabeza, mostraban incentivos
provocativos con torpeza debido a la escandalosa desnudez de
los pechos o medios pechos, la blancura de sus carnes descu-
biertas, la cabeza, la cerviz y la garganta. Afirmaba el fraile que
los hombres pecaban por culpa de las mujeres que andaban con
la costumbre de ensefiar sus carnes y adornos, porque el uso
de los escotes agravaban las cosas y aumentaban las faltas. El
mismo predicador Matias insistia desde el pulpito que muchas
mujeres actuaban de manera incorrecta porque se entregaban
loca y ciegamente a trajes y vanidades profanas; observaba que
ellas aparecian ataviadas, rizadas, llenas de cintas, perlas, flores,
polvos y diamantes, vistiendo las zapatillas de color con altos y
pulidos tacones y de punta. Ademds, ayunaban para lucir més
delgadas, hermosas y sensuales, todo lo cual las convertia en
«discipulas del Demonio».?!

Otra de las imdgenes del cuerpo era el de la locura, desde los
desordenes y desajustes mentales que repercutian en la forma en
que los demds podian ver un cuerpo enfermo por la «falta de
seso» o «flaqueza de cabeza». Los resultados: una insania de hu-
mor melancélico, por las sefiales del pulso, el color de la piel, la
expresion del rostro, los ojos caidos, la inmoderacién al comer,
accionar y velar. La locura representaba uno de los espacios de
las mujeres novohispanas porque podian ser plenamente mujeres
o no serlo o sentirlo de esta manera; esa locura emergia de su
sexualidad y de su relacién con los ofros.

Relacionadas, de alguna manera con la locura, las imigenes
del demonio en el cuerpo también se manifestaron de vez en
vez. Se solia recurrir a la figura del diablo tatuada o pintada en
amuletos pero también en el cuerpo, como el mulato Antonio

31 Mayer, «La mujer en los sermones novohispanos», pp- 80, 84.

44

de Osuna, acusado de ello por su mujer; ademas el mulato la
maltrataba despiadadamente.*

Otra de las imdgenes recurrentes: el cuerpo luminoso en
ciertas mujeres descritas como brujas que en forma de globos
de fuego perseguian a quienes le habian hecho algtin dafio. Mis
variantes: lucecitas como de azufre, cuerpos de animales, como
gatos, alumbrados de varios colores como el verde o el azul. Ver-
sus las mujeres practicantes de artilugios y magias, estaba la mu-
jer cautiva, no la religiosa de cualquier orden monistica (asunto
muy trabajado en la historiografia tematica de la época novohis-
pana) sino las seglares que acompafiaban a esas monjas en calidad
de recluidas en esos espacios por sus padres o sus parientes. Esas
mujeres sin identidad definida estaban mejor en un convento
donde no demandaran gran cosa en medio de la ambigiiedad de
no ser casadas ni monjas con lo que la familia podia ahorrarse la
dote para el matrimonio o para el convento.

Los defectos y problemas fisicos fueron muy frecuentes en-
tre los novohispanos, que se integraban a la imagen de hombres
y mujeres: rencos, chuecos o cojos, deficiencias dentales o sin
dientes, marcados de viruela (hoyosas), jorobados, con estrabis-
mo, sordos, invidentes, con nubes en los ojos, rostros marcados
o con cicatrices. Esto se derivé en las «sefias» o caracteristicas de
los cuerpos, amén de la condicién racial (peninsulares, criollos,
mestizos, indigenas, zambos, negros, mulatos, castizos, coyotes,
lobos, moriscos, pardos, etcétera). El aspecto de mujeres y hom-
bres revela toda una complejidad y ambigiiedad que podia llegar
al ocultamiento de la identidad o el abandono de una identifica-
cién. Pese a ello, las sefias mds frecuentes eran: pequefia, grue-
sa, mediana, pocas carnes, seca, muy seca, doblada, robusta (de
cuerpo), alta, rostro moreno (blanco, cenizo, avainillado, que-
brado, bermejo) fea, feisima, nariz chata (respingona, aguilefia,

32 Carranza, «Tipos de textos y caracteristicas» p. 40.

45



ganchuda), boca ancha (grande, pequefia, desdentada), cabello
(liso, hirsuto, retorcido, negro, largo, corto o pequefio, rubio,
tabaco, cano).”

AMOR (Y DESAMOR) AL CUERPO
La indagacién de cémo amaban las mujeres novohispanas (y los
hombres también) es una tentacién de interés por la vida coti-
diana de antes pero que aparentemente no habia tenido tras-
cendencia. No es cosa ficil, porque muchas veces es inasible y
sus manifestaciones a través de los documentos (como ya se ha
dicho) no estin del todo claras ni especificas. En cada grupo o
estamento las reglas podian ser diferentes en el terreno del amor
y de los desamores. Se trataba de los cuerpos femeninos a la deri-
va de numerosos sujetos masculinos: jévenes, clérigos, militares,
oficiales reales e inquisitoriales, en fin, una gama muy amplia de
personajes con sus peculiares formas de ver y utilizar el cuerpo
del otro (otra en este caso). Una forma de desamor consistia en
el rechazo al propio cuerpo como algo sucio y temible, asociado
a la nocién de pecado, que mis bien cundia con mayor fuerza
entre monjas, frailes y que venia en paralelo a la atraccién sexual.
El amor definido en la época virreinal se daba dentro del ma-
trimonio y significaba «comer y dormir juntos». El deseo de la
mujer consistia en sentirse querida por el marido que mostraba
amor al tratarla bien. Para el hombre se traducia en que la esposa
lo quisiera y reconociera como duefio y sefior de su cuerpo y
lo respetara como jefe de familia. Pero la mujer fue considerada
como una propiedad del esposo a la que se podia maltratar, cas-
tigar y explotar e incluso prostituir en beneficio del marido y la
familia. La sociedad justificaba esas situaciones. En nombre del
amor, la mujer soportaba maltratos e infidelidades. Alcanzar el
amor de la mujer, conservar la esposa, saber dénde estaba cuan-

33 Moro, «Las sefias de los novohispanos., pp. 45-67.

46

do lo abandonaba y hacerla volver, fueron preocupaciones del
hombre.>*

Nacido el amor por el cuerpo, de si misma, para todas las
mujeres novohispanas, y desde la visién de los hombres, el amor
afrontd toda trama de riesgos para obtener la complacencia en
la busqueda del gozo donde el ofro o la ofra quedaban reducidos
a instrumentos que proporcionaban toda clase de placeres, hasta
llegar a la concupiscencia o el deseo de bienes terrenales y en es-
pecial el apetito desordenado de placeres deshonestos y carnales.
Se cataloga lo anterior como un amor confinado solo al cuerpo,
de estrechas dimensiones del yo, como un amor limitado y hasta
frustrado. Elamoral cuerpo pudo habersido benévolo o cruel don-
de la frustracién y la imperfeccién reinaron para llegar al fracaso.

Es una época, la novohispana, donde el amar al cuerpo es
una forma de actos concretos, donde es posible, o no, expresar
la comunién de los amantes. Se transciende en el dmbito perso-
nal aunque sea contradictorio encerrar el amor en una persona
pese a la comunidn espiritual y fisica por la comunicacién de los
cuerpos, a los intensos goces que implica la unién sexual.

Los cuerpos del amor o del desamor, podian estar atrapa-
dos en mentes que pensaban en los matrimonios desiguales, por
convenientes casos de interés donde el lustre de las familias tenia
el peso y la capacidad de lesionar el derecho de los hijos conver-
tidos en contrayentes. Fueron abundantes los casos en que las
rifias conyugales y las agresiones al ofro, se proyectaban en com-
portamientos tan violatorios y violentos que implicaban el aban-
dono y los agravios con el fracaso del amor anunciado. Amores al
cuerpo del ofro, frio y calculado por intereses tan desviantes como
los econémicos o los puramente perversos. De ahi la abundancia
de los amantes (o esposos) frivolos que tasaban el amor como si
fuera mercancia del placer. Hombres afrentosos contra el cuer-

34 Quezada, «Religién y sexualidad. Amor y erotismo», pp. 45-48.

47



po de las mujeres a través de actos como amancebamientos, so-
metimientos y flagrantes actos de violencia fisica y psicoldgica.

Las condiciones de vida de personajes de diferentes estamen-
tos sociales se desarrollaban entre grupos de posicién acomodada
o desafortunada, donde se producian abusivas e injustas pricticas
amatorias y sexuales; una especie de miseria en el origen de mu-
chos desamores al cuerpo como la prostitucién y las desavenen-
cias conyugales. Los cuerpos de hombres y mujeres acusaban las
circunstancias de su entorno donde muchos infortunios fueron
cotidianos como la ignorancia, el hambre y el alcoholismo.

Los momentos del amor pudieron ser muchos en las parejas
de la Nueva Espafia donde simples rifias no fueron consigna-
das como situaciones que debian ser tomadas en cuenta, por ser
comunes en la vida cotidiana; pero no se puede saber hasta qué
punto fueron tipicas. Surge la pregunta: ;c6mo se manifesto el
desamor en los cuerpos de los hombres y las mujeres? La posi-
cién de género preponderante de los hombres sobre las mujeres
se tradujo en gritos, insultos, golpes y en general malos tratos
como intentos de asesinato causados por el alcoholismo y los
celos. Si el hombre pertenecia a un nivel econémico mayor que
su pareja, esto rayaba en la desigualdad a cambio de cierta segu-
ridad a la mujer y a los hijos.

Los cuerpos eran sujetos de mucho amor pero también de
desamor, de pasion, indiferencia o vilipendio. Fueron, al final de
cuentas, hombres de carne y hueso con muchas incongruencias,
fallas y fracasos que perviven en la sociedad actual. El desamor se
manifestaba de varias maneras. Otra de ellas fue la bigamia. Las
mentiras del bigamo o la bigama mostraban desamor al préjimo,
lesionaban la integridad del cényuge y de sus familiares. El bi-
gamo llegé al doble matrimonio para contar con una compafiera
que le prodigara cuidados, afectos y el cuerpo.®

35 Ortega, ef al, Amor y desamor, pp. 26 y 120-121.

48

El amor empieza cuando se perciben las bondades fisicas del
sexo y el goce de este, el disfrute desde el erotismo. Pero co-
menzaba, realmente, en la Nueva Espafia, cuando las jévenes se
educaban para algin dia conseguir marido y, consecuentemen-
te, el amor, aunque fuera un sentimiento idealizado y poco iden-
tificado con lo que se podia llamar «felicidad», ademds de ser un
paso que resolveria la vida en muchos aspectos. Asi, el matrimo-
nio conform¢ la etapa mas importante para las mujeres. Pero el
amor visto de esa manera conllevaba muchos peligros: toma de
decisiones en edades tempranas, uniones, en, la mayorfa de los
casos, con hombres de mayor edad, riesgos de amancebamientos
y matrimonios desiguales. El amor podia llegar a convertirse en
relaciones con un compaiiero vivo o difunto, presente o ausente.
De esta manera se exaltaba el amor puro dentro del matrimo-
nio. La mujer debia imitar en su obediencia, en su respeto y
en su amor al marido, el amor ardiente y la veneracién con su
querido esposo Cristo. Esta figura aunque era més del dmbito
monjil, no debia pasar desapercibida en las mujeres que llegaban
al estado matrimonial; se conminaba a hacer comparaciones en
cuanto a la forma de vida que elegian unas y otras. Por un lado,
las felizmente casadas; por otro, la perdicién de las infelices en-
redadas en torpes amores, enemistades implacables, comercios o
amistades ilicitas, juegos abominables y perniciosas costumbres.
La perdicién de la pureza fuera del estado matrimonial fue otra
desgracia versus el amor puro y edificante; la pérdida de la honra
y el honor por haber admitido un infame galanteo y haber co-
rrespondido por diversién a la deshonestidad, por haber respon-
dido por entretenimiento al papelillo amoroso.*

El desamor al cuerpo se traduce en la Nueva Espafia como
los comportamientos donde los actores se querellaban contra el
otro (o la ofra) en actos reprobados debido al maltrato con la

36 Gonzalbo, Los muros invisibles, p. 158.

49



distincién entre lo que se consideraba, por ejemplo, golpear a la
esposa o vilipendiarla de una manera mis soez, atroz y vulgar.
Aunque estos actos no eran privativos de los hombres contra las
mujeres, porque estas también solian defenderse y atacar al c6n-
yuge, al grado de golpearlos o, en algunos casos, hasta matarlos.
Paradéjicamente, el desamor provenia del amor mismo en los
cuerpos novohispanos, expresado en los celos y el mismo mal-
trato dirigido, sobre todo, hacia la mujer.

Pero también existia el desamor al cuerpo como parte de
los comportamientos humanos donde los pecados de la carne
podian destruir ya que implicaba el mal contra el préjimo y para
si mismo. Era desamor todo lo opuesto al cumplimiento de las
normas del bien amar desde el canon de la Iglesia. Amores bien
realizados y cumplidos contrastaron con los enfermizos, defec-
tuosos y malogrados donde el cuerpo era la carne que sufria in-
fortunios y desdichas.

El desamor también se proyectaba en la aceptacion o for-
zamiento a la esclavitud y en la diseminacién de debilidades a
través de la venta del cuerpo de las prostitutas, cuya situacién fue
muy diferente y ain mis en la Nueva Espafia donde en muchos
afios, la linea de percepcién entre el amancebamiento, el concu-
binato y la prostitucién fue muy delgada. De todas maneras, la
prostitucién era un oficio muy redituable ya que se podian ofre-
cer hasta cuatro o seis pesos por unas horas de placer. El mapa de
la prostitucién en lugares poblados tuvo dificultades en su trazo:
no habia una ubicacién definida de las mujeres que vendian su
cuerpo en un acto, tal vez, de desamor propio. Solian estar en la
calle, en un domicilio determinado, en casas prestadas, en meso-
nes, tabernas y pulquerias. Fueran mestizas o mulatas no preo-
cupaban mucho a las autoridades ni a la misma Iglesia que poco
atendian el honor y decoro de quienes consideraban inferiores.”’

37 Gonzalbo, Vivir en Nueva Espaiia, pp. 81-83.

50

EL CUERPO EROTICO Y EROTIZADO

Dicho estd que la mujer prostituta encarna la poligamia femeni-
nay es el objeto de la poligamia masculina. Este postulado mds
reciente aplica para las situaciones que vivieron las mujeres no-
vohispanas donde también, eventualmente, encarnaban el ero-
tismo y el establecimiento del vinculo vital al ser usadas eréti-
camente por hombres diversos que no establecian compromisos
con ellas. Es la negacién del cuerpo y del eros para la sexualidad
femenina dominante; una renuncia y la entrega extremas de la
negacién del cuerpo y del eros de rodas. Muchas mujeres de la
Nueva Espafia, se puede colegir, estaban cautivas para otros, para
placer del otro, de manera procreativa o erdtica, en cuerpos vivi-
dos a través de la sexualidad y la relacién con los ofros (el poder).
En el cuerpo vivido se explica la categoria central de la mujer en
su materialidad que incluye la conciencia y el mundo psiquico
con sintesis indisoluble en el marco de la naturaleza historiada de
los cuerpos femeninos.*

La sexualidad convertida en erotismo rebasa al cuerpo y al
individuo, los alinea en las concepciones del mundo como siste-
mas de representaciones, simbolismos, subjetividad, lenguajes y
poder. Todo esto pasa por el cuerpo: la sexualidad, la salud y el
erotismo. La mujer novohispana, se conjetura, debié percibir un
cuerpo de recovecos y oquedades al que siempre le ocurrié una
experiencia sensual o sexual, aunque nunca haya estado con un
hombre; es decir, experiencias ocasionalmente erdticas ademis
de un sinfin de acontecimientos y ocurrencias a lo largo de su
vida. En esa época, como ahora, la mujer sentia mds plenamente
el mundo de su cuerpo, porque se desplegaba en torno a un ciclo
de vida profundamente corporal. En cambio, para los hombres
su vida no era su cuerpo, no como lo era para las mujeres.

La mujer novohispana tenia una relacién bésica con su cuer-

38 Lagarde, Los cautiverios de las mujeres, pp. 39-40, 47, 64, 111.

51



po; lo tocaba para asearlo y aderezarlo o para embellecerlo, por-
que se queria agradar y gustar, para ser deseada por ofro, aunque
eso no estaba implicito en un discurso franco y femenino. Se
trataba de un deber estético para la preparacién de la persona
esencialmente como gusto y placer del ofro. Algunos de los atri-
butos que posefan: un significado de valor y de intercambio, o
el cuerpo erdtico como mediacién para la obtencién de bienes
reales o simbdlicos con los varones. De ahi el valor agregado de
la dote de la mujer para el contrato matrimonial.

Fuera del matrimonio en las relaciones extraconyugales se
daba el placer y el erotismo. En el escarceo erdtico la mujer trataba
de llamar la atencidn, desde manera discreta y «decente» hasta en
forma abierta y coqueta para llegar a ser valorada. En esa galante-
ria femenina se incluia el deseo de atraer y aficionar a los hombres
a sus encantos. El resultado podia ser un galanteo por ambas par-
tes sin mds consecuencias que una amistad duradera o fugaz. En
otras, el objetivo era conducir a los hombres a una «comunica-
cién ilicita y amor lascivo» que llevaba en si el acto sexual. El de-
seo erdtico tenfa mezcla de emocién y necesidad por resolver la
vida sentimental pero también la situacién econdémica cotidiana.
El hombre tenia un rol més activo en el marco de los cuerpos ero-
tizados, porque trataba de ligar relaciones con un buen nimero
de mujeres, prefiriendo las espafiolas, indigenas, mestizas y mu-
latas; enamorar a las mujeres para no enamorarse de ninguna, lo
cual ya se relacionaba con la actitud del Don Juan. La mayoria de
los hombres buscaba el cuerpo erotizado de las mujeres y ejercia
su actividad propia de cuerpo erético. Se extendia a todas las ca-
lidades y profesiones. Muchos frailes y clérigos seculares también
buscaron esos placeres carnales y todo lo concerniente a la sen-
sualidad. Pasién desmedida, tentacién por lograr deseos, tenden-
cia a la incontinencia, fueron parte de las emociones erdticas.”

Wn y Sexualidad», pp. 48-51.

52

La magia amorosa, ya mencionada, se sirvié de muchos ob-
jetosy situaciones, costumbres y ritualidades sexuales, reproduc-
tivas y erdticas. Por ejemplo, la creencia del consumo involun-
tario en el hombre (planeado por la mujer) de sangre menstrual
y de las mujeres que bebian el esperma de sus maridos «para que
las quieran mds gracias a sus pricticas diabdlicas».*” Es posible
considerar los antecedentes de la magia amorosa durante la épo-
ca virreinal en las concepciones magico-religiosas y eréticas del
Meéxico prehispdnico, sobre todo desde el drea de Mesoamérica.

José Monter y Alarcén, alias «<Mambri», espafiol de origen
manchego y funcionario de la Real Hacienda, ministro tesorero
de la Real Caja de Zacatecas, encargado de cobrar los impuestos
a los mineros, causé revuelo en esta ciudad a finales del siglo
XVIIL Se trata de un tipico ejemplo de proyecciones eréticas y
ejemplar de los amores ttiles en el cuerpo femenino. Se sabe del
caso a través de un expediente de 93 documentos en 99 fojas (o
182 paginas), formado entre 1795 a 1805 con una serie de de-
nuncias contra el acusado y la correspondencia entre el comisario
inquisitorial de Zacatecas y los funcionarios del Santo Oficio de
la ciudad de México. Monter, con una fama de Don Juan tenia
«amistad ilicita y estrechisima» con varias mujeres y hacia actos y
dichos erdticos: juegos de manos, retozos, ésculos (besos), abra-
zos, fandangos, vestido con calzén de oldn blanco, «mis trans-
parente que el iideo de Cambray», modulaciones y ademanes
corporales, proposiciones obscenas, deseos de besarle las tetas al
retrato de la reina, movimientos de dedos con «mucha impureza»,
«a la mujer bonita la cortejo y se lo meto», entre otros. «Mam-
bri» siempre utilizaba un tono sexual y erético, de doble sentido.

No se duda que Monter quisiera alguna vez, desed o sofié
ser, siquiera un dfa, el Don Juan que siempre tiene éxito con

40 Trueba, Historia de la sexualidad en México, p. 49.

53



las mujeres. Su amor es el de un hombre con poder, influyente
en la sociedad zacatecana, con amor por lo que busca y parece
encontrar en varias mujeres con las que se relaciona de manera
eventual. No lleva a la prictica el discurso religioso y teolégico
sobre el matrimonio. Al amar a varias mujeres, niega ese discur-
s0, como un posible caso comtin en su época por sus actitudes
y comportamientos relacionados con el erotismo del cuerpo. *

En cuanto al cuerpo de las mujeres en clausura de los con-
ventos, no se permitian disfrutes ni roces erdticos, aunque esto
no siempre fue cumplido de manera tajante. Las desviaciones
de los cuerpos femeninos en los conventos se presentaron fre-
cuentemente. La reafirmacién de esta condicién de prohibicion
estuvo relacionada con la compleja urdimbre formada por cuer-
po, alma, enfermedad y muerte, manifestada en la vida cotidia-
na a través de la atencién a la salud en los conventos y en los
rituales de la muerte y el significado final de la vida. El cuerpo
para muchas monjas era como un «bruto» que habia que do-
mesticar. Dominarlo a fuerza de sometimiento en situaciones
cotidianas donde la mente de las monjas estaba obligada a pasar
por momentos de riesgo y tentacidn. Por eso se les recomendaba
bafios infrecuentes para evitar la posibilidad de obtener placer.
Tampoco debian verse sus cuerpos como una forma de prevenir
cualquier pensamiento pecaminoso. El cuerpo construido de las
religiosas de todas las 6rdenes requeria de toda una organizacién
corporativa, normas y medidas disciplinarias muy rigidas y con-
cretas en modos de vida colectivos delineados desde el poder
patriarcal, de la Iglesia y de la Corona.

DON JUAN METIDO EN EL CUERPO
El término Donjuanismo es socialmente reconocido y aplicado
al comportamiento de algunos hombres respecto a la conquista

41 Ortega, et al, Amor y desamor, pp. 127-151.

54

de las mujeres, a las que buscan enamorar, seducir, engafiar y
una vez conseguido su objetivo las abandonan. Los donjuanes
buscan la virginidad y la pureza en las mujeres, y una vez que
cumplen sus propésitos, se decepcionan, las desprecian y salen
en busca de otra conquista. Para el Don Juan toda mujer es un
reto, usa su poder con toda clase de artimafias, técnicas de seduc-
cién y mentiras para obtener a la mujer que desea. El hombre
con personalidad de Don Juan no puede tener relaciones dura-
deras, profundas, sino formas de relaciones superficiales.

El término Don Juan es una creacién de la Literatura Uni-
versal. Desde la Edad Media y atin mucho antes desde las épocas
de la Grecia Antigua, en donde algunos dioses y especialmente
Zeus, podrian aspirar sin dificultad al titulo de Don Juan. En las
aventuras amorosas del padre de los dioses, como en la vida del
caballero de Sevilla, de Tirso de Molina, se encuentran raptos,
violaciones, seducciones etc. Pero fueron necesarios los siglos de
moralismo cristiano para transformar los inocentes excesos sen-
suales del dios griego en las hazafias amorosas de un noble que
hace tales estragos en el terreno del amor (El Burlador de Sevi-
lla). Fue precisamente en el ambiente 4rido, represivo y severo
de la Corte espafiola, en la que se cernia la pesadilla de la Inqui-
sicidén, donde aparece esta idea como contraparte del estereotipo
de la etiqueta y la sensualidad reprimida.*

Es inobjetable: para intentar una aproximacién de anilisis y
revision a la figura y las actitudes del Don Juan en el contexto
novohispano, hay que considerar aspectos de la condicién del
SEXO0 Opuesto.

La seduccién masculina se alinea en tres objetos de amor
diferentes, tres aspectos de la seduccién masculina, lo que hace al

42 David, «Ensayo sobre el donjuanismo», citado por Alfaro, en https://williamalfaro.
tumblr.com/post/114200723588/el-donjuanismo-criollo-pipil, consulta, 15 de julio
de 2016.

55



Don Juan funcionar, atraer a las mujeres, para su desgracia y des-
amparo, y que tiene seguidores en muchos hombres que quieren
ser como él. Hay también dos maneras de entender las aventuras
de los donjuanes: el sentido de sus actitudes y la seduccién. Es
un libidinoso enardecido, pretencioso que abusa de la debilidad
de las mujeres y de la sociedad circundante. Deseoso siempre de
conquistar, porque es incapaz de retener a cualquier mujer, sino
solo para burlarla y utilizarla sexualmente. Practica el puro goce
de conquistador, aunque no sea nato en estas lides. Hay donjua-
nes hasta menos idealizados, menos copiados del clasico espafiol,
francés, italiano o alemdn, pero, al fin, con un toque donjuanes-
co. Buscan la conquista y se saben sin objeto, pero no lo quieren,
no aman el triunfo y la gloria en si, sino el paso de ambos; es un
eterno retorno al infinito, una cuenta que ojala para él fuera sin
cuenta, o un sadismo de reducir a cantidades sus conquistas: un
perverso juego de niimeros.*

El relajamiento de las costumbres sociales en la Nueva Espa-
fia y en particular a lo largo del Camino Real de Tierra Adentro
puede tener diferentes origenes. No es posible comprenderlos
todos a razén de entrar en desvios teméticos. El mas inmediato
es la explicacion religiosa. Es decir, la decadencia social del reino
espafiol deviene de las costumbres relajadas contrarias a la fe ca-
télicay a los preceptos del buen cristiano. Una actitud individual
contraria a los principios de la Iglesia, repercute en el declive del
reino, en el aspecto econémico, por ejemplo. Tal situacidn suele
estar aparejada con las costumbres libertinas de los subditos. Al
menos esta es la tesis esgrimida por el rey Felipe IV, conocido
por su piedad y religiosidad, pero también por su disoluta vida,
sobre todo en el dmbito sexual. ;Qué se podia esperar del «Don
Juan mayor» de Espafia que en su reinado cayé en el descrédito
popular por supuestos amorios con una monja? Los moralistas de

43 Kristeva, Historias de amor, p. 172.

56

la época tenfan por pecado mayor la seduccién de una religio-
sa. Esta actitud fue perseguida por el orden publico para evitar
mayores males provenientes de una furia divina que castigaba
a hombres y a mujeres. El pecado mis grave de conquistar a
una monja representaba, por otro lado, los riesgos de la empresa
amorosa que podia dejarle al conquistador un prestigio y méritos
ante sus pares: los gafianes, los picaros y los galanes.

El donjuanismo fue perseguido durante todo el siglo XVII,
tanto en la peninsula como en Hispanoamérica. Ni los clérigos
escaparon a la atraccién de ejercer, a su modo y dentro de su
medio religioso (y fuera de él) el donjuanismo, expresado en el
delito de solicitacién. A lo anterior se suma que de la nobleza
provenia la mayorfa de los donjuanes en la época, por sus faci-
lidades econdmicas, preeminencia racial, movilidad y superiori-
dad que ejercian sobre las clases subalternas o marginales.

Una respuesta sobre la generalizacién del donjuanismo en el
mundo hispano es posible encontrarla en la legislacién y en la
costumbre reflejada en la tradicién literaria o en las descripcio-
nes con caricter etnografico y antropoldgico. Sin olvidar, desde
luego, los lineamientos de la Iglesia en cuanto a la sujecién de
la mujer con el hombre que abonaban el terreno de la conquista
varonil sin pretensiones matrimoniales.

La forma de actuar del Don Juan novohispano deviene de
una caracterizacién ineludible, irreductible e histérica como re-
ferencia universal para la explicacion del donjuanismo, incluso
en el ambito de la psicologia actual. Buscar y encontrar la figura
personificada o representada de Don Juan, en mucho o en poco,
en cualquier hombre novohispano, emula al Don Juan Tenorio
de fray Gabriel Téllez, mejor conocido como Tirso de Molina,
de su comedia El burlador de Sevilla y convidado de piedra. Esta
obra fue escrita en la primera mitad del siglo XVII, alrededor
de 1630. Otros referentes culturales al respecto se encuentran en

57



Don Juan del francés Moliére (1665) y lo obra bufa de Mozart,
Don Juan (Giovanni) compuesta en Praga, en 1787, «para que la
temible seduccién del noble espafiol (el don Juan de Tirso de
Molina) se libere de la condena moral que le ha acompafiado,
probablemente desde su nacimiento».*

El Don Juan en la Nueva Espafia puede ser de cualquier clase
o condicién. Busca a una mujer tras otra (también de su con-
dicién o estrato social, pero hubo excepciones) para burlarla,
quitarle su virginidad y privarla de su honor. Tiene un apego
por el amor propio, pero a veces no es consciente de ello. Su
busqueda no se concreta a una mujer perfecta, porque para él
todas las mujeres son iguales. El sexo es una parte de su aventura
y finalidad, pero no lo mds importante. Para ser un conquistador
amoroso, debe contar con, al menos dos (la mayoria tiene més en
su haber). El Don Juan novohispano ve cada conquista como un
reto o un desafio. Le importa mis el juego que el amor. Como
el Don Juan de Tirso de Molina, el galin novohispano en mu-
chas ocasiones finge ser otro o se hace pasar por otra persona,
con nombres falsos y origenes inciertos. Tiende a la movilidad
para evitar ser atrapado por la justicia, por un padre o hermanos
despechados y afrentados, que lo obliguen a casarse, lo envien a
la circel o le den muerte. Una de sus armas fundamentales es la
forma de comunicacién de sus intenciones: tersa lengua y me-
jores palabras, dulzonas y atrayentes para convencer a la mujer
de ceder su tesoro virginal. El ingenio es importante para que
la mujer caiga en la red del hombre sin nombre. Un Don Juan
representa a fodos los hombres, seres sin respeto a la sociedad y
las normas de la monogamia y los casamientos convenidos o
arreglados. El impulso, el instinto sexual y hasta animalesco vy el
deseo son sus motivos. Debe sentirse libre de culpa y en libertad
para hacer de su modo de vida una aventura de juego, donde el

44 Kristeva, Historias de amor, p- 171.

58

juguete favorito son las mujeres y lo que de ellas obtiene: sexo,
goce fisico y mental, satisfaccion del pensamiento y deleite de
la memoria. La busqueda en él no debe césar para no limitar-
se. Bsqueda constante, nunca terminada, siempre en trance, en
transito. La satisfaccion final no le llegard nunca, pero si la pa-
sajera. No hay completitud en lo que hace, hasta que le llegue
la muerte, por via natural, o, en el mejor de los casos, de mane-
ra violenta. También busca la reafirmacién de su condicién de
hombria (o de machismo), porque asi el cuadro estara completo:
vivir en la valentia de sus acciones, complementadas por las con-
quistas amorosas. Carece de emociones nobles y de conflictos,
pero puede estar confuso y hasta deprimido. Lo importante para
él, consciente o inconscientemente, es hacer dafio y evitar que
le hagan dafio. No honrar su palabra de amor, de casamiento
con una mujer, pero si la palabra empefiada con otros hombres
y en otras circunstancias. Debe mostrar su honor ante amigos y
enemigos. Sabe de la presencia de Dios, temeroso con la religion
expresa una religiosidad que puede rayar en el fanatismo. Trata
de cumplir con la ley divina, aunque la contradice burlando mu-
jeres. Es, en suma, desde el punto de vista actual, un hedonista y
un pecador consumado, arrepentido a veces, persignado o bien
demonio de si mismo, irredento y asolador de quienes le rodean,
sobre todo si son mujeres.*

Cuando es duefio de la mujer en turno, no hay nada que
decir, nada que desear. La belleza de la pasion ha terminado;
se duerme en la tranquilidad del amor obtenido y burlado, en
espera de un nuevo despertar de sus instintos y deseos para en-
contrar en su corazén los atractivos encantos de una conquis-
ta més. Expresion del poder filico del conquistador a cualquier

45 Larocca, «El burlador de Sevilla, estudio psicologico,» en http://www.monograﬁas.
com/trabajos56/psicologia-burlador/psicologia burlador.shtml, consulta: 30 de agos-
to de 2012.

59



precio, provisional y eternamente, sin objeto, victima propio de
la indefinicién y las realizaciones parciales, buscador incansable
de la belleza en cada mujer. Duefio de una carrera en la que no
permite ser seducido, sino seductor, atraido por el conjunto de
las mujeres bellas, aunque sus conquistas no sean bellas en el
canon conocido para su época. El Don Juan, hibil conquistador,
repartiendo migajas de ternura, ejerciendo su poder en una co-
munidad dramitica de mujeres, por el hecho de que alguna vez
las haya tenido a rodas, todos los amores posibles, saborea las sales
del abandono y la soledad desengafiada.*

Todo lo anterior, ha de admitir que el donjuanismo no ha
sido, no es privativo de los hombres: «<una mujer es raramente
Don Juan, y cuando juega a este juego, llega a él por identifi-
cacién viril, a costa de una valentia atin mds escandalosa que la
de su homoélogo masculino y con mis riesgos de hundimiento
psiquico».

Por otro lado, es menester entender la accién de galanura
desplegaba por el Don Juan, como una de sus caracteristicas in-
herentes a su condicién, requisito indispensable para cautivar a
las doncellas. En definicién de la Iglesia, se trataba de la procu-
racién del hombre, por todos los medios y obsequios posibles, la
captacion del consentimiento de relaciones sexuales y del amor
de una mujer. Las damas galantes, en consecuencia, gustaban
de recibir los galanteos de los hombres. El acto de galantear por
parte de un hombre (el Don Juan) y una mujer (su victima de
futura burla) definfa a ambos como galanteantes. Aunque estu-
vieran delante de sus padres (pero hemos de aceptar que el Don
Juan dificilmente hablarfa a la mujer pretendida en tan estorbosa
situacién) estarfan en ocasion préxima respective como si fuera
proxima por naturaleza, por tanto, expuestos a situaciones del

46 Kristeva, Historias de amor, p. 174.
47 Kristeva, Historias de amor, p. 201.

60

mal.** La pérdida de control del Don Juan, era la causa de su
pecado. Su deseo de obtener placer con sus pricticas sexuales
siempre se constituyd en la clave para que la Iglesia, en ese uni-
verso del donjuanismo, definiera cualquier cosa relacionada con
las aproximaciones entre ese tipo de hombre y cualquier mujer
como situacién pecaminosa.*

EL CUERPO DE LA IGLESIA EN EL CUERPO FEMENINO
En principio de cuentas, la Iglesia cristiana es un cuerpo moral
cuya cabeza es Jesucristo, segtin expresé Vitali. Asociada al con-
cepto del cuerpo mistico de Jesucristo, estaba la idea de la comu-
nién de los santos, implicando la unién y la solidaridad entre los
catélicos, los cuerpos vivos y los muertos. La vision de las almas
en el Paraiso constaba de infinitos placeres extraterrenales como
el ver con los propios ojos el precioso cuerpo de Jesucristo.”
Desde la Iglesia cristiana y sus influencias en el ejercicio de la
sexualidad, el Nuevo Testamento habla continuamente de amor.
Jestis fue casto a las cosas del sexo, pero amo a las mujeres y sus
cuerpos y protegi6 incluso a una addltera de la dilapidacion. Se
conjetura que él era amante de Marfa Magdalena. Un referente
literario revisa esa supuesta relacion, novelada magnificamente
por José Saramago en su Evangelio segiin Jesucristo. El sexo y el
cuerpo se volvieron en una obsesién para la Iglesia y los cris-
tianos: San Pablo apostd por el celibato. San Jerénimo declard
adultero al amante demasiado ardiente con su mujer. San Fran-
cisco de Asis, alabé al elefante, porque sélo se aparea una vez al
afio y de forma secreta. Para san Agustin el acto sexual es ultra-
jante; sucio y envilecedor, dice Arnobio; inconveniente, dice
Metodio; deshonroso, dice Ambrosio. Todo eso contra el sexo

48 Alonso y Pérez, Diccionario de Ciencias Eclesidsticas, t. quinto, p. 10.
49 Lozano, No codiciards, p. 135.
50 Wobeser, Ciclo, infierno y purgatorio, pp. 64-65 y 80.

61



no podia dejar de lado el celibato de los curas. Se instaura el ma-
trimonio secular. En Espafia, en plena época inquisitorial, un au-
tor desconocido publica El espejo o libro de las mujeres, también
conocido como el Kama-Sutra cataldn. Y de aqui a América. En
el encuentro de dos mundos, también fue un encuentro literal-
mente sexual, o una serie de encuentros que dieron lugar a una
cultura, a un mestizaje més alla de lo bioldgico. Fue un paso a un
comportamiento diverso en el ejercicio de la sexualidad, como
lo mas naturalmente humano, pero que el mismo hombre, el
conquistador, se encargd de estigmatizar y, al mismo tiempo, de
gozar, sufrir, reflexionar, en lo puablico y en lo privado.

Las condiciones del hombre y su relacién con la mujer du-
rante la época virreinal hispanoamericana, es un tema interesan-
te de investigacion desde los presupuestos teéricos de la historia
de las mentalidades. El sentido inverso, es decir, las condiciones
de la mujer y su relacién con el hombre, también es de interés
para la historiografia.>!

Fray Luis de Ledn, (en su obra La perfecta casada, 1583) pre-
tende dar una serie de consejos dtiles a la vida espiritual y ma-
terial de las mujeres. Como casada, ésta debia aspirar a la per-
fecciéon dentro de su estado matrimonial, a través de brindar
complacencia al marido y siempre buscando a la felicidad de la
familia. Las unidades familiares en la Nueva Espafia y en Hispa-
noamérica en general, llegaron a constituir entramados comple-
jos donde podian estar los miembros primarios de las familias,
pero, ademds, parientes en diferentes grados consanguineos y
politicos, sirvientes, allegados, deudos, «asistidos», «internos» y
hasta amigos. >

Para ello, dice fray Luis de Ledn, los fundamentos de una
casa son una mujer y un buey, dupla poco afortunada en la com-

51 Lavrin, «La mujer en la sociedad colonial hispanoamericana,» pp. 108-137.
52 Muria y Olveda (compiladores), Lecturas Histdricas de Guadalajara II, pp. 132-135.

62

paracién y que delata el ideal buscado en la época virreinal para
el estatus del género femenino: el buey para que are y la mujer
para que guarde. Ella es un artifice para el resguardo de los bie-
nes materiales de una familia. Las mujeres, contintia el fraile,
deben ser modestas y templadas y no romper el freno al que
estdn sujetas, porque cuando lo rompen, se desenfrenan més que
los hombres y no «tiene tasa ni fin su apetito». Y si dan en «golo-
sear», «toda la vida es almuerzo y merienda y huerta y comadre;
y luego si hoy es un vestido, mafiana es otro; y lo que hoy hacen,
mafiana lo deshacen y cuanto ven se les antoja». Y, finalmente, el
otro de los consejos de fray Luis de Ledn, citando a Basilio, uno
de los padres de la Iglesia, versa en la relacién esposo-esposa: si el
marido es fiero y dspero, un verdugo o un beodo, el nudo matri-
monial les hizo a ambos uno sélo. Pero luego el fraile cita a San
Pablo y Jesucristo, diciendo a los maridos que amen a sus espo-
sas. Al final de cuentas, fray Luis de Ledn cataloga a las mujeres
en dos clases: las que se ocupan de su oficio de esposa y las que
dan en ser ventaneras, visitadoras, callejeras, amigas de festas,
enemigas de su rincdn, pesquisidoras, inventoras, parleras, chis-
mosas y pleitistas. Para el fraile es mejor que las mujeres velen y
tomen el huso y la rueca, que eslo que les pide el Espiritu Santo.>

Los pensamientos, de Juan Ruiz de Alarcén y de fray Luis
de Leon, sobre la calidad y rol de la mujer en la Historia Mo-
derna hispana, acusan una transformacién que tuvo, tal vez, su
encrucijada desde el paso de la Edad Media a la misma época
Moderna, pasando por el Renacimiento. El primer concilio de la
época moderna en la historia de la Iglesia, se desarrollé en Tren-
to, Italia; una asamblea episcopal y jerarquica que restablecié el
prestigio de la Iglesia Romana ante una cristiandad dividida y en
vias de disolucién. Dicho concilio tuvo una realizacién larga y
azarosa. De él emanaron nuevas regulaciones del matrimonio,

53 Citado en Gonzalbo, La educacidn de la mujer, pp. 39-51.

63



COmO sacramento y como contrato, un afin, también, por nor-
mar las relaciones sexuales en un marco mis rigido.>*

Como parte de la herencia de la Europa medieval y del Re-
nacimiento, también se observé en Hispanoamérica colonial al
matrimonio como catalizador y regularizador de las relaciones
sexuales. La Iglesia catdlica, gracias a los acuerdos del concilio
tridentino, encontré una férmula de compromiso entre la de-
manda de los laicos para una ceremonia de cardcter publico y el
consentimiento personal de la pareja. Para que un matrimonio
fuera vilido eran necesarios tres bandos escritos que el parroco
exhibia en las puertas de la iglesia (lo que ahora se conoce como
«amonestaciones») Esto originé que los matrimonios se con-
virtieran forzosamente en acontecimientos publicos. «Los ritos
matrimoniales subrayan los compromisos humanos esenciales: la
obligacién de procrear de la pareja y la promesa de intercambiar
propiedades por parte de sus respectivas familias. La ceremonia
matrimonial no se convirti en sacramento hasta 1439, y la in-
tervencion de un sacerdote no fue imprescindible para los ma-
trimonios catdlicos hasta 1563». Con relacidn a esto, el Derecho
Canodnico «era una parte imprescindible en la regulacién de la
vida de la mujer en la colonia (...) los mismos preceptos que en
Espafa regulaban la celebracién canénica del matrimonio estu-
vieron también vigentes en los territorios hispanoamericanos».”

La obligacién de los hombres casados a permanecer con su
esposa o a llevarla a todos lados intentaba frenar el abandono
de mujeres y de las uniones irregulares. Los artilugios de hom-
bres con «esposas falsas» causaron que Felipe II emitiera una real
cédula donde los hombres «informen cémo son casados».>* En
1550 habia en Nueva Espafia, segtin otra real cédula del empe-

54 Muir, Fiestay rito en la Europa Moderna, pp. 30y 39.
55 Bridikhina (antologadora), La mujer en la historia de Bolivia, p. 30.
56 Bridikhina (antologadora), La mujer en la historia de Bolivia, p. 22.

64

rador Carlos I, alrededor de setecientos hombres casados en los
reinos de la Peninsula que habian pasado al Nuevo Mundo sin
llevar cada uno consigo a su esposa, algunos con tres y cuatro
afios de residencia, otros con siete, ocho, quince, veinte o mis
afios. La inmensa mayoria no estaban solos: tenfan, habian teni-
do o seguian teniendo una mujer y luego otra y otra... que los
acompafara.

Una santa violencia significa el amor para alcanzar un ideal.
La realidad de la constitucién humana es, al final de cuentas, el
pecado. Pero el amor también destruye. Es otra forma de vio-
lencia institucional desde la Iglesia, a veces sin reglas escritas o
referentes directos en las Santas Escrituras, pero si en la tradicién
de la corporacién y de sus mis ilustres idedlogos. Una pequefia
muestra la encontramos en Bernardo: «Oh amor precipitado,
vehemente, amor abrasado, amor impetuoso, que no dejas pen-
sar sino en ti, que desprecias todo lo demds, contento contigo!
Confundes los 6rdenes, quebrantas los usos, ignoras la mesura,
triunfas en ti mismo y reduces a cautiverio a todo cuanto parece
oportuno, razonable, pudoroso, aconsejado y juicioso».””

Ahora, un recuento breve de la legislacion relacionada indi-
rectamente con la calidad y las relaciones sexuales reguladas. Es
una legislacién de origen peninsular y otra que se creé con base
en aquella en el contexto casuistico indiano. Cuando la mujer
estaba obligada (por la costumbre, no por ley) a aportar una dote
al matrimonio (que si estaba regulada) debia de darle al futuro
marido alguna, so pena de quedarse soltera. La sujecién econé-
mica y material, a través de la dote, colocaba a la mujer en cierta
desventaja. La carencia de dotes (de ahi la existencia de organi-
zaciones para dotar a mujeres huérfanas o pobres) fomentaba las
uniones libres y, por ende, la relajacién sexual.’® Mujeres pobres

57 Kristeva, Historias de amor, p- 133.
58 Muriel, Los recogimientos de mujeres, p. 19.

65



cafan en las redes de los galanes de época para ser burladas y
abandonadas, casi siempre con la esperanza de llegar al matri-
monio. Pero si una mujer no podia aportar dote, el riesgo de ser
burlada aumentaba enormemente. Las divorciadas y las viudas,
sobre todo si carecian de capacidad econémica, también se con-
vertian en potenciales victimas de excesos sexuales.

Las uniones libres fueron una cuestién moral y religiosa.
Dichas uniones en forma de amasiato, concubinato y barragania,
se constituyeron en acciones iniciales favoritas de los donjuanes
novohispanos; fueron materia especifica de la Iglesia, la cual tra-
taba de contrarrestarlas para impedir uniones pecaminosas en-
tre hombre y mujer. Muchos donjuanes dejaron esta condiciéon
cuando se unieron en amasiato, concubinato o barragania. Y es
que el Don Juan lo era cuando desfloraba a una mujer, la burlabay
abandonaba, dejindola engafiada, sin nada para una convivencia
duradera, dentro de los preceptos de la Iglesia y de las leyes reales.

Los manuales de confesién y otras literaturas de origen ca-
nénico permitian al marido imponer castigos a su esposa, «mo-
deradamente» para que se «corrigiera». La Iglesia le daba poder
al marido para ejercerlo sobre la esposa, quedando el prime-
ro como amo absoluto en la relacién matrimonial. Por ello, la
violencia del hombre contra la mujer y, en general, contra los
miembros de su familia fue una experiencia comtn durante la
época virreinal. El poder otorgado al marido se transferia de for-
ma indirecta en una regla no escrita y socialmente al poder del
hombre soltero, al Don Juan que iba por ahi burlando mujeres y
robando virginidades y honras.®

Los enfoques legislativos y observancias por parte de la Igle-
sia, estaban mis centrados en las conductas «escandalosas» de las
mujeres que en las de los hombres.® Se trataba de una sociedad

59 Chocano, La América colonial (1492-1763), p. 71.
60 Atondo, El amor venal, p. 17.

66

en poder de los hombres y en detrimento de las mujeres a través
de un sojuzgamiento de éstas por aquellos. La prictica de una
«santa violencia» que alcanza a las actitudes de los donjuanes, tal
vez provenga desde los tiempos de consolidaciéon de la Iglesia
cristiana. Se trata de la sumisién humillante de uno a la «per-
feccion» del otro, en este caso, la cosificacion de la mujer con
respecto al hombre.

Desde el dmbito eclesidstico surgi6 una literatura abundante
que referia e insistia en el comportamiento adecuado de la feli-
gresia, el uso de las buenas costumbres, la prictica moral religio-
sa de calidad y el ataque a los pecados para control social y bien-
estar colectivo, a cambio de la promesa del Paraiso y del goce en
la eternidad. Quienes mis se preocuparon de la produccién de
esta literatura moralizante y edificante, fueron los clérigos regu-
lares. Uno de ellos, fray Andrés de Olmos, escribié reflexiones
sobre la lujuria en su obra acerca de los siete pecados mortales o
capitales. Muchos son las aristas de esta malsana actuacién. Ol-
mos sefiala tres: cerca de la morada del hombre estén la lujuria y
la concupiscencia; Dios odia la vida lujuriosa; hay acciones que
pueden frenar este pecado mortal. Para él, la vida lujuriosa se
lleva a cabo cuando alguien comete siete acciones: fornicacién,
adulterio, incesto, desfloracién de virgen fuera de matrimonio,
rapto, sodomia y sacrilegio o acto sexual en espacio sagrado.®!
En acciones y en sentimientos, la Iglesia sélo aceptaba el sexo
cuando se practicaba dentro del matrimonio.*

En el anverso del matrimonio o los enlaces libres (amance-
bamiento), estaba el estado de la solterfa. Cuerpos solos que sus
duefios o duefias decidieron permanecer en celibato o al menos
no llegar hasta el matrimonio. Diferentes eran los motivos: eco-
némicos, sociales, familiares, por costumbre, vinculos ancestra-

61 Olmos, Tratado sobre los siete pecados mortales, 1551-1552, p. 109.
62 Lozano, No codiciards la mujer ajena, pp. 66, 131-132, 136, 138.

67



les, falta de atributos fisicos, decisién personal, aversion al matri-
monio, entre otros.

Estd claro. La Iglesia, desde el clero secular o regular, utiliza-
ba una serie de discursos para persuadir a los feligreses hacia un
uso moderado o templado de su propio cuerpo ante las apeten-
cias y llamados de los sentidos, muchas veces expresados como
las tentaciones de la carne. No se vacil6 en recurrir a una gran
variedad de argumentos para tratar de lograr que los cuerpos de
los hijos de Dios fueran bien utilizados en la tierra y purificados
a través de la confesién y comunién. Uno de esos argumentos
favoritos estd relacionado con la muerte. El cuerpo abandonado
del espiritu se convierte en una envoltura inerte que ha de ser
consumida a través del tiempo. Uno de esos relatos donde se ex-
presa el desgraciado destino del cuerpo, por su crudeza, es el de
Sebastiano Pauli. El cuerpo ha de tener un final tan desventurado
y terrible, expresado en la corrupcién del cuerpo fallecido. Asi lo
describié draméticamente:

Apenas este cuerpo, bien compuesto no obstante y bien organi-
zado, sea encerrado en el sepulcro, cambia de color y se vuelve
amarillo y palido, pero de una palidez y de una lividez que produ-
ce nduseas e inspira miedo. Luego ennegrece por completo desde
la cabeza hasta los pies; y una erupciéon sombria y negra, como
de carbén apagado, lo reviste y lo recubre. Después comienza a
hincharse extrafiamente por el rostro, por el pecho, por el vientre;
sobre la hinchazén del estémago surge un moho fétido y graso,
asqueroso indicio de la inminente corrupcién (...) En este fango
grasiento se genera ademds una gran cantidad de moscas menu-
das, de gusanos y de otros asquerosos animalitos que bullen y se
aovillan en la sangre corrupta, y lanzdndose sobre aquella carne
marchita la comen y la devoran. Una parte de los gusanos sale del

pecho, otra parte fluye de la nariz junto con una sustancia sucia y

68

mucosa; otros enviscados en aquella putrefaccién, entran y salen
por la boca, y los mds hartos van y vienen, gorgotean y regorgo-

tean garganta abajo.*”

En contraparte de este dramitico cuadro del cuerpo después de
su muerte, existe en el cristianismo la esperanza de la resurrec-
cién de la carne, basada en pasajes biblicos, sobre todo en el
Apocalipsis de san Juan donde se plantea que los cuerpos muer-
tos resucitardn y reunificardn con sus respectivas almas «al final
de los tiempos» para gozar de la vida eterna o padecer el furor de
los infiernos. Sin embargo, en la época novohispana, la preocu-
pacion de los feligreses se centrd en el destino inmediato de las
almas después de la muerte, sobre la resurreccién de los cuerpos,
porque ese dltimo acontecimiento se vislumbraba lejano. Res-
pecto a la inmortalidad se reforzé la tradicion catélica con la idea
neoplatdnica de que el hombre estd conformado por la dualidad
cuerpo y alma, entidades distintas que coexisten en la vida de
una persona que se separan al momento de la muerte. El alma es
pura, el cuerpo es impuro y perecedero. El alma se traslada al més
alld; el cuerpo se queda en la tierra, sujeto a un proceso paulatino
de descomposicién.*

HISTORIAS BREVES DE CUERPOS NOVOHISPANOS (NOVOGALAICOS)

Una de las razones que originaron las actitudes desde el ejercicio
de la sexualidad de muchos hombres fue la movilidad constante.
La basqueda de oportunidades de vida de hombres solteros, ca-
sados o amancebados, con diferentes circunstancias personales,
provocd la proliferacion de los llamados amores prohibidos. Se
traducia en alianzas personales con mujeres y bajo figuras ya
conocidas: amancebamientos, encuentros fortuitos, relaciones

63 Eco, Historia de la fealdad, p. 65.
64 Wobeser, Ciclo, infierno y purgatorio, pp. 17-18.

69



extraordinarias con promesas matrimoniales de por medio, en-
tre otras. El noreste novogalaico y su regién sufraginea, en su
calidad de frontera, se erigié como un centro productor y no
intermediario en el proceso econémico novohispano. Alberro
llegé a la conclusién de que el incremento o la baja de produc-
cién minera influyeron en el crecimiento del volumen de los
hechos inquisitoriales.®® En este contexto hubo una movilidad
de personas infringiendo las normas religiosas para ser sujetos
de procesos judiciales promovidos por la Inquisicién. La zona
del noreste novogalaico se torné en una frontera de dos mun-
dos, un refugio de las lejanas autoridades de la capital virreinal,
una vitalidad de personajes anénimos en huida que irradié ha-
cia el norte desde su fundacién y observé una dindmica propia
de «grupos humanos revoltosos y aventureros». «Si la gente del
pueblo se toma libertades respecto a la religion, la gente de bien
participa en forma ejemplar en el relajamiento general» . Gen-
te como el carpintero de la iglesia mayor de Zacatecas, Diego
Lépez de Medina, un anciano toledano que logra conquistar una
mujer y convencerla de encerrarse con él a fornicar durante los
dias santos.”” Es decir, todos son participes de una actitud per-
sonal y colectiva proyectada negativamente en lo religioso, lo
cual es ficilmente extensivo hacia las actitudes de los hombres
desviantes y transgresores en sus relaciones con las mujeres.

En conquistas amorosas con diferentes lapsos de duraciéon
o de simple circunstancialidad, jugaron un papel muy activo
las necesidades sexuales varoniles. En ello se pueden encontrar
reflejos de la mentalidad respecto al ejercicio de la sexualidad,
como una de las variantes del significado del cuerpo, sus usos y
abusos.

65 Alberro, Inquisicidn y sociedad, p. 342.
66 Alberro, Inquisicidn y sociedad, p. 384.
67 Alberro, Inquisicidn y sociedad, p. 397.

70

En lo general, mujeres de la Nueva Espafia fueron sujetos de
la costumbre y la condicién de género, debido a su participacion
pasiva en asuntos de amorios y conquistas de los hombres.

Cabe preguntar: ;acaso, todas las conquistas amorosas eran
propiciadas por el estado de cosas provenientes de una larga his-
toria, como la propia de la humanidad? ;Un cuerpo masculino
en la época virreinal podia llegar a representar una serie de si-
tuaciones de todos o de la mayoria de los cuerpos en la Nueva
Espafia?

Al revisarse el modelo del matrimonio novohispano destacan
las costumbres espafiolas: la mujer quedaba bajo la autoridad del
marido. El era quien administraba los bienes... y a la mujer en
«cuerpo y alma». La actitud de los hombres, ya fueran casados o
solteros, tendia a una dominacién que podia llegar a ser absolu-
ta. Se trata de un poder sobre la mujer, que domine su cuerpo,
pensamiento y sentimientos.

Ni los clérigos escaparon a la atraccién de ejercer, a su modo
y dentro de su medio religioso (y fuera de €l) la sexualidad, ex-
presada en el delito de solicitacién. Definida como la accién por
la cual un confesor utiliza su cargo para atraer, provocar o incitar
a su penitente a cometer un pecado grave contra la castidad. Se
distingue de otros tipos de invitaciones sexuales del sacerdote
a sus fieles, porque tiene una conexién con el sacramento de la
penitencia.

En el norte novohispano hubo lugares de frontera donde la
vida era, entre otras cosas, relajada, violenta, liberada y alejada,
con diferentes condiciones a las de otras villas y ciudades, sobre
todo las cercanas a la capital del virreinato. Esa region se con-
virtié en sustrato ideal para una vida libertina donde se buscaban
aventuras impunes o perseguidas por las leyes reales o eclesiis-
ticas. Se entra en la figura del delito y pecado del adulterio, que
involucraba tanto a hombres solteros como casados. Muchos as-

71



pectos de la organizacién social y el comportamiento de los in-
dividuos quedaban incluidos en el modelo del matrimonio, todo
con la vigilante cercania y estrecha red de la Iglesia catdlica.®® El
aparato de control de la alianza matrimonial podia ser violentado
por la actitud de hombres que sélo buscaban su goce personal.
Transgresion fisica y espiritual motivada en ocasiones por los
prejuicios sociales, los intereses econdémicos y politicos determi-
nados por grupos de la elite, donde el bajo estamento tiene muy
poca o nula participacién. Al no darse en muchos individuos la
satisfaccion plena en el aspecto del goce fisico, sobre todo hom-
bres, tendian a llevar relaciones afectivas con muchas personas
(Iéase mujeres u hombres). La ruptura y la desintegracion de las
comunidades domésticas estaban a la orden del dia. El fenéme-
no de las relaciones interpersonales se plegaba con frecuencia a
estas circunstancias, dando lugar a mujeres burladas y a cohabi-
taciones circunstanciales; incluso, si se practicaban actos sexuales
en repetidas ocasiones y la relacién con la mujer, en términos
generales, tenfa alguna duracién mis o menos significativa: re-
laciones irregulares como el amancebamiento o el concubinato.
Ahora, a sefialar algunos casos concretos.

El herrero Gregorio de Acosta demandé a Tomis Tostado
por estupro contra la hija del primero, Juana Gémez. El mance-
bo Tomas, dijo el acusador, habia logrado sacar a Juana con en-
gafios de su casa, dindole palabra de casamiento «en cuya con-
formidad la gozd y quitd la virginidad». El carpintero Alonso de
Guzmin, dijo que un dia de la Cuaresma habia visto a Grego-
rio golpeando a su hija; otro testimonio similar fue el de Elvira
Juirez. Ambos testigos crefan que Juana habia salido de su casa
por los malos tratos de su padre. Después se la encontré a ella en
casa de una tal Isabel Renterfa. Dijo la estuprada que Tostado le
habia dado palabra de matrimonio; tuvieron «comunicacién» el

68 Viqueira, ;Relajados o reprimidos? p. 65.

72

miércoles de ceniza y ya no volvié a verlo. El alcalde ordinario
Joseph de Amaro, defini6 el caso susceptible de curso, porque
Juana habia sido «estuprada» bajo palabra de matrimonio. Sin
embargo, el funcionario cambié de opinién y sentencié «por
cuanto de ella no consta haberle dado la dicha palabra de ca-
samiento, ni haberla estuprado, declaro no haber lugar para la
prisién de Tomds Tostado (...) que el dicho Gregorio Acosta dé
mds informacién de la que tiene dudar. El acusado era espafiol.
Lo que mds doli6 al padre de Juana es que su hija habia pecado
precisamente el miércoles de ceniza.”

Pero no siempre los agresores sexuales o los «estupradores»
salfan bien librados. La justicia aplicada por jueces eclesidsticos,
era asi de contrastante: podia cumplirse a favor de la mujer o
quedar impune el delito, por diversas causas (como la huida del
infractor, por ejemplo). De todas maneras, la mujer sufrfa las
consecuencias debido a su condicién de supeditacién al hombre.
Ella era pricticamente cercada por esa violencia también expre-
sada verbalmente a través del engafio amoroso.

El mulato blanco Juan de Garibaldos, originario de San Luis
Potosi y sirviente de dofia Catarina de Onate y Velidsquez, ac-
tud como un Don Juan.” No se hubiera descubierto al respecto
su conducta, pero Micaela de Loyola, también mulata, libre, lo
denuncié por no ser liberto: crey6é que su marido era libre. La
ofendida descubrid, luego que casé con Juan, que éste era escla-
vo. Después de una ausencia de cinco afios el mulato regreso.
Micaela aceptd haber cometido el error de «dar consentimiento
y admitirlo al lecho conyugal» por el mismo «error que hubo del
hecho del matrimonio». Ella solicité el término de la relacién
ante el cura beneficiado del Real de Pinuco, don Antonio Ruiz
mo del Estado de Zacatecas (AHEZ), Poder Judicial, Criminal,
Demanda de Gregorio de Acosta contra Tomas Tostado por estupro en la persona de

su hija Juana Gémez, 29 de abril de 1669. )
70 Archivo Parroquial de Santo Domingo de Zacatecas (APZ), Area Disciplinar, Sec-

73



de Ambia, para remitir las informaciones de libertad del mulato
(al parecer falsas), las partidas del casamiento y otros documentos
al juzgado eclesiistico de Zacatecas. La nulidad del matrimonio
no fue concedida; Micaela hubo de recurrir a la demanda de
divorcio. Supuestamente, el marido lleg a la ciudad de Zacate-
cas con la intencién de matarla. Ante la actitud pasiva del cura
de Pinuco al serle requeridas dos veces las informaciones que
hizo para el matrimonio Garibaldos-Loyola, la ofendida denun-
cié la malicia con que estaba actuando dicho pirroco, debido a
la celebracién del matrimonio sin la licencia del juez eclesidsti-
co. Suplicé Micaela al juez que exigiera al pirroco de Pinuco
exhibir el libro donde habia asentado el matrimonio celebrado
en los primeros dias de enero de 1675. También exigi6 castigo
contra el cura por sus omisiones y «malicias». Alegaba Micae-
la que hubo ignorancia sobre su edad (al parecer era menor de
edad) para lo cual precisaba consentimiento, en este caso, de un
juez superior y de la autorizacién del legitimo pérroco. Ruiz de
Ambia complicé el futuro de Micaela: asent6 en un largo escrito
que la esclavitud de Garibaldos no era razén suficiente para pedir
la nulidad del matrimonio. El cura, ya entrado en una guerra de
declaraciones, sefial6 que Micaela estaba anteponiendo una «de-
manda nula, invilida y siniestra,» porque el matrimonio era ver-
dadero por haber «concurrido en él las solemnidades del caso».
En esos dias del proceso llegé a Zacatecas el obispo Santiago de
Ledén y Garabito. Al ponerse al corriente del caso declaré no ha
lugar la demanda de nulidad matrimonial como lo pedia Mi-
caela. Ella, ante la «injusta denegacién,» posteriormente pidié el
divorcio debido al maltrato fisico que le habia dado su marido.
El nuevo juicio abierto por Micaela, ahora por demanda de di-
vorcio, se libré en poco tiempo, al final de 1681. En el proceso

cién Procesos, Serie Eclesidsticos, Subserie General, Caja 167, Carpeta 3, Proceso de
nulidad de matrimonio, promovido por Micaela de Loyola, 1681, 68 ff.

74

no hubo una resolucién; llegé hasta la orden que dio el juez
eclesidstico para el «arraigo» de la mulata en la casa donde estaba
depositada, mientras se desahogaban todas las pruebas de am-
bas partes.”! El mulato esclavo perpetré la burla contra Micaela,
porque ademis fue obligado a hacer vida maridable con ella. El
periodo de cinco afios que no estuvo en las minas de Pénuco,
marca otro de los rasgos donjuanescos: la ausencia, después del
uso sexual de la mujer burlada.

Clara de la Cruz y Encarnacién, una mestiza, resulté burlada
y estuprada cuando tenia doce afios de edad por Esteban Bautista
de Alarcén. El burlador perpetrd su aventura y se fue de la ciu-
dad. En el afio de 1691 regresé campante como si nada hubiera
ocurrido. Clara lo reconocié cuando instalé un taller de platerfa.
El asunto se dirimid, ante la demanda en el juzgado eclesidsti-
co, cuando Esteban le ofrecié a Clara, a través de su abogado,
la cantidad de cincuenta pesos para que retirara la demanda en
contra de aquel. La ofendida aceptd y «le soltd la palabra» de
matrimonio que el burlador le tenia empefiada.” La costumbre
de «indemnizar» a una mujer ofendida, era uno de los remedios
para cubrir la falta de los hombres de la época. De esa manera,
la virginidad de la mujer podia convertirse ficilmente en una
«mercancia» mediante acuerdos entre un hombre de cierta ca-
pacidad econémica y unos padres o familiares de una mujer que
habia sido doncella. O bien, entre un hombre y una mujer, que
siendo sola y usando de su libertad de eleccidon podia entregarse
sexualmente, con la promesa de matrimonio, mediando acuer-
dos, pero que podian derivar en «negociaciones econémicas.

71 APZ, Area Disciplinar, Seccién Procesos, Serie Eclesiasticos, Subserie General,
Caja 167, Carpeta 4, expediente 7, Proceso de nulidad de matrimonio, promovido
por Micaela de Loyola, 1681, 68 ff.

72 APZ, Area Disciplinar, Seccién Procesos, Serie Eclesiasticos, Subserie General,
Caja 167, Carpeta 4, Expediente 7, Demanda de Clara de la Cruz contra Esteban
Bautista por estupro y palabra de casamiento no cumplida, 1691, 2 ff.

75



El hijo del capitdn don Juan de Infante, don Miguel de In-
fante, fue acusado «a distancia» por una mujer mulata de la ciu-
dad de Guadalajara, de nombre Marfa Josefa Colindres.” Justo
dos afios antes del escindalo de sus padres, el capitin de Infante
y dofia Antoria de Romero, lleg6 a la mesa del juez eclesidstico
una carta con la demanda contra Miguel por palabra de casa-
miento no cumplida. En principio, el juez consider6 que la carta
no cumplia con requisitos «procedimentales» de comparecencia
de la actora. Al rendir su testimonio el hijo del capitin Infante,
declaré que si habia tenido «amistad y comunicacién ilicita» con
la mulata, que se la llevé al pueblo de Mesticacin, pero que ahi la
dlargd» por temor a la ira de Dios al estar incurriendo en pecado.
Neg6 haberle dado a la mujer palabra de casamiento; argumenté
que ella se habia casado en el pueblo de Nochistlin. Lo probaria
con las informaciones que fueran necesarias. El testimonio de un
vecino de Zacatecas y residente de Nochistlin, aclaré el asunto.
Declaré Pedro de Ulloa que Maria Josefa se habia casado con un
«coyotillo» llamado Antofiuelo y que habia cerrado el tendején
que tenfa en Nochistlin para irse a Guadalajara. En esa ciudad,
oy6 decir el testigo, que la mulata mandé a su marido «a servir al
Rey porque le habia jugado toda su ropa.

Maria de la Rosa, mestiza y huérfana, del valle de Stichil (ac-
tualmente estado de Durango) y vecina de Villanueva, demandé
ante el juez eclesidstico de Jerez, dependiente del de Zacatecas,
al mestizo Miguel de Luna, el 15 de julio de 1710.”* Luego de
«haberla gozado y haberse convertido en duefio de su virginidad
y su cuerpo,» Miguel no quiso casarse como «mal cristiano que
pretende faltar a su palabrar. Rosa se enterdé que Miguel habia
hecho lo mismo con una hija de un tal Francisco de Miranda,
Wlinar, Seccién Procesos, Serie Eclesidsticos, Subserie General,
Caja 167, Carpeta 4, Exp. 7, Carta de Josefa Marfa Colindres al juez eclesidstico de

Zacatecas, por palabra de matrimonio no cumplida de Miguel de Infante, 1691, 3 ff.
74 APZ, Area Disciplinar, Seccién Procesos, Serie Eclesidsticos, Subserie General,

76

de nombre Dominga, la cual estaba depositada de su pedimento
en la misma Villanueva. Marfa de la Rosa dijo ser «primera en
tiempo» y pedia al juez suspender las diligencias matrimoniales
para impedir el enlace de Miguel con Dominga de Miranda. Esta
era una trampa recurrente. Las palabras veleidosas para obtener
la relacién sexual, incluian, con algunas variantes, la promesa de

matrimonio:

Maria de la Rosa, mestiza y huérfana, criada en la casa de Antonio
Vela, residente en la Melera, jurisdiccién de la Villanueva, parez-
co ante vuestra merced y digo: que habri tiempo de siete a ocho
afios que Miguel de Luna, mestizo, con palabra de casamiento me
go0z6 y haciéndolo yo duefio de mi cuerpo y virginidad mediante
dicha palabra a la cual como mal cristiano pretende faltar, pues
ha llegado a mi noticia que con la misma palabra ha sacado de su
casa a una hija de Francisco de Miranda la cual estd depositada de
su pedimento en esta villa y porque yo soy primero en tiempo,
vuestra merced se ha de servir de mandar suspender las diligencias
matrimoniales que se tratan entre los susodichos y recibirme infor-
macién de cémo el susodicho me es deudor de lo referido, y dada
en la forma que baste declarara por de ningtin valor la pretension
que de contrario pretende y deber cumplirme la palabra que me
tiene dada y por cuanto me hallo oprimida y encerrada en casa de
dicho Antonio Vela sin darme permiso de solicitar lo que tanto
me conviene, ni adn salir a la calle, Vuestra merced se ha de servir
de mandar ponerme en libertad y porque a Juan de Luna, notario
eclesidstico, lo tengo por sospechoso. A mi derecho, desde luego, lo

recuso y suplico a vuestra merced lo haya por recusado.”

Caja 168, Carpeta 1, Denuncia de Maria de la Rosa, mestiza, contra Miguel de Luna,
también mestizo, por palabra de matrimonio no cumplida, 1710, 4 ff.

75APZ, Area Disciplinar, Seccién Procesos, Serie Eclesisticos, Subserie General,
Caja 168, Carpeta 1, Denuncia de Marfa de la Rosa...

77



El cura de Villanueva, por orden del juez eclesidstico de Zacate-
cas, mand6 amonestar a Miguel y a Dominga porque el primero
la habia «desflorado bajo palabra de casamiento». Un testigo, Ni-
colas de Luna, dijo que conocia a Miguel y a Maria y que sabia
que desde la pascua de la Navidad, el primero habia desflorado
a la segunda porque el mismo Miguel le habia dicho a Nicolis
que a Rosa «la habia perdido» pero que no se querfa casar con
ella. Maria le dijo, a su vez, a Nicolas, que s6lo «bajo palabra de
casamiento pudo haberla gozado Miguel>.

Cuando se liberé a Maria de la casa de Antonio de Vela don-
de estaba depositada, se le conminé para que fuera a la villa de
Jerezy ratificara su acusacién contra Miguel. Dio un viraje a sus
pretensiones. Ya no queria casarse con Miguel, por el temor de
llevar «una mala vida» a su lado, pero si pidi6é que «la dotase» con
una cantidad o e diese alguna cosa» por «<haberla perdido» para
resarcir el dafio a su virginidad.

Eljuez de Zacatecas, cauteloso, no aceptd como definitivas
las informaciones y los testigos que aporté Maria; solicit6 de
ésta mds pruebas y elementos a su favor en el proceso. Ademis,
ordend que se investigaran las amonestaciones que ya esta-
ban corriendo para el matrimonio entre Miguel y Dominga
de Miranda. Argumentd el juez eclesidstico en su «parcial sen-
tencia» que Marfa de la Rosa estaba «fuera de su jurisdiccion
y feligresia» por lo que habia que aportar mis pruebas para
sostener su acusacién y mandar los autos a donde ella estuviera
o a su lugar de origen, es decir, a Suchil. El proceso continué
y eljuez no vio con buenos ojos que Maria no quisiera casarse
con Miguel, por lo que la demanda contra éste «se queda-
ba cortar. De todas maneras también ordend que se pusiera
a Miguel, con intervencién y auxilio «del brazo seglar,» en la
cércel publica, como medida precautoria hasta que se aclarara
la acusacién de que era objeto.

78

FranciscA DE ROMERO Y JUAN DE INFANTE: ;UNA HISTORIA DE
AMOR, DESDEN, PODER O CONCUPISCENCIA?

Un caso palmario del uso y abuso del cuerpo femenino en el
contexto novohispano puede ser nominado asi: «Don Juan de
Infante o como pervertirse con su esposa, Francisca de Romero,
sus hijas, un perro y su esclavo negro». El forzamiento a que
supuestamente se vio sometida la esposa de Juan de Infante, se
inscribia en los pecados contra natura, en el grado de bestialidad.
Hay razones para dejar el beneficio de la duda: ;verdad o calum-
nia perversa por razones familiares y econémicas alrededor del
poderoso capitin?

Afio de 1693, en el que incontables situaciones de todo tipo
sucedieron en la Nueva Espafia. ;Qué ocurrié en la ciudad de
México y su zona sufraginea en ese afio? Por ejemplo, esto: se
comienza a formar el batallén provincial del comercio de Méxi-
co. Y sobre todo, esto: en el mes de diciembre, se formaron los
autos y papeles de un caso criminal de oficio de la justicia ecle-
sidstica, con un volumen de mis de cincuenta fojas que consti-
tuyeron el traslado donde fueron asentadas cinco declaraciones
de testigos y tres confesiones. Joseph de Cuéllar escuché en casa
de Bernardo de Arrieta, de labios del mozo Antonio Marcos, que
una religiosa del convento de Jess Maria, de nombre Antonia
de San Joseph habia dado a luz a una nifia, cuyo padre era un
agustino de nombre fray Pedro Velizquez. Este fraile se pasaba
al convento a través de una escotilla abierta en el techo de una
casa pequefia de la calle de La Estampa de Jestis Marfa, aledafia a
los muros del convento y que comunicaba a la celda de la mon-
ja. Al final del proceso las personas que ayudaron a la singular
pareja fueron castigados. Sor Antonia de San Joseph sufri6 la
condena dada por el arzobispo Aguiar y Seixas a encerramiento
en una habitacién tapiada y su muerte acaecié el 26 de junio de
1719. La monja estuvo emparedada durante 26 afios. Un castigo

79



ejemplar para las demds esposas de Cristo que osaran desobede-
cer con acciones contrarias a su devocién. El fraile perpetrador
del delito fue defendido por su comunidad agustina y asi esca-
p6 de la justicia del arzobispo luego de un largo pleito entre la
provincia de San Agustin de México y el episcopado. La orden
religiosa le hizo un juicio privado a fray Pedro de Velizquez
quien fue enviado a la provincia de Guatemala donde estuvo dos
afios atado a un cepo vy el resto de su vida encarcelado en una
celda conventual.”

¢Qué sucedié en la 6rbita novogalaica y en la ciudad de Za-
catecas, en ese mismo afio de 1693? Por ejemplo, esto: se cerrd el
capitulo de una larga confrontacién entre el presidente de la au-
diencia de Guadalajara, don Alonso de Cevallos Villagutierre y
el obispo Santiago de Ledn y Garabito. Este torbellino de lucha
de egos llegd hasta Zacatecas, en ocasion de las visitas pastorales
que hizo Garabito persiguiendo pecados y enfrentindose al co-
rregidor que se escudaba detrds del presidente. El mismo prelado
rindié un informe ofcial en 1693 con una némina de hasta 310
personas entre curas beneficiados y clérigos particulares que ser-
vian a todo el obispado. El 15 de mayo, una mujer en peligro
de parto, con el producto atravesado, fue salvada gracias a que
una religiosa le llevé un zapato que habia sido del ilustre obis-
po Francisco Gémez de Mendiola (1574-1576); se lo posé en el
vientre y la parturienta sali6 librada del trance. 77

Y sobre todo, esto, lo que se relata enseguida. En espacios o
contextos territoriales pequefios y bien definidos, la autoridad
del cura era, en el papel y en la realidad, una ley que pocos feli-
greses se atrevian a poner en duda. No obstante, de la constante
oposicién del poder eclesiistico con el poder real, la influencia
del clero, ya fuera secular o regular, pudo ser determinante en

76 Rubial, Un caso criminal, pp. 76-91.
77 Burciaga, El prisma en el espejo, pp. 16, 115, 173.

80

situaciones que atafifan a la esfera de la vida privada en las socie-
dades virreinales.” Tal fue la intervencion del cura y juez ecle-
sidstico don Francisco de Rivera (estuvo en el cargo hasta el afio
de 1708) quien recibié la denuncia contra don Juan de Infante.
Muchos de los curas de finales del siglo XVII fueron formados
en los seminarios de la Contrarreforma y de los lineamientos
conciliares tridentinos.” Los sacerdotes de la época fueron cla-
ros oponentes de las costumbres y las tradiciones que atentaran
contra el dogma y el orden que la Iglesia exigia a sus feligreses.
El cura en sus funciones de juez eclesistico hacia el recuento
de todas las aberraciones, exacciones, escindalos, irreverencias
y desérdenes que atacaban a las buenas costumbres y a la pie-
dad que debian de observar todos los stibditos de la Corona. Es
posible imaginar el asombro que asaltaba al cura cuando se en-
contraba frente a demandas de una «conducta sexual anormal»
de algunos de sus feligreses. Pero, ;serfa, realmente, este tipo
de actitudes algo digno de asombro para él? ;Hasta dénde eran
o no extraordinarios estos comportamientos «escandalosos»? La
realidad fue que muchos de los clérigos llegaron a ser sujetos
activos de la vida «desordenada» en las ciudades, villas y pobla-
dos de la Espafia, tanto la peninsular como la americana.* Su
autoridad le permitia vigilar estrechamente el orden familiar,
cuyas normas podia hasta definir él mismo, guiindose, a la vez,
en su propia intuicién y en la ley de lo «religiosamente correc-
to». Por ello denuncia y persigue adulterios, amancebamientos
y malos tratos contra las mujeres. «Sin embargo, mediante su
vinculacién al orden publico y a la libertad de las familias, el
cura se agencia un poder de control discreto que utiliza tanto la
dominacién administrativa como la persuasién espiritual y que

78 Camelo, «El cura y el alcalde mayor,» pp. 119-165.
79 Martinez, «El Seminario Conciliar de Guadalajara», p. 35.
80 Vizuete, «Eclesidsticos y vida cotidiana», pp. 85-113.

81



delimita una esfera privada», desde luego, pero también trans-
parente «s6lo para sus 0jos»."!

;Quién era don Juan de Infante? Es necesario puntualizar
algunos aspectos relevantes del «duefio» del cuerpo de Francisca
de Romero. El capitin nacid, probablemente en 1645 o 1646,
en la ciudad de Los Angeles (Puebla) en la Nueva Espafia y mu-
rid el 14 de febrero de 1723 en la que le acogi6 y le hizo rico
e influyente: Nuestra Sefiora de los Zacatecas. Antes de morir,
declar6 en su testamento estar sélo y pobre; cuando le llegara
su momento final, no querfa un entierro con pompa, sino con
«arreglo a los humildes». Dejé dicho en su testamento que al dia
siguiente de su muerte se cantara misa de cuerpo presente y se
amortajaran sus restos mortales con el hibito de San Francisco
por haber sido seglar de la Orden Tercera de esa religién. El ca-
pitdn fue miembro de las cofradias del Santisimo Sacramento de
la iglesia parroquial mayor, de la de Nuestra Sefiora del Rosario,
con sede en el convento de Santo Domingo, de las Animas de la
Santa Veracruz (de quien fue mayordomo), de la de San Agustin
y congregante en la Anunciata del colegio de la Compaiiia de
Jestis. Este era el nombre comitin a muchas érdenes religiosas y
otras militares, instituidas para honrar el misterio de la Anun-
ciacién o de la Encarnacién. La primera orden religiosa de esta
clase se establecié en 1232 por siete comerciantes florentinos; es
la orden de los servitas o servidores de la Santa Virgen. A todas
estas corporaciones religiosas, don Juan de Infante pidi6 le hicie-
ran misas para el descanso de su alma.

Ocupd cargos importantes: administrador del Santo Oficio
en Zacatecas y asentista administrador de la saltierra en las sali-
nas de Santa Maria y del Pefiol Blanco (hoy estado de San Luis
Potosi). También tuvo intereses en una hacienda de minas y de
beneficio y en varias tiendas. Al final de su vida se le contabilizé

81 Fabre, «Familias. Lo privado contra la costumbre», p. 476.

82

una fortuna de casi 150,000 pesos, de la cual fueron pagadas deu-
das, capellanias y censos que como obligacién habia adquirido
en la segunda mitad de su larga vida. Los adeudos mis fuertes
los tuvo siendo administrador y receptor de los bienes del Santo
Oficio en Zacatecas. Después de su muerte la Inquisicién em-
bargé los bienes de don Juan de Infante y los legados a su hijo,
Joseph, quien hered6 el cargo que tenia en dicha institucién.

Estuvo casado y «velado» segtin orden de la Santa Madre
Iglesia, con Francisca de Romero, huérfana y criada en la casa de
Sebastian Trujillo en la ciudad de Puebla. El matrimonio en ve-
lacidn o ser casado en el seno de la Iglesia significaba haber teni-
do ceremonia donde la novia portaba un velo como la distincién
maxima de ser reconocido el matrimonio ante la sociedad con el
respaldo y legitimidad total de la misma Iglesia.

Francisca de Romero llevé al matrimonio 300 pesos en reales
como dote de huérfana, y 380 pesos en «algunas alhajitas pobres
y ropa de vestirr. La dote era una estrategia para conservar la
riqueza y la posicién social. En la época colonial hispanoame-
ricana los padres concertaban alianzas en nombre de sus hijos
adolescentes para preservar las riquezas familiares. La dote del
siglo XVI, tanto en Espafia como en Hispanoamérica, es una
modalidad de antecedente inmediato en la legislacién de Alonso
XIIIL La dote es una riqueza perteneciente a la esposa, pero ad-
ministrada por el esposo; se constitufa en un patrimonio entre-
gado a las hijas para casarlas con el mejor partido.

El mismo Infante le dio a su mujer 500 pesos para que la
dote total ascendiera a 1,180. El matrimonio, hasta la muerte de
la mujer, duré 54 afios, 8 meses y 21 dias; en ese lapso procrea-
ron a diez hijos: declarados en el testamento cuatro varones y
seis mujeres. Otras tres de las hijas «<murieron en su minoridad>.
Ademas, por las costumbres de la época, las alianzas o los compa-
drazgos, vivieron en su casa miembros de otras familias.

83



En lo general y como lo apunta Thomas Hillerkuss en su
estudio sobre la figura de Juan de Infante, éste habia tenido mala
suerte con sus hijos: el mayor, Miguel, era un derrochador; el
segundo, Juan de Infante, ingres6 a la orden franciscana y hubo
de ser apoyado en lo econdémico en mis de una ocasién; Martin,
quien falleci6 en 1716, no dejé descendencia y también fue un
derrochador. El hijo «consentido», al parecer, fue el bachiller Jo-
seph, el tnico velando el cadiver de su padre el dia en que éste
murid, el 14 de febrero de 1723. 2

Del expediente aqui referenciado se observan los sucesos
consignados, extraordinarios o raros. Al menos, se percibe no era
facil que la mujer denunciara algtin tipo de actitudes y desvia-
ciones de su esposo. Existe la idea sobre un mundo subterrdneo a
lo largo de la experiencia sexual marital, y que gran parte de este
tipo de actividades en la esfera privada (la intimidad del hogar)
no eran conocidas en la esfera ptiblica (los tribunales). Eran actos
que podrian permitir una represion privada, aunque se supiera
en la esfera publica del proceder de uno de los dos cényuges.
Este tipo de casos fueron esporidicos, al menos no se reflejaron
frecuentemente en la documentacién oficial del juzgado eclesids-
tico del Zacatecas virreinal. Esta hipdtesis parece comprobarse en
otro 4mbito afin: el divorcio eclesidstico. En este tenor, no hay
indicios de casos en los que el hombre forzara a su esposa a tener
relaciones con animales, como el que aqui se presenta.*> Ademas,
en la denuncia se indica que también el capitin oblig a su espo-
sa'y a dos de sus hijas a tener relaciones sexuales con un esclavo
negro de escasos diez afios de edad, actitud poco probable y que
es un primer indicio de la posible falsedad de la denuncia contra
ese personaje. Por otro lado, hubo confusién en cuanto a la cla-

82 Hillerkuss (coordinador), Diligencias testamentarias del capitdn don Juan de Infante,

pp- 6, 15.
83 Arrom, La mujer mexicana, p. 29.

84

sificacidén de conductas no permitidas por la Iglesia, por la ley y
por la sociedad. No obstante, existia cierta preocupacion sobre la
unificacién de criterios para determinar qué era falta, pecado o
escandalo. Esto reflejé la necesidad de controlar la desviacién del
discurso referido a la conducta sexual.® Se admite que la Iglesia
novohispana reacciond, pero no de manera rigurosa ante ciertas
conductas sexuales de hombres y mujeres, en lo que se refiere
al proxenetismo. Otro tipo de conductas «sexuales desviadas» no
eran objeto de mucha atencién, al menos para las circunstancias
del documento aqui referido.

Lo que corresponde a la infidelidad de una mujer, el caso
de la violencia sexual de don Juan de Infante con su esposa, se
queda «corto» para un acontecimiento tan «fuerte» que podia
estremecer, violentar y alterar la paz social de cualquier lugar
en la Nueva Espafia, aunque estuviera en un espacio virtual de
«frontera,» con todas sus consecuencias y caracteristicas.

Pese ala numerosa familia que tuvo con Francisca de Romero,
hubo desavenencias con ella, aparentemente poco notorias debi-
do a la posicién social ostentada por el capitdn Infante. Los pro-
blemas de la pareja se dieron a conocer a través de una denuncia de
la propia Francisca interpuesta y apoyada por uno de sus yernos.

No tiene desperdicio mostrar textualmente el inicio del pro-
ceso donde se confirma el alcance del uso y abuso del cuerpo
femenino en manos del hombre, en este caso, de Juan de Infante
para con su esposa Francisca de Romero:

En la ciudad de Nuestra Sefiora de los Zacatecas, en nueve dias
del mes de marzo de mil y seiscientos y noventa y tres, el sefior
licenciado don Francisco de Rivera, vicario incapite, juez eclesids-
tico de esta ciudad, su jurisdiccién y agregados por el ilustrisimo

y reverendisimo sefior doctor don Juan de Santiago Leén y Gara-

84 Chocano, La América colonial (1492-1763), p. 168.

85



vito, obispo de Guadalajara, Nuevo reino de la Galicia, de Leén,
provincias del Nayarit, California y Coahuila, del consejo de su
majestad, mi sefior. Dijo: que por cuanto este dia, Juan Diaz de
Ledn, maestro de platero le ha dado noticia del poco temor de dios
con que obra el capitin Juan Infante, vecino de esta ciudad, con
Francisca Romero, su legitima mujer, tratindola indignamente y
déndole muchos golpes abriéndole la cabeza muchas veces, porque
quiere el dicho Juan Infante que la dicha su mujer le haga verdade-
ras las malicias que ha sospechado de ella misma; de cuyas temeri-
dades ha[n] resultado muchas ofensas contra la Divina Majestad de
Dios, principalmente la de coger a la dicha su mujer y ponerla en
cuatro pies y alzarle la ropa, descubriéndole las partes indecentes y
poniéndole un per[r]o que ha criado, quiere de fuerza que llegue a
cohabitar con ella, haciendo demostraciones temerarias y dindole
de golpes terribles a la dicha su mujer. Porque dicho Juan Infante
dice que la dicha su mujer ha cohabitado con el perro, y que le
ha de decir si es verdad o mentira. Y que esta noticia se la dio al
denunciante porque la misma mujer del dicho Juan Infante se lo
declaré para que se lo viniera a decir a su merced, dicho sefior vi-
cario; en cuya atencién y con la referida noticia mandé6 su merced
hacerse auto y causa de proceso por el tenor del cual se examinen,
con todo sigilo que pide la materia y principalmente se llamen para
este efecto las personas que viven en la casa de dicho Juan Infante
para en vista de sus derechos y deposiciones proveer en justicia lo
que convenga. Asi lo proveyd, manda y firma: Francisco de Rivera.

Ante mi, Francisco Gabriel de la Pefia, notario publico.®

Juan de Infante hacia supuestamente eso con su mujer porque
aseguraba que ella habia cohabitado con el perro. Diaz de Le6n

85 APZ, Area Disciplinar, Seccién Procesos, Serie Eclesidsticos, Subserie General,
Caja 167, Carpeta 5, Expediente 7, Causa contra don Juan de Infante, por maltrato a
dofia Francisca de Romero, su mujer legitima, 1693, ff 1.

86

hizo la denuncia porque la propia esposa maltratada se lo habia
contado, con la intencién de que se le diera la queja al juez ecle-
sidstico. A partir de esto, el juez hizo la causa de proceso contra
Juan de Infante. Se interrogaria, con todo sigilo, a las personas
que vivian en la casa del acusado para en vista de «sus dichos y
deposiciones proveer en justicia lo que convengar.

En su testimonio rendido ante el juez, Francisca aceptd ha-
berle dicho a su yerno Juan Diaz de Ledn sus penas vividas al
lado de su esposo Juan de Infante para que llegara al conoci-
miento de la justicia eclesidstica. El interrogatorio fue a las ocho
de la noche del nueve de marzo del 1693. Francisca manifestd
su temor ante el vicario, rogindole a éste que la pusiera inme-
diatamente «en seguridad» porque su marido le habia dicho que
cuando llegara a la casa, esa misma noche, la mataria. Cont6 en
su declaracién que Infante la tenfa asolada y aterrorizada por las
amenazas de muerte que le hacia de dia y de noche: le juraba
«por los Infante, que la matarfa». El furibundo marido acusaba a
Francisca de haberse acostado con varios hombres.

Ella, meses atras, habia criado tres perros para que la cuida-
ran, pero Infante «malicié otras cosas». Un dia, en el corral don-
de estaban los perros, uno de ellos amanecié muerto. Francisca le
lloréd, «arrasindoseles los ojos» porque habia sentido la muerte de
uno de sus fieles guardianes. Juan, al ver el dolor de su mujer por
el animal, le devanté el falso» de que ella dormia y cohabitaba
con el perro. Juan se obsesiond con esa idea y frecuentemente se
lo reprochaba a su mujer y la golpeaba, exigiéndole que dijera
ser cierta la relacién de su mujer con el animal. Francisca, «por
ver si la dejaba, le concedi6 un dia que si era ciertor. Al pedirle
detalles Juan, de cémo lo hacia, Francisca dijo que: «<me voy al
corral, me arremango y el perro llegaba a olerme, y entonces
tenfa que ver con él. Y no teniéndolo contento con esto, volvia
a preguntar: pues dime, te pegabas con el perro como suelen los

87



perros y perras; y tus hijas hacfan lo mismo. Y le concedi todo
por tenerlo contento». Craso error de la sefiora de Infante: éste
arremetié con mayor furia contra ella y casi la obligaba a que
tuviera relaciones sexuales con un perro callejero. La reaccién
de Infante ante la «confesién» de su mujer: «pues mira, he de ha-
cer la experiencia y he de verlo yo si es cierto lo que me dices».
Entonces, continud la declaracién de Francisca: su marido buscéd
un perro pequefio que estaba en la calle y lo meti6 dentro de la
casa. Le pidi6 a su mujer que subiera al corral para que «ensefiara
al perro e hiciera lo que hizo con el otro». Cuando bajé a la casa
le dijo a Infante que «el perro no quiere porque esta todavia ci-
marrén y no hace caso». Infante la llevé nuevamente al corral y
le pidié que «ajasagara» al perro; y cuando ya lo habia «ajasaga-
do» le ordené que tendiera en el suelo al perro, que se levantard
las ropas y se sentara arriba de él. Francisca, por el temor tan
grande que le tenia a su marido, obedecié. El animal que no se
estaba quieto y que se «le iba todo en fiestas», motivé a que Juan
le exigiera a su mujer que se pusiera «en cuatro pies y le eché el
perro encima». En otra ocasién, estando en la tienda de su mari-
do, cerrd la puerta, mandé al hijo pequefio a que trajera el perro,
luego envi6 a éste con las hermanas a rezar a la parte de arriba de
la tienda y diciéndole: «quiero ver lo que hace el perro contigo,»
la obligé a realizar otra vez el mismo acto. Ella aceptd «<hasta hu-
mildemente por el temor que le tenfa». En esta ocasion, al estar
restregdndole el perro a la mujer, el animal mordié a Infante y
éste o tuvo que largar.

No conforme con ello, Juan volvié a requerirle en otra oca-
sién para que hiciera lo mismo. En esa vez estando «arrepegan-
dole» el animal por detrds, la mujer estaba temerosa de que «al
perro no se le metiera el diablo en el cuerpo e hiciera con ésta
declarante lo que no queria hacer». Por esta razén, Francisca, sin
que se diera cuenta su marido, le tomé una pata al can y se la

88

torci6; cuando comenzé a chillar, Juan dargé al perro al corral.
Pero acto seguido, el perverso marido le meti6 a su mujer la
mano en las partes «bajas» para verificar si el animal habia tenido
«una polucién y derramamiento de semil» pero no viendo que
hubiera sucedido tal cosa, comenzé a decir: «que bien se habia
holgado». Por ello, en los dias siguientes le propiné varias palizas
a su mujer. Luego, Juan insisti6 en que Francisca tenia a alguien
en casa para «<holgarse.

Y en la casa no habia otra persona mis que un «negrito,» de
ocho 6 diez afnos de edad, esclavo de Francisco de Salazar, de
nombre Melchor, quien estaba «empefiado» en la casa de Juan.
Otro error de Francisca, ante la insistencia de su marido con
respecto a su infidelidad, fue decir: «<no sé sefior (con quien lo
engafio) que sino es con el negrito, porque en toda la casa no
hay otra persona». Pues don Juan comenzé a decir que si, que
le engafiaba con el negrito, que éste ya le habia confesado dicha
relacién. Y comenzé a preguntar «;cémo lo hacen y en dénde?»
Otra vez, Francisca, cansada del hostigamiento de su marido
aceptd que si. Afiadi6 la mujer que lo hacia «muchas veces en
la cama y otras veces en la cocina y otras en el aposento». Y el
marido, contestd: «pues yo lo he de ver con mis propios ojos».

Tres dias después, el reto del marido siguié y su mujer aceptd.
Estando ambos en la trastienda, mandaron llamar al negrito con
el pretexto de que les bajara un huacal. Acostada en la cama de la
trastienda, Francisca le dijo al negrito: «sube aqui, conmigo, ha-
remos maldades». Enseguida la mujer se «arremangé toda y lue-
go se le subié al negrito encima». Y viendo que el negrito «hacia
su diligencia» le detuvo con las manos y tosi6, como una sefial
para que entrara don Juan. En ese momento el esclavo quiso ba-
jarse y el amo le dijo «estate, estate; haz lo que haces con ella que
lo quiero yo ver». Y «con dicha razén, dicho negrito comenzé a
hacer su diligencia con esta declarante, presente el dicho su ma-

89



rido». Don Juan se acercéd y metid las manos y comenzé «a tentar
aver si dicho negrito estaba teniendo acto carnal>. Entonces, por
el temor a su marido, Francisca dej6 de detener con sus manos
al negrito y «e lo arrimé para si y entonces tuvo penetracién
el dicho negritor. Y don Juan, sefialé «que era verdad que se
holgaba con el negrito y has tenido polucién con él». Furioso el
marido bajé al esclavo de la cama y lo at para obligarlo a confe-
sar cudndo, cémo, dénde y cuintas veces se habia metido con su
mujer. El negrito, temeroso, confes6 que era verdad, que desde
que estaba en esa casa se acostaba con su ama. Y a més preguntas
dijo el esclavo que también lo habia hecho con dos mujeres mas:
con la hija de don Juan, de nombre Pancha, y con otra llama-
da Juana. Don Juan despidié al esclavo del lugar, sin castigarlo.

Dias después, reuni6 a Francisca, a Juana y a Pancha para
decirles que «habian de hacer con el negro, lo que habian hecho
antes». Y que su esposa seria la primera para que sus hijas no tu-
vieran vergiienza ni se resistieran». Fue en la trastienda, tenién-
dolas a todas juntas, a las nueve de la noche, después de la proce-
sién del Santisimo a la iglesia mayor. Don Juan subié al negrito
ala cama con Francisca y entonces el esclavo «comenzé a hacer
su mandado y lo hizo con la declarante». Y luego hizo acostar a
Juana para que el negrito hiciera lo mismo, «y habiéndolo eje-
cutado asi, se acosté Pancha y también subié el dicho negrito».
Luego don Juan las «fue tentando a las tres en sus partes bajas»
para constatar que hacian las maldades con el negro. El marido
le dio un término de quince dias a su mujer para que le confesara
sus infidelidades, de lo contrario, «la mataria». Nuevamente, por
el temor, Francisca aceptd diciendo «como me des ese tiempo
que dices para acordarme de lo que he hecho, te contaré como si
me estuviera confesando» Don Juan, alzando la regla que tenia
en la tienda, la golpeé diciéndole: «quitese de aqui; y mire: no se
le pase el tiempo».

90

El vicario mandé llamar a declarar ala hija de don Juan, Fran-
cisca. Ella sefialé que era verdad todo el maltrato de su padre para
con su madrastra. Afiadié que «el negrito que les habia echado
(a su madrastra, a su hermana y a ella misma) era muy pequefio
y no podia hacer lo que el dicho padre queria que hicieran».

Juana Bernarda del Valle, doncella, hija de don Francisco del
Valle, la otra testigo, sefial6 lo mismo. Relaté ante el juez que
un afio atris habia sido dejada por su padre en la casa del capi-
tén don Juan de Infante. Tiempo en que habia «experimentado»
que don Juan maltrataba de palabra y obra a su legitima mujer,
Francisca de Romero. Afiadi6 que cuando el negro Melchor se
le subid a ella, «no hubo acto ni mis que una corta penetracién
por ser el dicho negrito muy pequefio».

Respecto a los testimonios anteriores y por los origenes de
Francisca de Romero vy las circunstancias de su matrimonio con
don Juan de Infante, se colige que la condicién social de ella
pesé en el sentido de la relacién entre ambos. Se habla de un
matrimonio como la inmensa mayoria avenidos en la época vi-
rreinal hispanoamericana: sin amor, sin antecedentes de pasion.
La dote de Francisca llevada al matrimonio fue modesta, mis
bien de una mujer que no habia tenido suerte ni tan siquiera en
sus origenes familiares (huérfana y criada en la casa de un tal Se-
bastidn Trujillo, en Puebla de Los Angeles). Mas alld de un leja-
no enamoramiento de su pensamiento y de su cuerpo, la verdad
para Francisca de Romero fue la posesidn. De esta se puede llegar
ala pasidn, pero sélo se dio en una parte de la relacién de esposos.
Incluso, la pasién del capitin en el momento del litigio en el que
se vio envuelto por los maltratos perpetrados contra su esposa,
se puede catalogar como desviada o, en términos de la época
virreinal, «torpe». Al respecto se toma en cuenta la edad con la
que contaba don Juan de Infante al momento en que su esposa
delatd la grave falta y delitos de aquel. Tenfa aproximadamente

91



51 afios, en plena madurez de sus sentidos y capacidades, inclu-
50 la sexual. Recuérdese que en el matrimonio Infante-Romero
hubo diez hijos vivos y tres malogrados.

La pasién puede ser considerada un estado mds que objetivo,
tan viva, capaz de transformar el pensamiento y las actitudes de
quien la experimente desde diferentes realidades y hechos. La
pasién como verdad, realidad y estado objetivo del sujeto, pue-
de realzar esas transformaciones luego juzgadas en su conducta
como impropias, desviadas y «torpes». Esta es una aproximacién
a la basqueda de una explicacién en la conducta de don Juan de
Infante con su esposa Francisca de Romero. Los efectos positivos
o0 negativos (mds éstos) que llegé a producir la pasion de Infante,
se inscriben mds alli de la posesion del cuerpo de su mujer. Al
trascender la necesidad de visiones compensatorias y redituables
emocionalmente, se llegé al estado de las pasiones diferenciadas
a través de actitudes dentro de un rango «normal» de adquisicién
de sensaciones agradables y hasta placenteras. Lo anterior se re-
fiere a la necesidad proyectada por Juan de Infante al momento
de exigir en varias ocasiones a su esposa que le mostrase (vivida-
mente) las formas y posturas que ella adoptaba en sus supuestos
escarceos sexuales con un perro.

Si acaso hubo un dejo de amor en el pensamiento de don
Juan de Infante, este se inscribi6 en la relacién de manera uni-
lateral e insuficiente. Estamos hablando del amor-pasién y en
su derivacién inferior, el amor-placer. Se puede pensar que de
haber sido verdad los hechos denunciados por Francisca de Ro-
mero, el capitdn Infante experiment6 un amor fisico 0 amor va-
nidad. De por medio estuvo la humillacién total a su esposa por
las circunstancias en las que, segtin testimonios de ella, ocurrie-
ron los hechos.

El cuerpo de Francisca de Romero se convirti6 en el objeto
del placer, fuera de un rango erdtico, ni siquiera del amoroso.

92

La mujer es aqui un sujeto, ya no del amor, sino de la pasién
brutal y torpe. Al respecto de esto, es menester valorar algunas
de las declaraciones vertidas en el proceso llevado por el licen-
ciado don Francisco de Rivera, vicario incapite, juez eclesiistico.
Declaraciones de la mujer ofendida en la que subyacen los malos
tratos, las ofensas verbales y las condiciones de humillacién a la
que fue sometida en varias ocasiones. Una posesion de Fran-
cisca, porque hizo lo que su marido le indicaba en contra de
su voluntad y «de miedo que le tenia a dicho su marido, hacia
todo lo que le decia».** Hay también en el cuerpo de Francisca
un rostro de cautividad. Es un cuerpo cautivo donde todo lo
superior de ella quedé reducido a la més deseable libertad. La
busqueda de la liberacién tiene que contar con el apoyo de un
var6n (por la condicién femenina de depender de los hombres
hasta para emprender un juicio de cualquier tipo), su yerno, Juan
Diaz de Ledn, de oficio platero. Para que haya sentimiento en la
relacién, ante todo es necesario un sujeto que sienta, alma en-
tendida o concebida como instancia subjetiva.’” Quien siente en
esta relacién, pero de manera «diferente» es don Juan de Infante.
Quien no siente amor, es Francisca de Romero. De ahi la lejania
de la pasién y el amor en su cuerpo.

Al estar incompleto el expediente de la acusacién contra don
Juan de Infante, se pueden considerar algunas conjeturas; con
reservas pueden ser tomadas como interpretaciones histdricas
por las lagunas que hay en este caso. Se colige porque la esposa
supuestamente violentada de forma fisica, verbal y psicolégica,
no entabl6 la denuncia de manera directa; fue acompafiada y
promovida en sus declaraciones por un yerno. La condicién de
mujer, pese a las limitantes de la época, no le impedia hacer la
denuncia por si misma. Es probable que el proceso iniciado con-

86 APZ, Causa contra don Juan de Infante, f. 3.
87 Trias, Tratado de la pasidn, p. 23.

93



tra don Juan de Infante fuera «detenido» en su curso (sélo llegé a
la denuncia de la afectada, Francisca de Romero, las declaracio-
nes de ella y dos mujeres jovenes, Francisca y Juana).

¢Fue determinante la influencia politica y econémica del ca-
pitdn don Juan de Infante y su presencia en el mapa religioso e
inquisitorial de la ciudad para que dicho proceso no siguiera un
curso hasta el dictado de una sentencia? Esto es una posibilidad.
Otra es que se tratara de una intriga de su esposa y de algunos de
sus hijos, los «<mis resentidos» contra el capitin. La relacién per-
sonal con su familia no fue muy afortunada, como se aprecia en
el testamento de don Juan.® En el expediente s6lo estd la cabeza
del proceso, la informacién sumaria, algunas probanzas contra el
capitan y los testimonios de su esposa, de su hija natural de nom-
bre Francisca Infante y de una doncella espafiola, Juana Bernar-
da del Valle, depositada en la casa del capitin. Faltan la acusacién
formal, el escrito de defensa y la sentencia definitiva. Hay una
posibilidad mds para una respuesta del expediente incompleto:
que el procedimiento se llevara en otra instancia superior (en la
ciudad de Guadalajara por ser la sede del obispado y, por tanto,
del juez vicario supremo en el mismo).

Sin embargo, las declaraciones de las tres mujeres tienen
coincidencia en tiempos, lugares y acciones de los hechos. Las
intrigas de este tipo en la época virreinal pudieron ser concer-
tadas de tal manera que los testimonios asentaran cierta verosi-
militud. Aunque narradas y parte de una literatura histérica, se
pueden recordar las situaciones que en sus novelas sobre tiempos
de la Inquisicién estructurd Vicente Riva Palacio. En ellas, con
base en expedientes varios, el general escritor mostré las tramas
y el nivel de intrigas que en la época virreinal podian llegar a

88 Thomas Hillerkuss (coordinador), Diligencias testamentarias de capitdn don Juan de
Infante, pp. 7-11.

94

tejerse.”” ;Arrepentimiento tardio de Francisca de Romero y sus
hijas de una perversién compartida, aceptada y disfrutada?

En la actitud del capitdn don Juan de Infante estén ocultas
-y a veces dramitica y crudamente descubiertas— las lineas de lo
prescrito y lo prohibido, pero también, al parecer, de lo permiti-
do para miembros de los altos estamentos sociales virreinales. En
esa compleja personalidad masculina se proyecta una seduccién
por el sexo y un temor por la falta de pasién compensatoria,
aunque en esto implique el riesgo de incurrir al psicoanalisis del
personaje histérico. Juan de Infante queria ser diferente a los de-
mis; y lo logré, independientemente de que sus ataques al pudor
y a la moral de su esposa hayan o no sido verdaderos. Hay en
todo esto un juego de predominios donde la ruptura de la delga-
da linea divisoria podia llevar al peligro del castigo, la condena
social, la represién o la cércel. Es en la personalidad de Juan de
Infante donde se contienen algunas de las utilidades del sexo: el
placer y el exceso.

No es posible negar que el 4mbito novohispano fuera pro-
fundamente religioso, pero si son cuestionadas las pricticas re-
ligiosas y de la fe y aun las de la convivencia social. Los habi-
tantes de entonces pudieron llegar a ser intrigantes y chismosos,
al grado de culpar o denunciar al ofro tan sélo para fastidiarlo o
porque el éxito econdémico o el prestigio social eran como ma-
les que habia que erradicar a toda costa, aunque se cometiera el
pecado capital de la envidia. Sin embargo, de este caso, quedan
dudas todavia.

CONSIDERACIONES Y REFLEXIONES FINALES

No hay conclusiones. Este trabajo no cierra aqui, porque no
se cumpli6 la tarea de manera satisfactoria: decirlo fodo sobre
una mujer y sobre fodas las mujeres de la Nueva Espafia. Esta

89 Burciaga, Vicente Riva Palacio, passim.

95



disertacién proveniente de la atropellada historia de Francisca
de Romero, de su cuerpo, como ente representativo, no puede
pretenderse que ya se ha dicho la dltima palabra. Tal vez no se
descubrié o demostré algo. Se ha pasado lista de leyes incumpli-
das, ideales burlados, logros inalcanzados, dudas, expresiones de
amargura y demds.

Se puede aspirar a plantear algunas preguntas que remi-
tan a reflexiones y consideraciones sobre las mujeres novohis-
panas y sus cuerpos. ;Qué hicieron dentro de sus dmbitos de
movilidad? ;Qué tantas mujeres fueron dominantes, valientes
o sumisas al ofrendar sus vidas y cuerpos a quienes vivian a
su alrededor? ;Cémo la mujer novohispana logré de mane-
ra silenciosa y paulatina construir una cultura femenina en su
época que dejara huella en el futuro? ;Se puede afirmar que
Francisca de Romero y todas las mujeres de su tiempo hicieron
o tuvieron una vida extraordinaria pese a que millones de ellas
pasaron anénimamente y de largo para la historia? Es complejo
responder a entera satisfaccién. Queda la mencién de los dm-
bitos donde fodas las mujeres novohispanas pasaron, llegaron,
se establecieron, apenas dirigieron una mirada o ignoraron su
propia vida situada a la vera de esos campos. Vivieron las di-
ferencias de calidades raciales, las sufrieron o supieron apro-
vecharse de ellas aunque en su mayoria padecieron la falta de
un orden imposible que las retribuyera de manera tangible o
intangible y positiva en sus vidas.

La busqueda de la mujer novohispana y la huella de sus cuer-
pos deja mas preguntas que respuestas debido a los diversos con-
textos donde se desenvolvieron, el tipo de lugar que habitaron
(hacienda, rancherfa, villa, poblado, real de minas o ciudad).

Otra consideracién es sobre el amor y el acompafiamiento, la
sujecién que tuvieron ellas y sus cuerpos de acuerdo a las direc-
trices religiosas y cémo se desempefiaron en la familia de origen

96

y la de pertenencia o de nueva creacién: las opciones que tuvie-
ron de matrimonio (las que la tuvieron) y quienes se decidieron
por el celibato o la maternidad. De esto también se derivaron
los factores de fecundidad y la toma de decisiones ante promesas
de esponsales en situacién de viudez para ejercer una jefatura
familiar, el valor de sus dotes (quienes podian contar con una) o
el poder del dinero. Del mismo modo se tomé en cuenta el en-
frentamiento a los errores para lidiar con los «hijos del pecado»
o naturales, la mala vida o el arduo trabajo luego de abandonos,
fracasos conyugales y la busqueda para la supervivencia. Tam-
bién el dmbito entre la fe y la supersticién, de los modelos de
ideales en la vida cotidiana, los prejuicios y diferencias y las ideas
de la vida conventual.

Es dificil establecer una caracterizacién de comportamien-
tos sexuales fuera del indicado por la Iglesia: con fines sélo de
procreacién. La misma Iglesia insistia en el cumplimiento obli-
gatorio del débito sexual para ambos conyuges (refiriéndose al
derecho que tiene cada esposo sobre el cuerpo del orro, por lo
que se conminaba a hacer uso del cuerpo con satisfaccién y ho-
nor). Pero escapaban al control y a la razén eclesidstica las re-
laciones abundantes no con fines reproductivos. Esta prictica
constante, fuera moderada o no, mantuvo un control eficaz en
las relaciones de pareja, porque facilitaba la consumacién sexual
hacia el reforzamiento del lazo entre el hombre y la mujer, todo
a partir de una profunda base bioldgica muy arraigada, es decir,
de las pulsiones sexuales naturales, llanamente placenteras. Las
llamadas sefiales sexuales no fueron tan evidentes en la época de
la historia novohispana (y del noreste novogalaico), por razones
religiosas y culturales, sefiales provenientes del cuerpo del hom-
bre y de la mujer (olor, mirada, ademanes, rubores, etcétera). La
copula era un acto intimo, aunque habia situaciones sexuales no
muy ocultas por los rincones de los reales de minas o de las na-

97



cientes poblaciones. A veces el recato quedaba rebasado por las
circunstancias de tiempo y de lugar.

En el siglo XVII es cuando comienza a despuntar una actitud
de la mujer novohispana hacia el mal trato; y ya para finales del
siglo XVIII, las mujeres ya no aceptaban ficilmente la costum-
bre que atribuia al marido el derecho de corregirla a golpes. La
violencia contra las mujeres estuvo siempre presente en la épo-
ca virreinal hispanoamericana, pero a la Iglesia no le importaba
tanto esto, sino preservar la institucién del matrimonio, aunque
esto representara para la mujer estar en riesgo de llevar una vida
desgraciada.

En esas penumbras histéricas del ejercicio de la sexualidad, se
perciben ala distancia las sombras de los cuerpos. Los horarios del
comportamiento sexual respecto a la actividad laboral, la toma
de alimentos y la prictica religiosa debieron ser acoplados a las
necesidades cambiantes de los habitantes de la regién. La bésica
tendencia al volver del dmbito de trabajo, de la calle y la plaza
o de la iglesia a la casa modificé el sistema de comportamiento
para amoldar las diferentes actividades con reglas espaciadas en-
tre las acciones publicas y privadas. Con ello estuvo el impulso
de la comunicacién y de la cooperacién en la comunidad. El pa-
pel de los sexos consisti6 en buscar las soluciones de convivencia
para reforzar los lazos y equilibrar los impulsos sexuales, acordes
a lo que dictaban las normas morales de la Iglesia y la Corona.
En el balance de las relaciones, las mujeres constitufan el género
mds mortificado y perdedor.

Hasta en las incompletas relaciones de las situaciones del
cuerpo de las mujeres se inscribe la carencia de recursos docu-
mentales para formar y escribir esta historia. Va desde los roles
de la historia del cuerpo hasta la historia de las mujeres y los
hombres en el dmbito y espacios privados y publicos, desde el
relato de las mujeres victimas hasta los primeros visos de las mu-

98

jeres que se rebelan. Alrededor de una historia de la sexualidad,
desde la perspectiva y situaciones de la mujer, existen estos en-
tornos ya enunciados: la religion, el cuerpo, el alma, el trabajo,
como lo sugiere Michelle Perrot.”

La sexualidad permitida, incluso requerida para el fenémeno
de la procreacién, es la conyugal, pero poco se sabe de ésta du-
rante el siglo XVI. El tdlamo nupcial escapa de las miradas publi-
cas y oficiales. Préctica, en efecto, intima y sumamente privada,
que s6lo puede «ver Dios» porque a él se debe. Los confesores,
tanto regulares como seculares son los tinicos depositarios de los
secretos del lecho nupcial. Los matrimonios mixtos, en cuanto
al origen racial, son contados. Los casos més representativos son
pocos. El mds conocido es el de Miguel Caldera, capitin mes-
tizo, quien nacié de la unién de un conquistador espafiol y una
indigena guachichil.

El orgasmo —no conocido entonces con ese nombre, sino
con el de «gocer— no era ignorado y habria de encontrarse en
algunas otras imdgenes que van hasta las personas mds misti-
cas y modélicas de la tradicién cristiana en el Nuevo Mundo
(como el acto de éxtasis en grandes representantes de la piedad:
Santa Teresa de Avila, una de ellas). El goce del hombre novo-
hispano del siglo XVI en la sexualidad y en su refocilamiento
con la mujer de su contexto, la que estaba a su alcance (esposa,
amancebada o ilicita amistad), da pie a interpretar las formas del
placer y deseo tanto de hombres como de mujeres. El siglo XVII
de la Contrarreforma en Europa, debi6 de ser mds mojigato.”
En Hispanoamérica colonial debié de ser otro tanto. Un siglo
después, el libertinaje en tierras americanas es mas acentuado y
predominantemente masculino.

La locura femenina (y también la masculina) durante el vi-

90 Perrot, Mi historia de las mujeres, p. 9.
91 Perrot, Mi historia de las mujeres, p. 86.

99



rreinato puede atribuirse —en parte, también- a esa contencién
sexual que para el caso de Francia, Perrot identificé como una
especie de «histerizacién», furores uterinos subidos al cerebro de
las mujeres y que casi las vuelven «ocas» o las convierten en
sujetos poseidos, otra vez, por los mismos demonios.”” Mujeres a
bordo de un ataque de deseo.

Esperar las mujeres que los hombres hagan bien el amor es
una realidad en la Nueva Espafia. No se puede explicar de otra
manera la larga cadena de engafios que sufren los hombres a
manos de las mujeres; la causa puede ser esta: la imperfecciéon
de los amantes cunde en el 4mbito de las relaciones personales y
las matiza para trazar un destino particular. Tal fue el origen de
crimenes pasionales, abandonos, fugas espectaculares, persecu-
ciones y otras vicisitudes de la época. Es el deseo carnal reprimi-
do y oculto de las mujeres, manifiesto en sus propias conductas,
tachadas como impropias e ignominiosas contra la religién y
contra los hombres mismos.

La maduracién de los hombres y las mujeres parece haber te-
nido importancia en una historia para la sexualidad novohispana.
La sangre menstrual no fue signo siempre de maduracién rdpida
y precoz en las mujeres. Sin embargo, debieron ver en su propia
sangre, aunque a manera de metafora, el signo del principio de la
capacidad de procrear. Hasta que la sangre dejé de manar, llegd
el periodo de menopausia, una especie de desgracia, de «dejar
de ser mujer». ;Cudntos afios de edad debian tener los j6venes a
fin de ser aptos para los lances amorosos y sexuales, aunque esto
callaran los adultos (o las personas con autoridad moral) en la
épocay en el contexto? Si se sigue a Perrot y se ponen o aplican
sus ejemplos aqui, surgen las mismas preguntas u observaciones:
no fue lo mismo ser nifio o nifia, mancebo o manceba durante
el siglo XVI que en el siglo XVIII; tampoco fue lo mismo perte-

92 Perrot, Mi historia de las mujeres, pp. 84-85.

100

necer al estamento privilegiado que al desfavorecido para llegar
a un buen matrimonio.®

El matrimonio por amor no es posible conocerlo en toda
su magnitud durante el largo periodo novohispano. El amor
es casi «invisible» en las relaciones de los hombres y las mu-
jeres de esa época, incluso la palabra es poco usada y opacada
por el mis corriente «amor a Dios».”* Se da el matrimonio por
conveniencia y convencionalismo social y religioso, pero no
entre conquistadores y conquistadas (léase mujeres indigenas).
Ni siquiera la mujer conserva su apellido; la mujer lo llega a
perder al no ser de la élite, adn sometida a las normas protec-
toras de la familia, sobre todo de los hijos mayores, institucién
posteriormente bien definida por el mayorazgo. Gracias a esta
sucedian o heredaban sélo los varones. En la sucesién era pre-
ferido el varén a la hembra, y el mayor al menor en cada linea.
Esta institucién de derecho civil, por las leyes desvinculadoras
del siglo XIX, quedé circunscrita en Espafia a los titulos nobi-
liarios, que tenfan por objeto perpetuar en la familia la propie-
dad de ciertos bienes o derechos con arreglo a las condiciones
dictadas. En Hispanoamérica se practicd ampliamente entre
las familias de la élite. A propésito de esto, en el mismo siglo
XVI comenzé una larga, muy larga tradicién de matrimonios
arreglados o por conveniencia.

La raiz del matrimonio en la Nueva Espafia se encuentra la
concepcién del matrimonio tridentino, es decir del regulado
desde el Concilio de Trento de estas legislaciones canénicas se
originaron las reflexiones en materia del ejercicio de la sexuali-
dad (en torno al sacramento del matrimonio) como una respues-
ta al pensamiento protestante y la critica de éste en materia de
comportamiento en el orbe cristiano de los sacerdotes, obispos

Wde las mujeres, p. 32.
94 Seed, Amar, honrar y obedecer, pp. 70-71.

101



y papas. Los principales elementos: las personas para formar una
familia debian contraer matrimonio; el enlace implicaba el so-
metimiento al rito eclesiastico o la celebracién de la boda; im-
plicaba la cohabitacién de los conyuges y la concepcién de la
prole; la vida sexual de las personas solo se legitimaba dentro del
matrimonio y su objetivo principal era la procreacién; solo se
podia tener un cényuge y las personas no podian volver a casarse
si la otra vivia; debia haber mutua fidelidad; se reconocia el sis-
tema de parentesco con la obligacién de lealtad a los de la propia
sangre. Esta tradicién se hizo costumbre que se practicaria con
énfasis todavia bien entrado el siglo XX.

La alianza entre familias fue fundamental por encima del
amor. La pasién no es desconocida pero hubo que desconfar
de ella. Los padres creyeron que esos sentimientos contraria-
ban a las buenas costumbres familiares, a los intereses de ambas
partes. Se marcé la necesidad de construir familias estables, bien
arraigadas a la tierra. Lo anterior no exime que muchas relacio-
nes matrimoniales se fincaran en una actitud amorosa, reciproca,
placentera y feliz.

El cuerpo de la mujer fue visto durante la época virreinal
desde diferentes enfoques: madre, mujer (en si misma), amante,
hija y amiga. Pero tal vez el més reconocido desde el punto de
vista de la sociedad, el de mujer en si, deriv en otras percepcio-
nes, sobre todo desde la éptica de los hombres. El utilitarismo
del cuerpo femenino fue una de las causas del tratamiento desde
el género masculino. No debe soslayarse que la mujer de esa
época fue vista como madre o aspirante a ésta para la funcién
maternal que se conquistaba llegando a crecer (aunque a veces
no lo suficiente) hasta la adultez. La mujer fue la compafiera del
hombre; devenia de la idea de la llamada duefia, dona o dofia
(reminiscencias de la cultura medieval), destinada a compartir la
vida del marido todos los dias de su existencia. No se ignora la

102

gran carga del significado puramente sexual de la denominacién
ya sefialada.”

Ante todo lo anterior, no nos queda més que abrir més los
ojos, y centrar la mirada en lo que puede aportarnos la historia
y los relatos de vida. Y, al final de cuentas, no tenemos més que
una certidumbre: la duda.

95 Bussagli, EI Cuerpo humano, p. 172.

103



FUENTES DE REFERENCIA Y DE CONSULTA

AHEZ, Poder Judicial, Criminal, Demanda de Gregorio de Acosta contra
Tomis Tostado por estupro en la persona de su hija Juana Gémez, 29
de abril de 1669.

APZ, Area Disciplinar, Seccién Procesos, Serie Eclesiisticos, Subserie Ge-
neral, Caja 167, Carpeta 4, expediente 7, Proceso de nulidad de matri-
monio, promovido por Micaela de Loyola, 1681, 68 ff.

_Area Disciplinar, Seccién Procesos, Serie Eclesidsticos, Subserie Ge-
neral, Caja 167, Carpeta 4, Expediente 7, Demanda de Clara de la
Cruz contra Esteban Bautista por estupro y palabra de casamiento no
cumplida, 1691, 2 ff.

_ Area Disciplinar, Seccién Procesos, Serie Eclesiasticos, Subserie Ge-
neral, Caja 167, Carpeta 4, Exp. 7, Carta de Josefa Marfa Colindres al
juez eclesidstico de Zacatecas, por palabra de matrimonio no cumplida
de Miguel de Infante, 1691, 3 ff.

Area Disciplinar, Seccién Procesos, Serie Eclesidsticos, Subserie Ge-
neral, Caja 167, Carpeta 5, Expediente 7, Causa contra don Juan de
Infante, por maltrato a dofia Francisca Romero, su mujer legitima,
1693,10 ft.

_ Area Disciplinar, Seccién Procesos, Serie Eclesidsticos, Subserie Ge-
neral, Caja 168, Carpeta 1, Denuncia de Maria de la Rosa, mestiza,
contra Miguel de Luna, también mestizo, por palabra de matrimonio
no cumplida, 1710, 4 ff.

Alberro, Solange, Inquisicidn y sociedad en México 1571-1700, México, Fon-
do de Cultura Econémica, 1993 (Seccién Obras de Historia).

Alonso Perujo, Niceto y Pérez Angulo, Juan, Diccionario de Ciencias Ecle-
sidsticas, tomos 1y 5, Barcelona, Libreria de Subirana Hermanos Edi-
tores, 1883.

Ariés, Phi]ippe, Historia de la vida privada 1. Del Imperio Romano al afio mil,
Madrid, Taurus, 2001.

104

Arrom, Silvia M., La mujer mexicana ante el divorcio eclesidstico (1800—1857),
México, Secretaria de Educacién Publica, 1976 (Coleccién SepSetentas).
Atondo Rodriguez, Ana Marfa, «De la perversién de la prictica a la perver-
sién del discurso: la fornicacién», en Sergio Ortega Noriega (editor),
De la santidad a la perversion o de por qué no se cumplia la ley de Dios en
la sociedad novohispana, México, Editorial Grijalbo, 1986, pp. 129-164.

—, El amor venal y la condicio'nﬂ)menina en el México colonial, México, Ins-
tituto Nacional de Antropologia e Historia, 1992 (Coleccién Divulga-
cién).

Ayala Calderén, Javier, El Diablo en la Nueva Espafia. Visiones y representa-
ciones del Diablo en documentos nouohispanos de los .viglos XVI1y XVII,
Guanajuato, Universidad de Guanajuato, 2010.

Bantman, Béatrice, Breve historia del sexo, Barcelona, Paidés, 1998.

Bridikhina, Eugenia (antologadora), La mujer en la historia de Bolivia. Imd-
genes y realidades de la Colonia (antologia), La Paz, Antrhopos Grupo
Editorial, 2000.

Burciaga Campos, José Arturo, El Juez, el Clérigo y el Feligrés. Justicia, Clero
y Sociedad en el Zacatecas Virreinal, Zacatecas, Tribunal Superior de
Justicia del Estado de Zacatecas, 2007 (Serie Medios Preparatorios /4).

__, El prisma en el espejo. Clero secular y sociedad en la Nueva Galicia: Gua-
dalajara y Zacatecas. Siglo XVII, Zacatecas, Taberna Libraria Editores,
2012.

_, Vicente Riva Palacio contra la Inquisicion novohispana. Un juicio literario
en el siglo XIX, México, Taberna Libraria Editores, 2013.

Burciaga Campos, José Arturo y Macias, Juan José, Juntos Diablo, carne y
mundo, México, Taberna Libraria Editores, 2017.

Bussagli, Marco, El Cuerpo humano. Anatomia y simbolismo, Barcelona,
Electa, 2006 (Los Diccionarios del Arte).

Camelo, Rosa, «El cura y el alcalde mayor» en Borah, Woodrow (coordi-
nador), El gobierno provincial en la Nueva Espaiia, 1570-1787, México,
Universidad Nacional Auténoma de México, 1985, pp. 119-165 (Serie
Historia Novohispana/33).

105



Carranza Cortés, Claudia, «Tipos de textos y caracteristicas generales de la
muestra», en Enrique Flores y Mariana Masera (coordinadores), Rela-
tos populares de la inquisicidn novohispana. Rito, magia y otras «supersticio-
nes», siglos XVII-XVIII, Madrid, Consejo Superior de Investigaciones
Cientificas/Universidad Nacional Auténoma de México, 2010, pp. 37-
70 (Coleccién De acd y de Alla).

Cervantes Cortés, José Luis, Familia, honor y eleccion de pareja: aplicacion
de la Real Pragmadtica de Matrimonios en la Nueva Galicia, 1778-1806,
Guadalajara, Universidad de Guadalajara, 2023 (Coleccién Graduados.
Serie Sociales y Humanidades, vol. 2).

Chocano Mena, Magdalena, La América colonial (1492-1763) Cultura y vida
cotidiana, Madrid, Editorial Sintesis, 2000 (Historia de Espafia 3er. Mi-
lenio/19).

Eco, Humberto, Historia de la fealdad, Torino, Lumen, 2007.

Fabre, Daniel, «Familias. Lo privado contra la costumbre», en Philippe
Ariés y Georges Duby (directores.) Historia de la vida privada, t. 3.
Del Renacimiento a la Ilustracion, 22 edicién, Madrid, Taurus Santillana,
2003, p. 446- 478.

Gonzalbo Aizpuru, Pilar (antologadora), La educacién de la mujer en la Nue-

va Espafia, México, Secretarfa de Educacién Publica/Ediciones el Ca-

ballito, 1985 (Biblioteca Pedagégica).

Las mujeres en la Nueva Espaiia. Educacidn y vida cotidiana, México, El

Colegio de México, 1987.

Introduccion a la historia de la vida cotidiana, México, El Co]egio de

México, 2009.

Vivir en Nueva Espaiia. Orden y desorden en la vida cotidiana, México, El

Colegio de México, 2009.

Educacién, familia y vida cotidiana en el México virreinal, México, El Co-

legio de México, 2013.

Los muros invisibles. Las mujeres novohispanas y la imposibl@ iguala’ad,

México, El Colegio de México, 2016.

Seglares en el claustro. Dichas y desdichas de mujeres novohispanas, Mé-

106

xico, El Colegio de México, 2018 (Coleccién La aventura de la vida

cotidiana. Historia—lnvestigacién).

_, Hablando de historia. Lo cotidiano, las costumbres, la cultura, México, El

Colegio de México, 2024 (Coleccién La aventura de la vida cotidiana.
Historia, teorfa y método).

Gonzilez Gémez, Carmen Imelda, Familias enredadas: las alianzas de la élite
queretana 1765-1821, México, Editorial Miguel Angel Porrta, 2012.

Gonzilez Marmolejo, Jorge René, Sexo y confesion. La Iglesia y la penitencia
en los siglos XVIII y XIX en la Nueva Espaiia, México, Plaza y Valdés/
Instituto Nacional de Antropologia e Historia, 2002.

Hamui, Silvia, «Estrategias de control de la beata Maria de la Encarnacién»,
en Margarita Pefia (coordinadora), De monjas, crénicas, burlas y amores
(Rescate de documentos novohispanos de los siglos XVII y XVIII), México,
Adabi de México, A. C., 2013, pp. 99-122.

Hillerkuss, Thomas (coordinador), Diligencias testamentarias del capitdn don
Juan de Infante, administrador del Santo Oficio en Zacatecas, siglo XVIII,
Zacatecas, Universidad Auténoma de Zacatecas, 2006.

Kristeva, Julia, Historias de amor, México, Siglo Veintiuno Editores, 2009.

Lagarde y de los Rios, Marcela, Los cautiverios de las mujeres: madresposas,
monjas, putas, presas y locas, México, Universidad Nacional Auténoma
de México, 2005.

Lavrin, Asuncién «La mujer en la sociedad colonial hispanoamericana,» en
Historia de América Latina, vol. IV, Barcelona, Cambridge University
Press/Editorial Critica, 1990, pp. 108-137 (Serie Mayor).

_. Las esposas de Cristo. La vida conventual en la Nueva Espaiia, México,
Fondo de Cultura Econémica, 2016 (Seccién de Obras de Historia).

Lipsett-Rivera, Sonya, «Los insultos en la Nueva espafia en el siglo XVIIID»,
en Pilar Gonzalbo Aizpuru (ccordinadora), Historia de la vida cotidiana
en México. t. III El sz'glo XVIII: entre la tradicidn y cambio, México, El
Colegio de México/Fondo de Cultura Econémica, 2009, pp. 473-500
(Seccién de Obras de Historia).

Lozano Armendares, Teresa, No codiciards la mujer ajena. El adulterio en

107



las comunidades domésticas nouohispanas. Ciudad de México, 51glo XVIII,
México, Universidad Nacional Auténoma de México, 2005 (Serie His-
toria Novohispana/76).

Lugo Olin, Marfa Concepcidn, «Enfermedad y muerte en la Nueva Espa-
fia», en Antonio Rubial Garcia (coordinador), Historia de la vida coti-
diana en México, t. II, La ciudad barroca, México, El Colegio de México/
Fondo de Cultura Econdmica, pp. 555-586, 2012 (Seccién de Obras
de Historia).

Mancera de Corcuera, Sonia, Del amor al temor. Borrachez, catequesis y con-
trol en la Nueva Espaiia (1577-1771), México, Fondo de Cultura Eco-
némica, 2012 (Seccién de Obras de Historia).

Martinez Moya, Armando, «El Seminario Conciliar de Guadalajara en el
contexto colonial,» en Jaime Olveda (editor), EIl Seminario Diocesano de
Guadalajara, México, El Colegio de Jalisco, 1985, pp. 35-59.

Mayer, Alicia, «La mujer en los sermones novohispanos de los siglos XVII
y XVIII», en Patricia Galeana (coordinadora) La historia de las mujeres
en México, Zacatecas, Instituto Zacatecano de Cultura «<Ramén Lépez
Velarde», 2010, pp. 71-91.

Moro Romero, Raffaele, «Las sefias de los novohispanos. Las descripciones
corporales en los documentos inquisitoriales (finales del XVI- comien-
zos del XVIII)», en Estela Rosell6 Soberén (coordinadora), Presencias y
miradas del cuerpo en la Nueva Espaiia, México, Universidad Nacional
Auténoma de México, 2011, pp. 45-77 (Serie Historia Novohispana/86).

Muir, Edward, Fiesta y rito en la Europa Moderna, Editorial Complutense,
Madrid, 2001 (La Mirada de la Historia).

Muria, José Maria y Olveda, Jaime (compiladores), Lecturas Histdricas de
Guadalajara II Sociedad y costumbres, México, Instituto Nacional de An-
tropologia e Historia/ Gobierno del Estado de Jalisco/ Universidad de
Guadalajara, 1991(Coleccién Regiones de México).

Muriel]oseﬁna, Los recogimientos de mujeres. Respuesta a una problema’tica so-
cial novohispana, México, Universidad Nacional Auténoma de México,
1974 (Serie de Historia Novohispana: 24).

108

Olmos, Andrés de, fray, Tratado de hechicerias y sortilegios, 1553, edicién de
Georges Baudot, México, Universidad Nacional Auténoma de Méxi-
co/Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos, 1990 (Facsi-
miles de la Lingiiistica y Filolog{a Nahuas/5).

Tratado sobre los siete pecados mortales 1551-1552. Los siete sermones

principales sobre los siete pecados mortales y las circunstancias en fin de cada

uno por modo de pldticas, edicién de Georges Baudot, México, Univer-
sidad Nacional Auténoma de México, 1996 (Facsimiles de Lingiiistica

y Filologfa Nahuas/8).

Ortega, Sergio, et al, Amor y desamor. Vivencias de parejas en la sociedad
novohispana, México, Instituto Nacional de Antropologia e Historia,
1992 (Coleccién Divulgacién).

Perrot, Michelle, Mi historia de las mujeres, México, Fondo de Cultura Eco-
némica, 2008 (Seccién de Obras de Historia).

Quezada, Noemi, «Religién y sexualidad. Amor y erotismo», en Noemi
Quezada (coordinadora), Religion y sexualidad en México, México,
Universidad Nacional Auténoma de México/Universidad Auténoma
Metropolitana, 1997, pp. 35-52.

Robles-Cahero, José Antonio, «Nadie se engafia si con fe baila. Entre lo
santo y lo pecaminoso en el baile de San Gonzalbo, 1816, en Sergio
Ortega Noriega (editor), De la santidad a la perversién o de por qué no
se cumplia la ley de Dios en la sociedad novohispana, México, Editorial
Grijalbo, 1986, pp. 93-126.

Rubial Garcia, Antonio, Monjas, cortesanos y plebeyos. La vida cotidiana en la
época de Sor Juana, México, Taurus, 2005 (Historia).

_» Un caso criminal de oficio de la justicia eclesidstica, México, El Colegio de
México, 2024 (La Aventura de la Vida Cotidiana. Serie Historia-Inves-
tigacion).

Sacristdn, Marfa Cristina, Locura e inquisicion en la Nueva Espaiia, 1571-
1760, México, El Colegio de Michoacin/Fondo de Cultura Econémi-
ca, 1992 (Seccién de Obras de Historia).

Seed, Patricia, Amar, honrar y obedecer en el México colonial. Conflictos en

109



torno a la eleccion matrimonial (1574-1821), México, Consejo Nacio-
nal para la Cultura y las Artes/Alianza Editorial, 1991 (Coleccién Los
Noventa/72).

Trias, Eugenio, Tratado de la pasidn, México, Grijalbo/Consejo Nacional
para la Cultura y las Artes, 1991 (Coleccién Los Noventa/56).

Trueba Lara, José Luis, Historia de la sexualidad en México, México, Gri-
jalbo, 2008.

Villa-Flores, Javier, «El arte de hablar por el pecho: adivinacién, ventrilo-
quismo y esclavitud entre mujeres africanas en Nueva Espafia durante
el siglo XVII», en Rafael Castafieda Garcia y Juan Carlos Ruiz Guada-
lajara (coordinadores), Africanos y afrodescendientes en la América Hispd-
nica Septentrional. Espacios de convivencia, sociabilidad y conﬂicto, I, San
Luis Potosi, El Colegio de San Luis, 2020, pp. 247- 269 (Coleccién
Investigaciones).

Viqueira Alban, Juan Pedro, ;Relajados o reprimidos? Diversiones pibli-
cas y vida social en la ciudad de México durante el siglo de las luces,
México, Fondo de Cultura Econémica, 1987 (Seccién de Obras de
Historia).

Velizquez Gutiérrez, Maria Elisa, Mujeres de origen africano en la capital
novohispana, siglos XVII y XVIII, México, Instituto Nacional de Antro-
pologia e Historia/ Universidad Nacional Auténoma de México, 2006.

Vizuete Mendoza, Carlos, «Eclesiisticos y vida cotidiana en la Castilla del
Siglo de Oro», en Visiones y Creencias 1V. Anuario Conmemorativo del
V' Centenario de la llegada de Espaiia a América, México, Universidad
Auténoma Metropolitana, 1992, pp. 85-113.

Wobeser, Gisela von, Cielo, infierno y purgatorio durante el virreinato de la
Nueva Espaiia, México, Universidad Nacional Auténoma de México,
2015.

David Chartuni, Lilian, «Ensayo sobre el donjuanismo», citado por Wi-
lliam Alfaro, en hetps://williamalfaro.cumblr.com/post/114200723588/
el-donjuanismo-criollo-pipil, consulta: 15 de julio de 2016.

Larocca, Félix, «El burlador de Sevilla, estudio psicoldgico» en hetp://www.

110

monografias.com/trabajos56/psicologia-burlador/psicologia burlador.

shtml, consulta: 30 de agosto de 2012.

111



Taberna ]h'ibraria
Editores

EL CUERPO DE FRANCISCA DE ROMERO
O TODOS LOS CUERPOS FEMENINOS
DE LA NUEVA ESPANA
BREVE TRATADO DE LOS AMORES UTILES:
UN CASO DE JUSTICIA ECLESIASTICA EN ZACATECAS
de José Arturo Burciaga Campos
se termind de imprimir
en el mes de noviembre de 2025,
en los talleres grificos de Signo Imagen.
Email: simagendigital @hotmail.com
200 ejemplares



