
 
 
 
 
 

UNIVERSIDAD AUTÓNOMA DE ZACATECAS 

“Francisco García Salinas” 
 

Unidad Académica de Docencia Superior 

 
Maestría en Investigaciones 

Humanísticas y Educativas 

El tiempo y la historia, una reflexión 

a partir de Agustín de Hipona 

TESIS 

Que para obtener el grado de: 

Maestro en Investigaciones Humanísticas y Educativas 
 

Presenta: 

Saúl Escobedo Hernández 
 

Director de tesis: 

Dr. Guillermo Nelson Guzmán Robledo 

Coasesor: 

Dr. Leobardo Villegas Mariscal 
 
 
 
 
 

Zacatecas, Zacatecas  



 

 

Agradecimientos 
 

 
A la Universidad Autónoma de Zacatecas y a la Unidad Académica de Docencia 

Superior, en especial a la Maestría en Investigaciones Humanísticas y 

Educativas. 

 

A Conacyt por la beca otorgada para la realización de los estudios, así como a 

las instancias que apoyaron para el trámite y formalización de la misma. 

A la Biblioteca Agustiniana de la Ciudad de Buenos Aires, en especial al Dr. 

Pablo Guzmán por su apoyo incondicional durante mi estancia en la misma 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

INDICE 

 

INTRODUCCIÓN 

I. CONTEXTO HISTÓRICO Y CULTURAL 

1.1 .Agustín, tan lejos y tan cerca 

1.2 Elementos de lectura para una interpretación de la obra de Agustín 

1.3 El caso singular de las Confesiones 

 

II. LA TRADICIÓN RELIGIOSA RESPETCO AL PROBLEMA DEL TIEMPO Y LA 

HISTORIA 

2.1 La escatología y la profecía en el judeocristianismo  

2.2 La interpretación neotestamentaria sobre la historia 

 

III. LA TRADICIÓN FILÓSOFICA EN TORNO AL PROBLEMA DEL TIEMPO 

3.1 El tiempo como imagen móvil de la eternidad en el “Timeo” de Platón 

3.2 La argumentación  sobre el problema del tiempo a partir de la física y metafísica 

aristotélica 

3.3 El análisis del tiempo y la eternidad  en las “Eneadas”  de Plotino 

 

IV. EL ANÁLISIS DEL TIEMPO Y LA HISTORIA EN CLAVE AGUSTINIANA 

 4.1De la cotidianidad al enigma, la pregunta por el tiempo 

4.2 Un intento de solución al carácter aporético del tiempo: la triple dimensión del 

presente 

4.3 La creación 

4.4 La Ciudad de Dios ¿Indicios de filosofía de la historia? 

CONCLUSIÓN 

BIBLIOGRAFÍA 

 



 

1 
 

 

Introducción 

En el presente trabajo se tratará de llevar a cabo una reflexión en torno al 

problema del tiempo desde la perspectiva agustiniana, es decir el tiempo como 

distensión del alma, como es expuesto en “Las Confesiones” y el tiempo como 

dotado de sentido como es presentado en “De Civitate Dei”. Los dos problemas 

que emergen de tal reflexión y que guardan relación entre sí son el análisis de la 

temporalidad y la gestación de una posible conciencia histórica. 

Cabe señalar que si bien es cierto que el vértice fundamental de la investigación 

serán dichas obras, ello no excluye la posibilidad de abordar otras obras de 

manera periférica, ya sean del obispo de Hipona o de otros filósofos que considero 

pertinentes en lo que al problema del tiempo  y la filosofía de la historia se refiere, 

y que se encuentran vinculados a la problemática planteada por el pensador  

africano. 

Es conveniente mencionar que al tratar el problema del tiempo se prestará 

atención de manera  exclusiva a lo que el pensamiento filosófico ha dicho sobre el 

tema, con ello se trata de precisar que dicho problema no es planteado desde el 

ámbito de las ciencias como la física, la cual desde su trinchera arroja datos 

interesantes, sin embargo la reflexión que se emprende a lo largo del trabajo se 

sitúa de manera primordial desde el plano de la metafísica y la ontología. 

Se puede decir se trata de un planteamiento con características 

fundamentalmente metafísicas, puesto que una de las principales preocupaciones 

será el tratar de indagar qué es lo que subyace a la noción de tiempo, por ello más 

que recurrir a lo que los científicos han dicho a lo largo de la historia, se otorga la 

voz a filósofos que desde su situación han planteado el problema del tiempo.  

De igual manera no se pretende llevar a cabo una historia de las reflexiones  sobre 

el tiempo que se han realizado desde la filosofía, sino únicamente mencionar a 

tres de los grandes filósofos que por su manera de abordarlo han antecedido al 

obispo de Hipona, es decir, Platón, Aristóteles y Plotino.  



 

2 
 

 Así podemos remontarnos hasta Platón quien dedica una parte de su 

pensamiento al problema del tiempo, planteado principalmente en el “Timeo”, o 

bien Aristóteles quien en el libro IV de la “Física”  intenta otorgar nitidez a la 

problemática que gira en torno a dicho problema, inclusive más que intento de 

solución es intento de clarificar los presupuestos del problema. Plotino por su parte 

lo aborda en las “Enéadas”. 

Los filósofos con antelación mencionados son solo algunos de los cuales han 

abordado dicho problema, pudiéramos pensar en autores como Kant, Husserl, 

Heidegger, siendo este último uno de los pensadores que más ha prestado 

antención al problema de la temporalidad en los últimos años, teniendo tras de sí 

el planteamiento agustiniano. Sin embargo únicamente se prestará especial 

atención a los tres primeramente señalados, puesto que son los que nos permiten 

de manera más o menos general comprender el escenario desde el cual San 

Agustín parte para abordar el problema del tiempo. 

Un aspecto importante a considerar es el hecho de que gran parte de las obras del 

obispo de Hipona son de índole teológico, motivo por el cual  aquellas obras que 

parecieran tener un carácter más filosófico se encuentran permeadas de contenido 

teológico, ello nos obliga a prestar un poco de atención a algunos de los 

conceptos propios de la teología, en este caso la cristiana, para poder tener una 

comprensión más cercana al pensamiento del autor de “Las Confesiones”.  

El contenido de este trabajo se encuentra fundamentalmente estructurado en 

cuatro partes: un acercamiento al contexto histórico y cultural en el cual crece el 

nativo de Tagaste, lo cual permite entender un poco la tradición intelectual que 

circunda a su alrededor y que le permite la construcción de su obra; en un 

segundo momento se lleva a cabo un breve análisis sobre la concepción del 

tiempo y la historia en la tradición cristiana, a partir del judeocristianismo y de la 

interpretación neotestamentaria, posteriormente se realiza un acercamiento a los 

textos donde principalmente Platón, Aristóteles y Plotino llevan a cabo su reflexión 

en torno al problema del tiempo, para finalmente podernos situar en la perspectiva 



 

3 
 

agustiniana y poder valorar la importancia de tal análisis, con las implicaciones 

que dicha visión representa. 

Teniendo en consideración que la noción del tiempo, es un concepto tan habitual 

en el ser humano, es conveniente analizar como este concepto es entendido 

desde el sentido común, lo cual justifica en un primer momento preguntarse 

acerca de la validez de las expresiones con las cuales la mayoría de nosotros nos 

referimos al fenómeno del tiempo, de lo cual Agustín da cuenta al inicio del libro XI 

de “Las Confesiones”. 

Como se mencionó con antelación, en lo que respecta al mundo griego se hará 

uso primordialmente de Platón y Aristóteles y Plotino. El tomar en consideración 

los planteamientos del Estagirita se debe a que se considera que la reflexión 

emprendida por él, se caracteriza por concederle un carácter aporético al tiempo, 

puesto que es él, quien reconoce que desde una perspectiva puramente física el 

tiempo sólo presenta una existencia que se acerca más al no ser que al ser. Por 

tanto la investigación acerca del tiempo sería en dado caso casi imposible, puesto 

que resulta complicado encontrar la esencia de lo que no existe plenamente. 

Algo que caracterizará de manera general a la cosmovisión griega será su lectura 

del tiempo como algo cíclico, donde es posible apreciar como el concepto del 

tiempo se encuentra en gran medida determinado por las observaciones de tipo 

astronómico, el cielo por tanto representa el modelo por excelencia del 

movimiento, es decir, el circular. Sin embargo es conveniente precisar que ello no 

implica que no existió entre los griegos únicamente esta manera de interpretar el 

tiempo. Cabe señalar que tiempo cíclico no es sinónimo aquí de repetición de 

singularidades. Agustín precisamente en su argumentación hará frente tanto  a las 

concepciones que consideran como sinónimos tiempo y movimiento, como las que 

consideran al tiempo como cíclico. 

En relación al planteamiento agustiniano se hará frente a diversas dificultades 

postuladas en su pensamiento, una de ellas es de carácter linguistico, ya que 

Agustín se percata de la existencia de la ausencia de coherencia entre la 



 

4 
 

comprensión del fenómeno temporal y las posibilidades del lenguaje para referirlo, 

dicha falta de coherencia se hace más latente cuando se realiza un análisis de las 

expresiones cotidianas referidas al tiempo. 

Así pues una de las primeras tareas que el pensador de Tagaste emprende es el 

tratar de encontrar un lenguaje adecuado para referirse al tiempo, para después 

pasar a tratar el problema de la experiencia existencial del tiempo, lo cual 

constituye el núcleo de la reflexión agustiniana.  

No es objeto del presente trabajo otorgar una definición del tiempo, sino ofrecer 

algunos elementos que permitan entender cómo ha sido entendido dicho concepto 

de manera central en el pensamiento de San Agustín y derivado de ello todo lo 

que la cultura cristiana ha construido sobre este cimiento. Existen desde luego 

otras formas de concebir el tiempo de manera diametralmente opuesta a la 

expuesta, sin embargo considerando que estamos insertos en una tradición de 

índole cristiano aún cuando se esté en total desacuerdo con dicha postura, es el 

motivo por el cual se presta especial atención a dicha concepción. 

La propuesta de  Agustín es una forma de entender la existencia del hombre que 

se encuentra configurada por fundamentos de sentido religioso, de acción moral y 

que considera a la historia con un sentido teleológico. Este fundamento se 

encuentra construido sobre la trascendencia de una revelación histórica, en este 

caso el Evangelio, aunado a ello el instrumental lógico y lingüístico propio de la 

razón griega. Los razonamientos agustinianos se convertirán en fuente constante 

de reflexiones que giran en torno a la temporalidad y la interioridad.  Así pues  

Agustín más que representar un individuo, representa un símbolo para la cultura 

occidental. 

Existen aseveraciones constantes que consideran que la visión agustiniana es una 

consideración del tiempo meramente psicologista o bien fenomenológica, sin 

embargo cómo se verá a lo largo del presente trabajo, se puede ver que el análisis 

de Agustín va más allá, puesto que el problema es planteado desde un plano 



 

5 
 

personal y cosmológico. Agustín considera la vida y la historia fundamentalmente 

como tensión, ello constituye el núcleo de la dialéctica tiempo humano-eternidad.  

Es por ello que en el presente trabajo se intenta plantear una lectura de la 

concepción agustiniana del tiempo que trasciende el plano psicologista, puesto 

que el razonamiento agustiniano tiene su origen de ser en la tríada; distentio, 

intentio y extensio, es decir un recorrido de la dispersión en lo múltiple de la 

exterioridad que intenta salvaguardar el sentido y la unidad de la vida a través de 

la interioridad, sin dejar nunca de lado la tensión del alma hacia lo alto. Tanto la 

vida personal como la historia misma es susceptible de considerarla bajo esta 

óptica, de lo contrario es vista  únicamente como una serie de sucesos sin unidad 

alguna. Memoria, atención y esperanza son por tanto el sustento de la reflexión 

agustiniana. 

Agustín marca una ruptura respecto a los planteamientos mecánicos del tiempo, 

ya no se trata de pensar al pasado, al presente y al futuro, como momentos 

homogéneos y sin vínculo alguno. Para el obispo de Hipona se trata de 

modalidades de representar al tiempo que guardan un estrecho vínculo; memoria, 

atención y esperanza constituyen una unidad, a través de la acción que ejercita el 

alma. El planteamiento de Agustín nos permite pensar en la posibilidad de una 

filosofía de la presencia o bien de la ausencia, pues es el espíritu quien espera, 

dispone y espera. Si no se atiene al triple presente nos decantamos por una 

filosofía de la ausencia, pues  los hechos están como no estando, se trata de un 

ya y un todavía que no, que al no encontrar punto de sustento desaparecen.  

 

 

 

 

 

 

 



 

6 
 

CONTEXTO HISTÓRICO Y CULTURAL 

 

 

Agustín, tan lejos y tan cerca 

La reflexión filosófica de Agustín, si bien es cierto en varios aspectos resulta 

original, ello no implica que no tenga un trasfondo histórico y cultural desde el cual 

parte. En gran medida su pensamiento es resultado de un diálogo tanto con el 

pasado como con el presente, no es resultado del azar, prueba de ello es el tipo 

de cuestiones que se plantea, como también el instrumental conceptual del que 

hace uso en la elaboración de sus respuestas. Lo cual, tampoco es sinónimo de 

un reduccionismo cultural y biográfico, por ello no es la intención en las siguientes 

líneas asumir tal postura, sino simplemente tomar en consideración el escenario 

desde el cual parte el obispo de Hipona. Pocos son los problemas filosóficos, o 

más aún tal vez inexistentes,  que  han sido tratados sin ningún contexto de fondo. 

 Agustín nació el 13 de noviembre así lo indica el mismo en el año 3541 y murió el 

28 de agosto de 430.2 En este lapso de tiempo se dan varias circunstancias que 

marcarán al pensador africano.  Durante la infancia, es testigo de la convulsión del 

poder romano, y en su madurez presenciará el desmoronamiento de las murallas 

de Roma. Como bien menciona Brown, Agustín no sólo vivió en una época de 

rápido y dramático cambio, sino que él mismo estará en constante cambio.3La 

reflexión agustiniana gira en torno a sí mismo y hacia los hechos históricos que 

están aconteciendo. 

El desmoronamiento del imperio romano es  de vital importancia en su reflexión, lo 

cual plasmará en una de sus obras maestras: “La Ciudad de Dios”. Como señala 

Marrou, es en dicha obra donde emergen dos temas fundamentales en el 

pensamiento filosófico agustiniano; por una parte, la caducidad de las 

                                                           
1
 De Beata Vita, XI, 1 

2
 Marrou, Henri Irenne , San Agustín y el Agustinismo, traducción de Lydia Martin de Hesse, Aguilar, Madrid, 

1960, p.7 
3
 Brown Peter, Agustín de Hipona, traducción Santiago Tovar y Ma. Rosa Tovar, Revista de Occidente, 

Madrid, 1970, p. 9 



 

7 
 

civilizaciones; y por otra, el destino sobrenatural de la humanidad.  Estos dos 

supuestos conforman lo que pudiera denominarse teología cristiana de la historia.4 

Respecto a su origen, nace en Tagaste, ciudad de Numidia, lo que actualmente 

ocupa el territorio de Argelia,5 dicho territorio era principalmente de carácter 

agrícola, por lo cual una de las pocas opciones para trascender para los 

habitantes era una educación de corte clásico.6 La religión de los númidas nunca 

se caracterizó por adorar a los dioses olímpicos griegos y romanos, se inclinó por 

la veneración de los dioses que moran en las montañas, incluso el cristianismo 

africano se caracterizaba por la búsqueda constante de experiencias estáticas en 

la embriaguez, el canto  y la danza, siendo los sueños una constante. 7 

Si bien es cierto, es africano de nacimiento, es romano en cuanto a su cultura, tan 

es así que tiene un dominio del latín culto, distante  del púnico africano. Agustín 

usa la palabra púnico para referirse a los dialectos nativos propios de los hombres 

del campo, más aún, la emplea para referirse a toda lengua del norte de África que 

no fuera el latín.8Él mismo se siente más cercano a Régulo o los Escipiones que a 

Cártago o Aníbal.9 La abogacía y la cátedra se vislumbran como dos opciones 

para el nativo de Tagaste, ante lo cual se decanta por la segunda, tal vez debido al 

lugar privilegiado que los africanos adjudicaban a tal labor.10 

En relación a su formación, es predominantemente literaria, los autores de los que 

se puede afirmar conoció con mayor profundidad son Virgilio, quien incluso le 

provocó derramar lágrimas11, Cicerón, quien lo encamina a la filosofía, y Varrón 

quien considera el más docto de los romanos y quien será de suma utilidad en La 

Ciudad de Dios. En cuanto a la filosofía sólo tiene un conocimiento indirecto, 

siendo Plotino el principal autor que marcará su pensamiento. 

                                                           
4
  Marrou, Henri Irenne, op.cit., p.11 

5
 Ibid., p.14 

6
 Cfr. Brown, Peter, op. cit., p.21 

7
 Cfr. Ibíd., p.37 

8
 Cfr. Confesiones, IX, 9, 19 

9
 De Civitate Dei, II, 29 

10
 Cfr. Peter Brown, op. cit., p. 24 

11
 Confesiones, I, 13, 21 



 

8 
 

La simpatía del doctor africano por los autores paganos, lo lleva incluso a expresar 

su deseo de que tales personajes fueran liberados del infierno, atendiendo ya sea 

al contenido de su doctrina en cercanía con el cristianismo o bien a un estilo de 

vida.12  

Es pertinente hacer énfasis que su formación no corresponde a la de un filósofo o 

a la de un hombre de ciencia, tal vez en ello radique precisamente la clave de la 

profundidad del pensamiento agustiniano. El obispo de Hipona no concibe a la 

filosofía como una especulación teórica pura, sino que se trata de una reflexión 

abocada siempre en torno a un problema existencial, los distintos momentos de su 

vida van marcando el sendero de la reflexión. A los filósofos griegos los conoce 

mediante la opinión de terceros. 

Agustín muestra una gran deficiencia sobre el conocimiento del griego, de tal 

manera que lo que conoció fue a través de versiones latinas, bien mediante 

traducciones o adaptaciones.13 Incluso muestra un desprecio hacia dicha lengua, 

calificándola como aburrida, mientras que la literatura latina le deleita14. El griego 

es calificado como frío y árido. El latín antes de aprenderlo en la escuela lo 

aprendió en la casa, no bajo las amenazas y castigos sino entre las caricias de las 

nodrizas y los juegos como él mismo señala.15 

Si bien el desconocimiento del griego puede ser interpretado como una 

deficiencia, también es posible pensarlo  como un condicionante de originalidad. El 

escaso conocimiento del griego que posee es debido a la enseñanza escolar, el 

cual era enseñado contra su voluntad. 16Es importante recordar que para el 

hombre literario, la retórica es esencial, mientras que para el filósofo la esencia del 

pensamiento debe situarse por encima de las vanidades de la dicción.17 En 

Agustín en cambio parecen converger literatura y filosofía. 

                                                           
12

 Epístola 164, 4 
13

  Marrou, Henri, op. cit, p.18 
14

 Confesiones, I, 13, 20 
15

 Ibíd.,  I, 16, 25 
16

 Ibíd, I, 4, 23 
17

  Marrou, Henri, op. cit, p.21 



 

9 
 

Su formación filosófica es más de carácter autodidacta, su interés por tal disciplina  

se da a través del contacto con El Hortensio de Cicerón, dicho texto más que la 

exposición de un sistema constituía una exhortación a la filosofía. Para una 

formación filosófica idónea tuviera que haberse trasladado a Atenas o bien a 

Alejandría, lo cual no sucedió. Sin embargo el obispo de Hipona se expresa en los 

siguientes términos respecto a la obra de Cicerón: 

“Mas, siguiendo el orden usado en la enseñanza de tales estudios, llegué a un 

libro de un cierto Cicerón, cuyo lenguaje casi todos admiran, aunque no así su 

fondo. Este libro contiene una exhortación suya a la filosofía, y se llama el 

Hortensio. Semejante libro cambió mis afectos y mudó hacia ti, Señor, mis 

súplicas e hizo que mis votos y deseos fueran otros. De repente apareció a mis 

ojos vil toda esperanza vana, y con increíble ardor de mi corazón suspiraba por la 

inmortalidad de la sabiduría, y comencé a levantarme para volver a ti.”18 

La filosofía como la entiende Agustín a partir del citado texto, adquiere un sentido 

incluso religioso, puesto que va más allá de una disciplina puramente intelectual. 

Se trata ante todo de una sabiduría que implica un conocimiento de sí mismo, lo 

cual conllevaba a darse cuenta del lugar que el hombre ocupa en el universo, y en 

el caso de Agustín dar cuenta de las relaciones que se construyen en torno a los 

demás, hacia sí y hacia Dios. Tal filosofía es alejamiento de cual vana pretensión. 

Al concebir de tal forma la filosofía, Agustín se declara ajeno a ser partidario de 

determinada secta filósofica, se dice buscador y amante de la sabiduría.19El 

conocimiento general que el obispo de Hipona tiene de la filosofía se debe 

principalmente a Cicerón.20 

En cuanto a la religión, el ambiente en el que crece es cristiano, aún cuando los 

paganos eran mayoría, quienes incluso consideran a los cristianos como 

                                                           
18

 Confesiones, III, 4, 7 
19

 Ibid, III, 4, 8 
20

 Cfr. Oroz, José, San Agustín, Cultura clásica y cristianismo, Universidad de Salamanca, Salamanca, 1988, p. 
52 



 

10 
 

estúpidos, apoyados por Juliano. 21Agustín desde nacimiento es cristiano así lo 

expresa él mismo: 

“Siendo todavía niño oí ya hablar de la vida eterna, que nos está prometida por la 

humildad de nuestro Señor Dios, que descendió hasta nuestra soberbia; y fui 

signado con el signo de la cruz, y se me dio a gustar su sal desde el mismo vientre 

de mi madre, que esperó siempre mucho en ti”.22 

Sin embargo, el cristianismo en el cual crece Agustín diverge en varios aspectos 

del cristianismo tal como lo conocemos hoy en la actualidad. Brown resume de 

manera acertada el clima religioso de la época de la siguiente manera: 

“El cristianismo del siglo IV le debió de ser presentado al joven Agustín como una 

forma de Sabiduría Verdadera. Cristo en la imaginación popular no era un 

salvador sufriente. No existen crucifijos en el siglo IV. En los sarcófagos de la 

época se le muestra siempre como un maestro enseñando su Sabiduría a un 

círculo de filósofos en ciernes. Para un hombre educado la esencia del 

cristianismo consistía precisamente en esto. Cristo, como Sabiduría de Dios, había 

establecido un monopolio de la sabiduría: la claridad de la revelación cristiana 

había vencido y reemplazado a las opiniones encontradas en los filósofos 

paganos.”23 

Dicha cita nos permite entender el contacto que en un primer momento establece 

Agustín con la Biblia, con la pretensión de encontrar sabiduría24. Tal primer 

acercamiento le genera decepción debido sobre todo al vulgarismo y la jerga 

utilizada en tal libro, lo cual le lleva a pensar que tal libro nada tiene que ver con la 

sabiduría referida por Cicerón. Se convierte en aborrecible incluso, debido a la 

presencia de historias denominadas por Agustín como inmorales sobre todo el 

Antiguo Testamento25. Este último dato resulta esclarecedor para entender el 

                                                           
21

 Cfr. Trapé, Agostino, San Agustín. El hombre, el pastor, el místico, Traducción Rafael Gallardo García, Ed. 
Porrúa, México, 1994 
22

 Confesiones, I, 11, 17 
23

 Brown, Peter, op. cit. p.50 
24

 Cfr. Confesiones, III, 5, 9 
25

 Cfr. Ibíd, 7, 12 



 

11 
 

vínculo que el doctor africano establece con el maniqueísmo, el cual coloca 

precisamente como uno de los puntos doctrinales fundamentales el rechazo al 

Dios del Antiguo Testamento. 

En tal escenario Agustín se decanta por el maniqueísmo, el cual se caracterizaba 

sobre todo por su carácter dualista, y por su concepción de la religión como 

sabiduría. Sin embargo es conveniente precisar que el conocimiento que Agustín 

tiene respecto a la figura histórica de Mani es limitado.26En los pasajes en los 

cuales el doctor africano se refiere a Mani es constante el calificativo de persa, lo 

cual permite entender la desvalorización que realiza de tal personaje, ya que como 

sabemos los persas son sinónimos de enemigos para el pueblo romano, de ahí la 

presentación de Mani como peligroso. Sin embargo, Agustín,  en un período de su 

vida fue atraído por la secta de los maniqueos, en un primer momento con una 

pretensión intelectual y posteriormente por representar ciertas ventajas de tipo 

material y social.  

Los maniqueos llegan a Cartago aproximadamente hacia el año 297,27Mani 

fundador de dicho movimiento, proviene de una secta baptista, la cual estaba 

compuesta por judíos cristianos, lo cual permite explicar la conexión de Mani con 

la cristiandad gnóstica.28La cosmogonía de los maniqueos se caracteriza por ser 

esencialmente dualista, puesto que el mal es una fuerza cósmica eterna, no es el 

resultado de una caída. En el universo tanto el bien como el mal están 

entremezclados29, tal idea quedará impregnada en Agustín, aún después de su 

conversión, ella hace eco en su explicación de las dos ciudades donde se 

encuentran en convivencia el bien y el mal. 

Uno de los principales factores que marcará la ruptura de Agustín con el 

maniqueísmo será la observación del mundo físico, puesto que los maniqueos no 

consideraban sus libros como receptáculos de mitos o simbolismo. El Hortensio de 

                                                           
26

   van Oort, Johanes Maniqueos, Traducción Franco Nervi, Lecturas sobre neoplatonismo, Agustín de 
Hipona y Dionisio Pseudo Areopagita, UBA, Buenos Aires, 2002, p.67 
27

  Brown, Peter,  op. cit.  p.53 
28

  van Oort, Johannes, op. cit.   p. 69 
29

  Brown, Peter, op. cit. p. 63 



 

12 
 

Cicerón, el cual lo encamina a la filosofía, también contenía alguna información 

sobre la naturaleza de los eclipses, la cual podría estar en contradicción con los 

maniqueos.30No es extraño que una secta admitiera en sus interior conocimientos 

tanto religioso como pseudocientifícos, basta con recordar el Renacimiento donde 

ciencia y pseudociencia se vinculan. La interpretación de los horóscopos 

constituye otro ejemplo que contribuye el alejamiento de Agustín de tal sistema 

doctrinario.31 

Sin embargo tal vez el principal factor de su alejamiento sea el hecho de que el 

maniqueísmo tenía un carácter estático, la no tensión del alma. Es decir el 

maniqueísmo consideraba que una vez despierta la persona llega a su estado 

verdadero y ya no es posible fracasar. Agustín como sabemos es un hombre en 

constante tensión, ello se ve incluso reflejado en su explicación que da acerca del 

tiempo. Brown resume de la siguiente manera tal situación: 

“Para un clásico, la sabiduría era el fruto de una prolongada disciplina intelectual y 

del desarrollo personal. Comparando con este ideal, se le hizo claro a Agustín, a 

medida que se fue haciendo mayor, que los maniqueos le presentaban meramente 

una gnosis en la forma más desnuda: habíase lanzado contra una revelación 

secreta, esóterica y exótica, que pretendía evadir las exigencias y emociones de la 

búsqueda de la verdad de un filósofo clásico”.32 

Es por ello que la Academia en su matiz escéptico le suscita interés, al ser la 

sabiduría una búsqueda prolongada, a diferencia del maniqueísmo que pretendía 

ser una sabiduría prefabricada. El escepticismo le permite dejar atrás las 

afirmaciones dogmáticas de los maniqueos. 

De la Biblia a los textos que presta especial importancia es a los escritos de San 

Pablo, de quien asegura se volcó con avidez a realizar su lectura. 33No hay que 

olvidar que los maniqueos del África constantemente referían al propagador del 

                                                           
30

 Cfr. De Civitate Dei, III, 15, 39 
31

 Cfr. Confesiones, IV, 3,5 
32

  Brown, Peter op. cit. p. 72 
33

 Confesiones, VII, 21, 27 



 

13 
 

cristianismo como el profeta por excelencia de Manes, a reservas de ciertos 

textos.34El primer acercamiento a la obra del converso será por tanto de manera 

fragmentaria. Posteriormente la cristología paulina será una huella indeleble en la 

obra del obispo de Hipona. 

La cita que de alguna manera podría resumir el recorrido intelectual del doctor 

africano es la siguiente: 

“Desde que en el año decimonono de mi edad leí en la escuela de retórica el libro 

de Cicerón llamado Hortensio, inflamóse mi alma con tanto ardor y deseo de la 

filosofía, que inmediatamente pensé en dedicarme a ella. Pero no faltaron nieblas 

que entorpecieron mi navegación, y durante largo tiempo vi hundirse en el océano 

los astros que me extraviaron. Porque cierto terror infantil me retraía de la misma 

investigación. Pero cuando fui creciendo salí de aquella niebla, y me persuadí que 

más vale creer a los que enseñan que a los que mandan; y caí en la secta de unos 

hombres que veneraban la luz física como la realidad suma y divina que debe 

adorarse. No les daba asentimiento, pero esperaba que tras aquellos velos y 

cortinas ocultaban grandes verdades para revelármelas a su tiempo. Después de 

examinarlos, los abandoné, y atravesado este trayecto del mar fluctuando en 

medio de las olas, entregué a los académicos el gobernalle de mi alma, indócil a 

todos los vientos. Luego vine a este país, y hallé el norte que me guiara. Porque 

conocí por los frecuentes sermones de nuestro sacerdote y por algunas 

conversaciones contigo que, cuando se pretende concebir a Dios, debe 

rechazarse toda imagen corporal. Y lo mismo digamos del alma, que es una de las 

realidades más cercanas a él. Más todavía me detenían, confieso, la atracción de 

la mujer y la ambición de los honores para que no me diera inmediatamente al 

estudio de la filosofía. Cuando se cumpliesen mis aspiraciones, entonces, 

finalmente, como lo habían logrado varones felicísimos, podría a velas 

desplegadas lanzarme en su seno y reposar allí.”35 

                                                           
34

 Ibíd.,  VII,21, 27 
35

 De Beata Vita, I, 4 



 

14 
 

El itinerario intelectual de Agustín se puede sintetizar en tres momentos 

importantes: el descubrimiento del protréptico ciceroniano, la doctrina maniquea, la 

filosofía de los libri platonicorum y la lectura de San Pablo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

15 
 

Elementos de lectura para la interpretación de  la obra agustiniana 

“Tantas son las obras por él dictadas y publicadas, tanto los sermones en la 

Iglesia, puestos por escrito y revisados, o dirigidos contra los herejes o con la 

intención de interpretar los libros canónicos para la edificación de los santos hijos 

de la iglesia, que muy apenas un estudioso alcanzaría a leerlos por entero y llegar 

a conocerlos”.36 

La afirmación de Posidio respecto a la prolífica obra agustiniana desde luego es 

acertada, mentiría quien afirmara lo contrario. La escritura de Agustín se va 

gestando acorde a las circunstanciaras vitales que le tocó vivir, lo cual aparece 

claro en su transitar  del maniqueísmo, pasando por su retiro en Casisiaco,  hasta 

el momento de ocupar la cátedra de obispo. La huella de cada una de tales etapas 

es notoria en cada uno de sus escritos, que van desde un cuño filosófico a uno 

mas acentuado de carácter teológico. 

La obra agustiniana es reflejo de toda una tradición cultural que le antecede y un 

cúmulo de sincretismos de diversa índole que permean el ambiente intelectual de 

la época. Es notorio en la obra de  Agustín la tradición grecolatina, como también 

el neoplatonismo, o sistemas religiosos como el maniqueísmo, este último una 

derivación del gnosticismo. Agustín  muestra una actitud ambivalente respecto a la 

cultura clásica, puesto que por una parte muestra una actitud de apertura, pero a 

la vez denuncia el peligro que pudieran representar ciertas doctrinas de los 

filósofos paganos, se constituye por tanto en un vínculo entre paganismo y 

cristianismo. Se da una subordinación de la cultura clásica a la vida cristiana. 37  

Etiquetar a la obra agustiniana como filosófica o teológica, entendiendo ambos 

conceptos de forma restrictiva, más aún como incompatibles, carece de sentido, 

pues no es posible separar de forma quirúrgica ambos elementos. En el mejor de 

los casos el calificativo que pudiera aplicarse al doctor africano, es de pensador 

cristiano, pues no es posible establecer con absoluta precisión donde se da la 

                                                           
36

 Posidio, Vida de San Agustín, 8,9 
37

 Oroz, José, op. cit., p. 13 



 

16 
 

escisión entre el Agustín filósofo y el teólogo. Frecuentemente en Agustín el 

detonante para abordar un problema filosófico es una inquietud de tipo religiosa, 

por citar un ejemplo, se puede pensar en la reflexión sobre el tiempo, relacionada 

con el problema de la creación. 

Aún cuando la obra del hiponense es vasta, sin embargo existen algunos aspectos 

que nos permiten tipificar en cierta manera el proceder agustiniano. Como 

sabemos una gran parte de sus obras tratan de responder a polémicas propias de 

su tiempo. Otro aspecto a considerar y que es de vital importancia es la 

interioridad, entendiendo por esto no solamente la preeminencia de los temas 

relacionados con el alma, sino la exigencia de hacer pasar cualquier tema por la 

instancia de la vida anímica.  

En los escritos de Agustín es posible detectar un procedimiento reiterado al 

momento de abordar los temas principales, el cual es descrito de manera oportuna 

por Magnavacca, quien señala al respecto: 

“Dicho procedimiento es claramente divisible en tres etapas: en primer lugar, 

comienza la búsqueda de respuestas en lo que es externo al alma; en segundo 

término, y al no encontrarlas allí, se vuelve hacia sí en un movimiento reflejo, 

ahondando en ella misma; por último, al hallar en lo más profundo de la propia 

alma la imagen de Dios, parte desde allí en busca de la realidad divina”38 

Por citar un ejemplo, en el tratamiento del problema del tiempo, dicho proceder 

aparece latente. Agustín parte del análisis en un primer momento del movimiento 

de los astros, es decir en aquello que es externo al alma para concluir que el 

tiempo no es algo meramente mecánico, sino una distensión del alma. En su 

planteamiento del tiempo aparece constantemente la dialéctica tiempo humano-

eternidad. 

Una vez que nos familiarizamos un tanto con la obra agustiniana, se puede ver 

que continuamente está estructurada en base a tríadas. Para el caso del problema 

                                                           
38

 Magnavacca, Silvia, Elementos fundamentales para una lectura actual de San Agustín, ETIAM Revisa 
Agustiniana de Pensamiento, Vol. I, Número I, Buenos Aires, 2006, p. 13 



 

17 
 

del tiempo como es plasmado en Las Confesiones, pensemos únicamente en una; 

es decir aquella conformada por la distentio, la intentio y la extensio. Siguiendo a 

Magnavacca podemos decir que la distensio consiste en la dispersión en lo 

múltiple de la exterioridad, mientras que la intentio refiere a una concentración en 

la unidad por el movimiento reflejo hacia la interioridad y finalmente la extensio, ha 

de ser entendida como la tensión del alma hacia lo alto.39 Tal tríada, hace su 

aparición nuevamente en los veintidós libros que conforman la ciudad de Dios. La 

distentio del politeísmo romano, la intentio en el examen en los supuestos de la 

concepción cristiana de la historia y por último la extensio en el plano de Dios 

como fin de la historia universal.  

Es importante tomar en consideración que al momento de acercarse a la lectura 

de la obra agustiniana no es posible dejar de lado su obra Retractaciones. Dicha 

obra constituye por así decirlo, sus últimas confesiones. Sin embargo es preciso 

tener cuidado respecto al título mismo, puesto que pudiera entenderse por tal título 

como una especie de desmentir  o bien desdecir, si apelamos al uso común que 

de la palabra retractación hacemos. 

 Las Retractaciones de Agustín deben ser entendidas acorde al origen mismo de 

la palabra, es decir, como tratar de nuevo, revisar y lo que resulta más 

esclarecedor, re-examinar.40 Tal obra constituye una de las principales claves de 

lectura del pensamiento del africano. No se trata de una obra donde Agustín en 

atención a su edad, se proponga revisar sus escritos con la intención de llevar a 

cabo una aprobación o desaprobación, y con ello una serie de correcciones. La 

obra obedece a otro fin, es decir, siendo los escritos del doctor africano 

numerosos, con ella intenta dar las directrices bajo las cuales han de ser leídas 

sus obras, así mismo lo explicita en el prólogo de tal obra.41 Agustín se lamenta en 

dicha obra de haberse dejado guiar de manera demasiado automática por 

                                                           
39

 Cfr. Magnavacca, SilviaS, El pasaje de XI, 29, 39 en la estructura de las Confesiones, en Teología y vida, Vol. 
XLIII, 2002, p.269-284 
40

  Trapé, Agostino, , op. cit., p. 225 
41

 Cfr. Retractaciones, prólogo, 3 



 

18 
 

principios filosóficos de tinte neoplatónico aplicados a la religión cristiana y de 

haber confiado demasiado en la voluntad individual. 

 Uno de los principales motivos que da origen al nacimiento de la obra con 

antelación citada, es desde luego la conciencia que Agustín tiene de la falibilidad 

humana y con ello de la necesidad de reexaminar. Se trata de una nueva 

confesión, esta vez no de su vida, sino de sus escritos, los cuales nos permiten 

entender la evolución del pensamiento de Agustín desde el plano filosófico hasta 

el teológico.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

19 
 

La singularidad de las Confesiones 

Las Confesiones no son un estudio sobre Dios, como lo es De Trinitate, ni es 

tampoco un estudio puramente bíblico como lo son sus obras exegéticas, ni  una 

apología del cristianismo a través de la interpetación  de la historia como lo es De 

Civitate Dei. Las Confesiones  son ante todo  la confesión de un hombre, sin 

embargo no es una confesión únicamente de los pecados. Como señala Trapé, 

son una doble confessio, es decir una confessio laudis y una confessio 

pecatorum.42 

De entrada parece ser una obra de carácter puramente  autobiográfico, si bien 

cierto calificativo es verídico en parte, sin embargo también puede llevarnos a 

engaño el considerar únicamente de esa manera  tal obra, pues trasciende dicho 

calificativo. Es la puesta en escena de la evolución del corazón de Agustín, donde 

lleva a cabo una revisión y una interpretación de su vida desde el pasado, el 

presente y el futuro bajo la lupa de la creación y la salvación. En los hechos que 

narra el doctor africano habría incluso que distinguir los hechos mismos y los 

juicios que sobre los hechos realiza, es decir hay un Agustín narrado y un Agustín 

narrante.43 

Las Confesiones, Agustín  las escribe a la edad de cuarenta y tres años, ya en el 

episcopado.44 Es llamativo el hecho de que tal obra no la redacte al final de sus 

días, lo cual parecería ser lógico, sin embargo,  la escribe pasados los cuarenta 

años. Se trata de una obra que se sitúa entre el nacimiento y la conversión, hecho 

que Agustín considera clave, puesto que ello es lo que da sentido a su existencia, 

de ahí que no se narre a sí mismo en su totalidad.  

Es difícil encontrar antes de Agustín, una obra con características similares a las 

Confesiones. En el cristianismo primitivo en las biografías existentes, la atención 

se centra en el martirio, por tanto, el pasado se torna trivial. Un ejemplo es el 

biógrafo de Cipriano, quien no duda en omitir cuarenta años de la vida del 

                                                           
42

 Cfr. Trapé, Agostino, op. cit., p. 209 
43

 Cfr. Ibíd. p. 211 
44

 Cfr.  Brown, Peter, op. cit. p. 210 



 

20 
 

africano, centrándose únicamente en el martirio.45 De igual manera  en la 

antigüedad grecolatina resulta complicado encontrar una obra similar a las 

Confesiones, pues lo que prevalece son descripciones de la exterioridad. Por citar 

un ejemplo pensemos en las Vidas Paralelas de Plutarco, donde los personajes 

son presentados a lo largo de la obra atendiendo a lo que muestran ser en actos 

públicos y por ende lo que es visible.46 Pudiéramos pensar de igual manera en las 

biografías medievales donde la atención se centra en la descripción de los héroes 

atendiendo a ciertas cualidades esenciales o ideales, a tal grado que su infancia 

es presentada como presagio de un futuro. 

Como bien señala Malina: 

“Las biografías antiguas son descripciones de personas que encarnan roles 

estereotipados que, juntos, configuran una especie de status típico, ya prominente, 

ya desviado; en ellas se presta atención a los periodos de evolución básicamente 

fisiológica. Lo distintivo de la vida de una persona no es su desarrollo psicológico o 

personal, sino los acontecimientos que ha tenido que afrontar”47 

 En Las Confesiones ya no será el martirio el tema central, ni únicamente los actos 

exteriores, sino que lo serán la reflexión sobre la temporalidad, la búsqueda de la 

verdad y la interioridad.  No pretenden ser una mera recopilación de hechos, sino 

la comunicación de una vida interior, tan es así que los sucesos que narra parecen 

seguir una cierta lógica, pues no narra todos los acontecimientos de su vida. Los 

hechos selectos son un intento de  reflexión sobre la propia existencia, se trata de 

unir lo fragmentario de la temporalidad en una unidad de sentido. Como señala 

Brown más que aparecer paisajes naturales en torno al pensador africano, prima 

sobre todo los rostros vivos, denuncias de la vida interior.48 

                                                           
45

 Cfr. Brown, Peter, op.cit  p. 207 
46

 Cfr. Ann Hartlle, El sujeto moderno en las Confesiones de Rousseau, Una respuesta a San Agustín, 
traducción Tomás Segovia, FCE, México, 1989 
47

 Bruce J. Malina, El mundo social de Jesús y los evangelios, traducción de José Manuel Lozano, Sal Terrae, 
Bilbao, 2002, p. 64 
48

 Cfr. Brown, Peter, op. cit,  p.40 



 

21 
 

Agustín lo que pretende en “Las Confesiones” fundamentalmente es revelarnos su 

interior, es decir aquello que no es visible. Los hechos que se narran no obedecen 

únicamente a la acción del sujeto, sino que el obispo de Hipona, considera que es 

Dios quien obra a través del hombre, de tal manera que no pueden ser 

interpretadas como un retrato del pensador de Tagaste, sino principalmente como 

la acción de la providencia en el mundo. Es por ello que la distensión del alma es 

entendida como una experiencia de sufrimiento, en la medida que se ve frustrada 

la unidad respecto al creador. Es imposible pensar que Agustín intenta agotar de 

manera cronológica los acontecimientos de su vida. 

Las Confesiones de tal manera no son un mero relato autobiográfico,  Agustín no 

tiene como pretensión comunicarnos la totalidad de su vida, sino un itinerario de 

interioridad, donde el obispo de Hipona emprende una tarea de conocimiento de sí 

mismo que transita desde su situación pasada, pasando por una reflexión de su 

condición actual proyectado hacia el futuro. En tal labor podemos percatarnos de 

la importancia de la temporalidad para el pensador de Tagaste. Los incidentes son 

puestos en conexión con conceptos filosóficos, pues narra la tragedia del hombre 

desintegrado por el paso del tiempo. 

Respecto a la forma de leer las “Confesiones”, el mismo Agustín indica la pauta a 

seguir, mencionando como punto de partida para su lectura  sus Retractaciones, 

donde aclara que los diez primeros libros hablan sobre él mismo y los restantes 

tocan temas bíblicos,49a pesar de dicha aclaración podemos percatarnos de que 

dicha división va más lejos del cometido principal, puesto que a lo largo de la obra, 

saltan de inmediato problemas filosóficos, dos de ellos que al presente trabajo 

atañen: la memoria y el tiempo.  

La estructura de las Confesiones se encuentra sustentada básicamente por tres 

pilares: los libros del I al IX narran acontecimientos de la vida pasada del santo,  el 

libro X plantea la pregunta fundamental, ¿Quién soy yo?, los libros del XI al XIII es 

el análisis del Génesis. 50Estos últimos libros aunque parten de un comentario 

                                                           
49

 Retractaciones 2,6,1 
50

 Agustín Corti, Introducción, Agustín de Hipona ¿Qué es el tiempo?, Trotta, Madrid, 2011, p.13 



 

22 
 

escriturario, no se limitan a ello, puesto que de manera sustancial aborda el tema 

del tiempo desde la perspectiva de la temporalidad y lo eterno. 

No se puede hablar de una escisión entre los diez primeros libros y los últimos 

tres, puesto que en su reflexión en torno al libro del Génesis aparece en escena la 

pregunta por la interioridad. El libro X inicia con la pregunta ¿Quién soy yo?, 

Agustín considera que tal interrogante escapa a la capacidad humana, lo cual 

explica la conexión con el libro XI, puesto que tal libro tiene como objeto primordial 

explicar el vínculo que existe entre la eternidad y el hombre.51 

Pareciera ser extraño el hecho de que una obra que da indicios de ser una 

alabanza a Dios, contenga el análisis de un problema filosófico como lo es el 

tiempo. El pensador africano apertura sus Confesiones de la siguiente manera: 

“Grande eres, Señor y laudable sobremanera; grande tu poder, y tu sabiduría no 

tiene número”.52 Tal invocación es claro indicio de la lectura de los neoplatónicos, 

pues la actitud orante es característica de tales filósofos, un pasaje de las 

Enéadas resulta esclarecedor cuando Plotino realiza una invocación a Dios, antes 

de llevar a cabo la indagación filósofica.53Se cree que la formación externa de las 

palabras de una oración contiene un significado, el cual en la contemplación 

interior sin palabras se le haría claro al espíritu.54 

El iniciar con una plegaria se debe a que Agustín concibe a la investigación 

filosófica como una especie de iluminación, que se lleva a cabo a través de la 

conciencia humana, en tal entorno, la oración es entendida como sinónimo de 

investigación especulativa. No es casual que una de sus primeras obras, los 

Soliloquia inicien con una plegaria y De Trinitate culmine de igual manera.  

Ahora bien, es el libro XI donde de manera primordial se aborda el problema del 

tiempo, ello se puede denotar desde la estructura del mismo. Se pueden ubicar 

cuatro partes principalmente: un proemio donde se presenta el vínculo entre lo 

                                                           
51

 Agustín Corti, op. cit. , p.12 
52

 Confesiones I, 1, 1 
53

 Cfr. Enéadas V, 1, 6 
54

 Cfr. Confesiones, XI, 27, 34 



 

23 
 

temporal y lo eterno, una introducción la cual comprende un análisis de la 

condición de lo creado, de ahí se desprende la siguiente parte que tiene como 

objeto el formularse la pregunta por el tiempo desde el sentido común y el empleo 

del lenguaje, continúa con el examen de la posibilidad de medir el tiempo, para 

ello recurre a la crítica que concibe al tiempo como movimiento de los cuerpos 

celestes, para finalmente culminar con una reflexión sobre la relación de la 

eternidad con la finitud humana.55  

El contraste entre la eternidad de Dios y la condición temporal del hombre, es el 

hilo conductor de todo el libro XI, Agustín se pregunta: 

“¿Acaso ignora, Señor, siendo tuya la eternidad, lo que te digo? ¿O quizá 

consideras propio del tiempo lo que sucede en el tiempo?  ¿Por qué te ordeno 

todos estos hechos en una naracción?”56 

Tal pregunta podemos situarla desde el plano de la omniscencia de Dios, siendo 

así no tiene como intención Agustín el entablar un diálogo con Dios, puesto que 

conoce todo debido al atributo con antelación mencionado, resulta vano construir 

una narración encaminada hacia Dios, el fin que pretende el obispo de Hipona es 

el invitar a sus semejantes a reconocer la finitud del hombre respecto a Dios. 

La vida del hombre se encuentra marcada por una fractura, por ello que sea el 

alma la que permita representar el tiempo aunque de manera velada, puesto que 

el hombre no tiene en sí la totalidad, cosa que acontece únicamente en la 

eternidad. La temporalidad es lo que permite en el caso agustiniano el examen de 

sí mismo, el cual permite tomar conciencia de lo que se es, y con ello de la 

relación entre Dios y el hombre, como bien señala Magnavacca: 

“Para Agustín, la confessio implica, por contraposición dialéctica, un reconocer la 

propia condición ante un Dios concebido, sobre todo, como Padre misericordioso y 

atento al itinerario de cada hijo. Así, pensarse es, sobre todo, juzgarse según el 

telón de fondo de un proyecto unitario y radical, medir el grado de proximidad que 

                                                           
55

 Cfr. Agustín Corti, op. cit., p.12 
56

 Confesiones XI, I 



 

24 
 

respecto de él se tiene. Esto es lo que aleja abismalmente las Confesiones 

agustinianas de diario íntimo de los modernos, ya que ellas no constituyen una 

mera transcripción de los movimientos del alma, sino el rastreo de un hilo 

conductor que los vincula. Justamente, cuando dicha unidad se quebranta tiene 

lugar la distensio animi.”57 

La interioridad agustiniana se aleja de la noción de individualidad de la Grecia 

antigua, ya que como señala Vernant, para el griego la individualidad se configura 

fundamentalmente a partir del otro, es decir se sustenta en la opinión pública, con 

la idea de la gloria imperecedera.58 En cambio para Agustín la interioridad se 

fundamenta en torno al tiempo vivido, en un continuo examen de sí y de los actos 

propios. Así lo precisa en las Confesiones: 

“ Los hombres por lo común, se admiran de ver la altura de los montes, las 

grandes olas del mar, las anchurosas corrientes de los ríos, la latitud inmensa del 

océano, el curso de los astros; y se olvidan de lo mucho que tienen que admirar en 

sí mismos.”59 

Ahora bien, es el libro XI donde de manera primordial se aborda el problema del 

tiempo, ello se puede denotar desde la estructura del mismo. Se pueden ubicar 

cuatro partes principalmente: un proemio donde se presenta el vínculo entre lo 

temporal y lo eterno, una introducción la cual comprende un análisis de la 

condición de lo creado, de ahí se desprende la siguiente parte que tiene como 

objeto el formularse la pregunta por el tiempo desde el sentido común y el empleo 

del lenguaje, continúa con el examen de la posibilidad de medir el tiempo, para 

ello recurre a la crítica que concibe al tiempo como movimiento de los cuerpos 

celestes, para finalmente culminar con una reflexión sobre la relación de la 

eternidad con la finitud humana.60  

                                                           
57

 Silvia Magnavacca, Elementos fundamentales para una lectura actual de San Agustín, ETIAM, Revista 
Agustiniana de Pensamiento, Volumen I, Año, 2006, p. 18 
58

 Cfr. Jean Pierre Vernant, El individuo, la muerte y el amor en la antigua Grecia. Traducción Javier Palacio, 
Paidós, Barcelona, 2001, p. 58 
59

 Confesiones X, 8, 15 
60

 Cfr. Agustín Corti, op.cit. p.12 



 

25 
 

El contraste entre la eternidad de Dios y la condición temporal del hombre, es el 

hilo conductor de todo el libro XI, Agustín se pregunta: 

“¿Acaso ignora, Señor, siendo tuya la eternidad, lo que te digo? ¿O quizá 

consideras propio del tiempo lo que sucede en el tiempo?  ¿Por qué te ordeno 

todos estos hechos en una naracción?”61 

Tal pregunta podemos situarla desde el plano de la omniscencia de Dios, siendo 

así no tiene como intención Agustín el entablar un diálogo con Dios, puesto que 

conoce todo debido al atributo con antelación mencionado, resulta vano construir 

una narración encaminada hacia Dios, el fin que pretende el obispo de Hipona es 

el invitar a sus semejantes a reconocer la finitud del hombre respecto a Dios. 

La vida del hombre se encuentra marcada por una fractura, por ello que sea el 

alma la que permita representar el tiempo aunque de manera velada, puesto que 

el hombre no tiene en sí la totalidad, cosa que acontece únicamente en la 

eternidad. La temporalidad es lo que permite en el caso agustiniano el examen de 

sí mismo, el cual permite tomar conciencia de lo que se es, y con ello de la 

relación entre Dios y el hombre, como bien señala Magnavacca: 

“Para Agustín, la confessio implica, por contraposición dialéctica, un reconocer la 

propia condición ante un Dios concebido, sobre todo, como Padre misericordioso y 

atento al itinerario de cada hijo. Así, pensarse es, sobre todo, juzgarse según el 

telón de fondo de un proyecto unitario y radical, medir el grado de proximidad que 

respecto de él se tiene. Esto es lo que aleja abismalmente las Confesiones 

agustinianas de diario íntimo de los modernos, ya que ellas no constituyen una 

mera transcripción de los movimientos del alma, sino el rastreo de un hilo 

conductor que los vincula. Justamente, cuando dicha unidad se quebranta tiene 

lugar la distensio animi.”62 

Las Confesiones no son de ninguna manera un cúmulo de recuerdos, sino que 

son una reflexión en torno al tiempo entendido desde su triple dimensión. El 

                                                           
61

 Confesiones XI, I 
62

 Silvia Magnavacca, op. cit. p. 18 



 

26 
 

pasado es traído al presente, para proyectarse al futuro. La idea de tensión es una 

constante en el meditar de Agustín, se trata de la dialéctica entre lo que se era y lo 

que se es. El pasado adquiere un carácter de presente, puesto que se torna 

cercano en tanto las emociones, sentimientos e ideas siguen latiendo. 

 Las Confesiones de Agustín no pueden ser reducidas a pura cronología, pues se 

trataría de una aparición y desaparición de hechos, por el contrario se trata de 

vincular las tres modalidades del tiempo, a través de un futuro que cobra su razón 

de ser a partir del pasado. Citando a Lyotard se puede decir lo siguiente: 

“Es pues la conversión –puesto que da la capacidad de leer los signos en las 

obras, leer un poco de la escritura divina en la escritura de bios- la que autoriza la 

confesión como un viaje hacia delante pero por atrás. La intriga narrativa que 

anuda los tiempos en sí nulos se monta a partir de un punto del tiempo que no 

está en el tiempo, de un punto donde el tiempo despliega su triple nulidad, jamás 

aniquilada.”63 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
63

 Jean Francois Lyotard, La Confesión de Agustín, traducción de María Gabriela Mizraje y Beatriz Castillo, 
Losada, Buenos Aires, 2002, p. 107 
 
 



 

27 
 

La tradición religiosa respecto al problema del tiempo y la historia 

La escatología y la profecía en el judaísmo 

La principal fuente para indagar un poco en el pensamiento judío y cristiano, lo es 

la Biblia. En lo siguiente solamente se harán algunas referencias a lo que se ha 

denominado Antiguo Testamento .Con la traducción de los setenta experimentará 

un cambio radical el pensamiento bíblico, contribuyendo a ello pensadores como 

Filón de Alejandría. Es importante no olvidar el contacto que tuvieron los griegos  

con Palestina, tanto la lengua, como la cultura y las instituciones griegas se 

propagaron por todas partes, no sólo en la diáspora, sino durante el gobierno de 

los Seléucidas.64 

De entrada es preciso señalar que las primeras lecturas de la Biblia no tienen una 

pretensión puramente filosófica, como bien señala Neher: 

“La filosofía exige que el conocimiento sea previamente definido en tanto que 

objeto, antes que el amor se una a él. Para el pensamiento bíblico, sin embargo el 

conocimiento se revela en el actor de amor, y el acto de amor ofrece 

instantáneamente el don de conocimiento. La andadura no-filosófica de la Biblia se 

concretiza aquí en la terminología: el mismo nombre de filosofía es impensable, 

porque disocia y yuxtapone dos nociones que el pensamiento bíblico no puede 

concebir más que en una irrompible simultaneidad.”65 

Atendiendo a tal aclaración resulta complejo hablar en un primer momento de 

filosofía bíblica de la historia, sin embargo posteriormente la reflexión filosófica a 

través de apologetas y filósofos permitirá tal lectura. Para el pensamiento bíblico 

tanto el universo físico como las abstracciones no representan demasiada 

importancia, puesto que lo que interesa es el hombre concreto, más que esencias, 

son existencias.  

                                                           
64

  Cfr. Mirce Eliade, Historia de las ideas y las creencias religiosas II. De Gautama al Cristianismo, traducción 
de Jesús Valiente Malla, Paidós Orientalia, Madrid, 2011, p. 304 
65

 André Néher, La filosofía hebrea y judía en la antigüedad, en Parain Brice, Historia de la filosofía, El 
pensamiento prefilosófico y oriental, Siglo XXI, México, 2005, p, 59 



 

28 
 

El tema de la creación bíblica constituye un punto de referencia respecto a la 

forma de concebir el tiempo y la historia en la tradición judeocristiana, de manera 

fundamental a través de las distintas lecturas realizadas del libro del Génesis. No 

es casual que Agustín se haya dado a la tarea de escribir un libro cuyo objeto 

principal fuese la interpretación de tal libro. 

En el relato de la creación es de suma importancia el vocablo bara, el cual intenta 

explicar la acción de Dios, dicho vocablo excluye la idea de un instrumento o 

colaboración en el acto creador, tratando de situar el énfasis en la novedad que 

significa lo inédito de lo creado. El vocablo con antelación referido no solamente 

comprende objetivos cósmicos sino también realizaciones de tipo salvífico. El 

verbo bara se encuentra ligado tanto a la idea de dar principio como a la de 

consumación.66 

El libro del Génes postula la idea de un tiempo, el cual da sentido a todo 

acontecimiento posterior67. La tarea del hombre de acuerdo a la lectura de tal libro 

no consiste en escapar del tiempo, sino en asumir el drama  histórico de las 

generaciones, pues solo en tal escenario es posible la acción humana. La historia 

para el hombre bíblico tiene un principio y un final, un principio marcado por el 

origen de un orden posterior al caos y un desarrollo que tiene como marco la 

alianza entre Dios y el hombre, con un final donde las acciones humanas 

encontrarán justificación. André Neher lo explica de la siguiente manera: 

“La función del mensajero divino es reparadora, debe restituir los eslabones 

perdidos y permitir una lectura continua y progresiva de la concatenación de las 

generaciones. Continuidad y progreso son las características del tiempo histórico, 

hecho posible por la interpretación bíblica de la creación.”68 

En lo que respecta al hombre en el relato de la creación es caracterizado por 

gozar de cierta autonomía, y con ello la capacidad de decidir su destino, tan es así 

                                                           
66

 Cfr. Juan Luis Ruiz de la Peña, Teología de la creación, Sal Terrae, Santander, 1986, p. 29 y 30 
67

 Cfr. André Neher, Concepto del tiempo y la historia en la cultura judía, en Las culturas y el tiempo, 
Sígueme, Salamanca, 1979, p. 170 
68

  Ibíd.  p. 176 



 

29 
 

que es posible un acto de rebelión, transgrediendo el orden inicial. En el momento 

en que el hombre se rebela, aparece en escena la responsabilidad, se acepta la 

expulsión del paraíso. El hombre es arrojado al mundo de la historia, es 

desterrado del mundo donde no existe el tiempo. Como bien señala Khaler: 

“La culpa del hombre está implícita en su libertad, ha establecido su libertad. La 

culpa existencial griega, se transforma en culpa representada voluntariamente, el 

problema cósmico ha pasado a ser problema moral. En consecuencia el hombre 

tiene una tarea concreta de expiación, tiene que cumplir con su parte en la 

realización del Reino de Dios en la Tierra. Pero semejante logro ordenado no es 

mera restauración, como pasaba con la recurrencia griega; el empeño del hombre 

se convierte en un acontecimiento nuevo y único. Se establece una meta para la 

humanidad, se crea el futuro como factor decisivo en el destino del hombre. La 

historia adquiere sentido y propósito”69 

La libertad que le es concedida al hombre, es lo que explica el carácter abierto y 

dramático de la historia. El hombre se encuentra en posibilidades de accionar aún 

en contra del orden previsto por Dios, ello hace posible que la historia tenga un 

carácter abierto. Se presentan dos alternativas; consentir con el plan divino y 

colaborar en la consecución de dicho plan, o bien obstaculizarlo. 

El tiempo se convierte en tiempo del hombre, puesto que es donde se revela el 

destino y sentido de naturaleza humana, Nehér lo resume de la siguiente manera: 

“La noción hebrea de creación planifica el Ser como un dato: si la nada cede al 

algo, el algo cederá al todo; el problema ya no es el del Ser, sino el del devenir. La 

vida no es la ilustración de la victoria sobre la nada: es su continuación. La historia 

no testimonia el choque del tiempo y el espacio: es su prolongación. En un 

principio, el tiempo se puso en movimiento, y desde entonces la historia avanza 

irreverisble”.70 

                                                           
69

 EricK Khaler. ¿Qué es la historia?, FCE, México, 1977, p. 45 
70

 André Néher, La filosofía hebrea y judía en la antigüedad, en Parain Brice, Historia de la filosofía, El 
pensamiento prefilosófico y oriental, Siglo XXI, México, 2005, p.63 



 

30 
 

Respecto al fin de la historia en un primer momento no existe una claridad de 

cómo sería éste. Un texto de suma importancia son los capítulos del 40 al 55 del 

libro de Isaías, el cual fue redactado en los últimos años del exilio en Babilonia, su 

importancia radica en que es el primer profeta que elabora una escatología, la cual 

incluso contempla a otras naciones, teniendo como centro Jerusalén, gestándose 

de esta forma la idea de un destino universal.71  

Los hechos catastróficos eran interpretados como sinónimo de la cercanía de la 

salvación, el sufrimiento desde tal lectura tiene sentido, las visiones apocalípticas   

fungen como medio defensor contra la historia. Sin embargo como había 

acontecido en varias ocasiones, el retraso de la transfiguración universal predicha 

empieza a ocasionar modificaciones en el concepto de salvación. 

Es así, que,  alrededor del siglo II a.c. surge en el judaísmo la idea de un juicio de 

los muertos, donde hay una recompensa para los justos y un castigo para los 

malos.72 Se trasforman las antiguas escatologías que no suponían una 

transformación radical del hombre mediante una nueva existencia. Esta idea 

origina la gestación de una concepción que supone una especie de supervivencia 

y resurrección, un ejemplo de ello, es la visión del profeta Ezequiel, donde Dios 

muestra cómo devolverá la vida a las osamentas.73 

La idea de un horizonte más allá de la muerte, será explotada por el cristianismo, 

ya que para el judaísmo arcaico la promesa mesiánica no era necesariamente la 

llegada de un hombre, mucho menos, la encarnación del mismos Dios, podría 

entenderse la promesa como un reino terrenal. El reino de Dios, el cristianismo lo 

concebirá como perteneciente a otro mundo, lo cual, tiene grandes implicaciones 

en la forma de concebir la historia, ya que lejos de ser un fin es la plenitud, al ser 

el encuentro con Dios mismo.  

                                                           
71

 Cfr. Mirce Eliade, op. cit, p. 294 
72

 J. C. Carriére, J. Delumeau, et atl. El fin de los tiempos, Traducción Jaime Zulaika, Anagrama, Barcelona, 
1999, p.71 
73

 Ezequiel, 37, 1-14 



 

31 
 

San Agustín a partir de tal lectura cristiana concebirá al tiempo como el escenario 

de la inseguridad, mientras no se llegue el momento final habrá posibilidad para el 

cambio, pero una vez llegado el fin del tiempo, tal posibilidad desaparece, puesto 

que el tiempo es sustituido por la eternidad. La vida del hombre es entendida 

como un viaje que supone una serie de pruebas y dificultades, y lo que es más 

trascendental, es que tal viaje solamente se emprende una sola vez. La idea judía 

de la Alianza ha sido sustituida por la noción de Salvación. 

Las principales características siguiendo a Ferrater Mora en una visión de la 

historia serían las siguientes: universalidad, sistematicidad e irreversibilidad. De 

igual manera no basta la perspectiva de la totalidad, puesto que también es 

necesario el reconocimiento de algún sentido de la historia, el cual busca ser 

esclarecido por la interpretación que de la misma se haga.74 

En el caso del pueblo hebreo se encuentra latente una idea de la historia, ya que 

ésta es interpretada acorde a un designio divino y no únicamente en relación a 

una serie de hechos naturales predeterminados por una serie de leyes, ya sean 

físicas o biológicas. Pudiera pensarse que los hebreos no cumplían con el 

requisito de universalidad, al girar el drama en torno a su comunidad, y por lo tanto 

se trataría de una historia de tinte localista. Sin embargo ello no es así.75 

A diferencia de los griegos para quienes lo verdaderamente importante es el 

Estado, donde el individuo queda supeditado al mismo, los demás pueblos quedan 

situados en un plano sin mucha significación. Para los hebreos los demás pueblos 

revisten una importancia fundamental, ya que forman parte del plan divino, y es 

que es necesario dar una explicación de su presencia, ya sea que sean 

considerados como obstáculo o bien como un medio para la realización del plan 

divino.76 La mayoría de las veces los otros pueblos son descritos con calificativos 

negativos, simplemente pensemos en la gran cantidad de citas bíblicas existentes 

al respecto donde son calificados dichos pueblos como traidores o lo que es peor 

                                                           
74

 Cfr. José Ferrater Mora, Cuatro visiones de la historia universal, Alianza, Madrid, 1996, p.17 
75

 Ibíd., p.17 
76

 Cfr. Ibíd, p.16 



 

32 
 

aún como agente contaminante. La imagen bíblica del Dios celoso, entra en 

perfecta armonía con esta visión. 

Las constantes referencias a las prácticas memorísticas de los judíos pareciera 

indicar una predilección por el pasado, sin embargo ello no es así, ya que el futuro 

es una modalidad del tiempo importante para el judío, así lo expresa Marramao: 

“El hecho de que la Tora prohibiera a los judíos investigar  el futuro, y en cambio 

los instruyese en la memoria, no significa que el futuro para éstos fuera un tiempo 

homogéneo y vacío. Es muy al contrario, hacía que concibieran al futuro como un 

tiempo en el cual cada segundo era la pequeña puerta por donde podía entrar el 

Mesías”77 

La libertad se encuentra fuertemente vinculada a la idea del futuro, puesto que con 

ella se da paso a una concepción del tiempo caracterizado por la posibilidad y la 

indeterminación, de tal manera que el acontecer de los hechos se encuentra 

expuesto a imprevistos, por tanto lo propio de la historia es un estar a la 

expectativa, el considerar la vida como un riesgo. La figura del profeta cobra 

relevancia en la cultura israelita, pues es el único capaz de hablar del pasado 

distante como del futuro, a través de Dios, puesto que son modalidades de tiempo 

ajenas al conocimiento del hombre. 

Si bien, bajo un matiz secular, se puede apreciar como en la cultura 

contemporánea existe una cierta predilección por el futuro, podemos ver como la 

vida de las personas se encuentra sustentada en la consecución de ciertos logros 

más o menos distantes en el tiempo, ya sea la obtención de algún título 

académico o la obtención de algún estatus económico, sólo por mencionar 

algunos ejemplos. La predilección por el futuro parece obedecer a una 

decantación escatológica sobre la forma de interpretar el tiempo, el presente 

constituye por tanto un medio y no un fin. 

 

                                                           
77

 Giacomo Marramao, Minima Temporalia. (Tiempo, espacio, experiencia.) Traducción Helena Aguilá, 
Barcelona, 2009, p. 92 



 

33 
 

La interpretación neotestamentaria del tiempo 

El cristianismo en sus comienzos principalmente era entendido como una 

experiencia vivencial, no existe una gran preocupación por una formulación teórica 

del mismo. Las fuentes más antiguas son los evangelios sinópticos y las epístolas 

del apóstol Pablo, las cuales, ignoran en gran medida la vida histórica de Jesús y 

se limitan a concebir una especie de enseñanzas. La estructura conceptual del 

cristianismo que posteriormente se formará  se debe principalmente a los vínculos 

que estableció con la filosofía griega, en un primer momento, en un escenario de 

disputa y póstumamente en uno de asimilación. 

En el cristianismo de los primeros siglos se piensa la vida del hombre acorde con 

la tradición escatológica judía. Como señala Kahler:  

” Los discípulos de Jesús habían crecido en la tradición judía y en el clima 

apocalíptico; esperaban un Segundo Advenimiento de Cristo en el futuro muy 

cercano. Hasta los primeros autores cristianos creían que el imperio romano sería 

la monarquía cuarta y final antes del advenimiento del terrible Juicio Final, y hasta 

en extremada aprensión hasta rogaban por la preservación de Roma”.    78 

Así pues, los primeros cristianos demuestran una predilección por lo apocalíptico, 

están atentos a la segunda venida de Cristo, de tal manera que lo que realmente 

les interesa es el fin de la historia, no la historiografía. Sin embargo con el paso del 

tiempo se van percatando de la inexistencia de pruebas evidentes que permitan 

vislumbrar dicho acontecimiento. Ello obligó a que se pensara la Historia de 

manera más abierta, surge así la necesidad de darle un sentido al tiempo 

presente, pues la espera se empieza a tornar lejana. 

Emergen figuras como Pablo de Tarso, quien será el encargado de universalizar el 

cristianismo, personaje de suma importancia desde sus orígenes, puesto que es 

un judío de la Diáspora  que tuvo contacto con la cultura griega y a su vez 

proveniente de una familia distinguida en Roma, estudió en Jerusalén con rabinos 

importantes, y tuvo acceso a los libros en griego. Agustín de Hipona será uno de 

                                                           
78

 Erick Khaler, op. cit. p. 62 



 

34 
 

los principales pensadores que hará uso de la teología paulina a lo largo de su 

pensamiento, de manera especial en lo que concierne a la idea del hombre nuevo 

y la forma de entender la soteriología.  

La particularidad del así llamado apóstol de los gentiles es su interpretación del 

mensaje cristiano, puesto que se aleja de la exégesis judía, para acercarse a una 

idea de salvación cercana a los cultos de misterio que se habían proliferado en el 

oriente, no hay que olvidar que Pablo estuvo marcado en gran medida por la 

cultura helénica.  

El primer acercamiento que Agustín tiene a las obras de San Pablo es a través de 

la lectura fragmentaria de los maniqueos. Las primeras lecturas las realiza a la luz 

del platonismo, lo considera como el máximo exponente del ascenso espiritual, el 

denunciante de la decadencia exterior.79Posteriormente lo verá como el símbolo 

de la tensión entre el espíritu y la carne, la cual concluye con la muerte. 

En Pablo se presenta la figura del hombre viejo y el hombre nuevo, el primero 

debido a nuestra vida de pecado, el segundo se posibilita en cuanto interviene la 

gracia de Dios, de esta forma es explicada la naturaleza humana, la cual se 

caracteriza por ser el receptáculo de una afronta entre la materia y el alma. El 

primer hombre salió del polvo de la tierra, mientras el segundo procede del 

cielo.80Esta idea es característica del pensamiento del obispo de Hipona, puesto 

que es debido a ello que surge la temporalidad. 

El nexo que vincula a Pablo con Agustín, es la gestación de la idea de pecado, tal 

supuesto es el que permite concebir  la necesidad de una redención y a su vez la 

idea del redentor.81 La idea de pecado es vértice del pensamiento paulino y 

agustiniano, tal idea es la que permite explicar el carácter contingente de la 

existencia humana y la dificultad por poder comprender la eternidad, ya que 

debido a ello el hombre solo puede concebir su vida como fragmentos dispersos. 

                                                           
79

 Cfr. Peter Brown,  op. cit.  p. 196 
80

 Corintios, 15, 47-48 
81

 Cfr. Giacomo Marramao, op. cit.  p.13 



 

35 
 

Es conveniente recordar que para el mundo griego la idea de pecado es 

desconocida 

La concepción cristiana del tiempo, trastoca toda una serie de valores 

establecidos, así lo expresa Jesús: “¿Qué aprovechará al hombre ganar todo el 

mundo si pierde su alma?82o cuando afirma: “Yo soy el pan vivo bajado del cielo, 

quien coma de este pan vivirá eternamente”.83 La idea de historia que se vislumbra 

aquí, es aquella que se caracteriza por un cierto desprecio del acontecer cotidiano, 

tiene el carácter de universal en tanto la diversidad de lo humano se unifica en un 

único sujeto, Cristo. Dicha razón es lo que motiva al doctor africano a criticar a los 

filósofos que defienden el eterno retorno.84Los actos del hombre adquieren una 

nueva dimensión, puesto que la vida es entendida como un periodo de transición 

que a su vez representa una prueba, esta idea  Agustín la retoma en “La Ciudad 

De Dios”, cuando hable de la ciudad terrena como periodo de perfección. 

No hay que olvidar que el cristianismo es ante todo un acto de fe, no es un 

sistema filósofico, por tanto no puede existir filosofía alguna que explique el 

pecado original, el cual constituye la postura del hombre frente a la vida. Al no ser 

un sistema filosófico se requiere de una revelación, la cual da cuenta de las 

consecuencias que del pecado original derivan.  

Campelo señala al respecto lo siguiente: 

“Sobre el seguro de la fe, por donde sube desde lo temporal a lo eterno. Así 

entendida la historia, el cristiano toma para sí, el horizonte profano de la cultura y 

el cristiano de la salvación, para presentarlo en unidad, que arrastra consigo 

elementos teologales imprescindibles. Metafísica, cultura y cristianismo, asociados 

en el paso de la humanidad por el mundo a través del tiempo, dando explicación 

ordenada de la historia: interpretación acertada del cristianismo. No puede haber, 

por tanto, una filosofía de la historia, porque la filosofía no puede llegar a tanto; ni 

teología de la historia tan sólo, porque la teología la rebasa. Sí que hay 

                                                           
82

 Mateo, 16,26 
83

 Juan, 6,51 
84

 Cfr. Civitate Dei, XII, IV 



 

36 
 

interpretación cristiana de la historia, que se sirve de las dos-de la filosofía y de la 

teología-y de otras disciplinas para un mejor entender el suceder de los actos 

humanos a través del tiempo-pecado dentro del tiempo-salvación.”85 

Para el cristiano Cristo ha muerto una sólo vez para redimir a la humanidad, no 

volverá a morir más. De esta manera se rompe con la doctrina de los ciclos, se 

introduce la idea de un tiempo finito y a la vez irreversible. La heterogeneidad se 

presenta como algo característico del tiempo, se abre la posibilidad de concebirlo 

como algo siempre distinto. La caída de Adán es lo que da origen al comienzo de 

la sucesión y con ello la escisión del tiempo, por tanto la finitud, la irreversibilidad y 

la heterogeneidad son la clara denuncia de la imperfección. 

El hombre que cree en Cristo intenta ascender a Dios, de ahí que introduzca como 

vía alterna de lo temporal un orden intemporal de carácter metafísico. Se 

comienza a gestar de tal forma una dicotomía entre lo humano-temporal y lo 

humano-divino, es decir, el hombre se sitúa entre lo caduco y lo eterno. La idea 

griega de la inmortalidad del alma se trasforma para dar paso a la idea de 

resurrección.  

 El cristianismo hereda del  pueblo hebreo la conciencia de un destino universal, lo 

cual se puede percibir en los profetas y mesianismos presentes en esta cultura. Se 

da una ruptura con la concepción cíclica de la historia. La encarnación es sobre 

todo el acontecimiento que marca la pauta, con la encarnación es Dios quien 

interviene en la historia y no sólo desde fuera sino desde dentro, Dios se hace 

historia en cierta forma. La historia del hombre será una lucha entre las tinieblas y 

la luz. El hombre es la medida de la historia y con ello de la historia afirma 

Agustín.86 Ante un ciclo cósmico compuesto por una creación, una existencia y un 

retorno al caos, el pensamiento agustiniano contrapone un principio, un medio y 

un fin; es decir una creación, una redención y un juicio final. 

                                                           
85

 Moisés Ma. Campelo, Siguiendo a San Agustín: persona, historia, tiempo. Ed. Montecasino, Valladolid, 
1997, p.8 
86

 Cfr. De Civitates Dei, 4,3 



 

37 
 

La idea de la regeneración propia de los tiempos cíclicos se traslada al plano 

personal, ya no se trata de la regeneración del tiempo, sino de la persona. 

Para el cristianismo el hombre posee un valor infinito en tanto hombre, de tal 

suerte que en virtud de ello, todos los hombres son esencialmente libres. De tal 

manera que el hombre es responsable de sus actos, los cuales constituyen su vida 

de salvación o de condena, dicha vida personal se encuentra inserta en una 

historia universal. Es así que en “Las Confesiones”, Agustín intenta examinar la 

vida personal, para posteriormente en “De Civitate Dei” insertar la vida personal en 

el escenario de la universalidad. 

La constitución de la persona se construye en base a la referencia de lo divino, lo 

cual genera que la propia alma se encuentre marcada por la infinitud divina. La 

consecuencia que se deriva de ello es que a diferencia del pensamiento clásico, el 

sujeto agustiniano se forma teniendo como sustento la interioridad infinita, la cual, 

dicho sea de paso, escapa a la propia mirada, pues no se puede conocer con 

exactitud el móvil del accionar del hombre. 

Desde tal perspectiva el problema del tiempo se torna fundamental, pues solo a 

partir de la temporalidad es que se puede constituir la interioridad. Se da una 

confrontación con la noción política clásica, donde lo que prevalece es la 

espacialidad, ya sea  ésta, la de la polis, el ágora o el gimnasio. En cambio lo 

propio del sujeto agustiniano es su carácter temporal e interior.87 Existe la 

convicción de que la vida espiritual puede perfeccionarse en este mundo y de que 

la historia, desde tal óptica tiene sentido. 

Como bien menciona Mirce Eliade: 

“La historia es la duración temporal durante la que el hombre aprende a practicar 

su libertad y a santificarse;  en una palabra: a entrenarse a en su oficio de dios. 

Porque el objeto de la creación es llegar a una humanidad santificada, lo que 

                                                           
87

 Miguel Ángel Rossi, El pasaje del sujeto antiguo al sujeto medieval y sus implicaciones políticas: Aristóteles 
y Agustín de Hipona, en ETIAM, Revista Agustiniana de Pensamiento, Año 2011, Volumen VI, Número 6,  
Buenos Aires, 2011, p.51 



 

38 
 

explica la importancia de la temporalidad y de la historia, así como la función 

decisiva de la libertad humana; en efecto, el hombre no puede divinizarse en 

contra de su voluntad.88 

Para el cristianismo no se trata de una regresión a un estadio primigenio, sino de 

tornar la mirada hacia adelante, no es por tanto una doctrina del retorno, como lo 

puede ser la gnosis o el neoplatonismo, se trata de una teología de la creación 

que acepta la historia.  

Como bien señala Octavio Paz la relación que se da entre pasado, presente y 

futuro es distinta en cada civilización. Así tenemos que para las sociedades 

primitivas el modelo del presente y el futuro lo constituye el pasado. 89Dicho 

pasado no es aquel que entendemos como lo inmediatamente sucedido, sino que 

se trata de un pasado que se ubica más allá de todo pasado, es decir en el origen, 

lo cual implica que la vida social no es histórica sino ritual, no hay cabida al 

cambio. Para el cristiano en cambio la encarnación de Cristo, aconteció una sola 

vez y no volverá a repetirse, tal acontecimiento es el que marca un parte aguas en 

la historia, de tal manera que el tiempo perfecto no se sitúa en un antes, sino en 

un después. 

 

 

 

 

 

 

 

LA TRADICIÓN FILÓSOFICA EN TORNO AL PROBLEMA DEL TIEMPO 

                                                           
88

 Mircea Eliade, op. cit, p. 462 
89

 Cfr Octavio Paz, Los hijos del limo, Seix Barral, México, 1984, p. 27 



 

39 
 

 

EL TIEMPO COMO IMAGEN MÓVIL DE LA ETERNIDAD EN EL “TIMEO” DE 

PLATÓN 

Mucho se ha discutido y se sigue discutiendo sobre el objeto de la filosofía 

esbozada por Platón, quien en la Carta VII, menciona que sobre lo que realmente 

constituye el objeto de sus preocupaciones no escribió obra alguna, puesto que se 

tratar de un saber que no puede ser reducido a lo escrito, sino que se trata de un 

saber que tiene su origen en el alma.90 Sin embargo aquí no se tratará de discutir 

tal problemática, sino que se intentará situar la influencia platónica en el obispo de 

Hipona en lo que al problema del tiempo y la eternidad se refiere, teniendo como 

principal referente el Timeo, diálogo que cita Agustín a partir de la versión de 

Cicerón.91  

 Lo que conoce Agustín de Platón es principalmente a través de Cicerón. El obispo 

de Hipona tiene conocimiento de que Platón escribió diálogos, sin embargo es 

difícil precisar un conocimiento directo de tales diálogos. Entre las referencias, 

existe una sobre el Fedón, lo cual parece explicarse a través de las Disputationes 

de Cicerón, en dicho diálogo  se trata el problema la inmortalidad del alma.92 A 

diferencia de tal diálogo, del Timeo si realizó un estudio textual, el cual le permite 

incluso discutir con ciertos platónicos acerca de la correcta interpretación del 

mismo, dicha discusión gira en torno acerca de la distinción respecto a un  

comienzo temporal o causal.93 

Agustín construye un edificio teórico a partir de la filosofía platónica, entre los 

elementos esenciales podemos situar los siguientes: la primacía de Dios sobre 

todas las cosas en tanto dependen de él, por ende Dios es quien ha producido 

todas las cosas, la decantación de lo inteligible sobre lo sensible. Incluso Agustín 

                                                           
90

 Carta VII, 341 c 
91

 Cfr. Stephen Gersh, El legado medieval del platonismo antiguo, (Lecturas sobre neoplatonismo, Agustín de 
Hipona y Dionisio Pseudo Areopagita) Traducción Nadia Russano, Facultad de Filosofía y Letras de la 
Universidad de Buenos Aires, Argentina, 2018, p.7 
92

 De Civitate Dei I, 22 
93

 Ibid, 8, 4 



 

40 
 

visulmbra cierto acuerdo entre platonismo y cristianismo, situando como referencia 

fundamentalmente el inicio del texto del Génesis con el Timeo platónico.94 

Respecto a los filósofos que considera platónicos, cita principalmente a los 

siguientes: Espeusipo, Jenocrátes, Plotino, Jámblico y Porfirio.95 

 La presencia platónica en Agustín, Gersh la resume de la siguiente manera: 

“Al comienzo de la doxografía, Agustín observa  que, puesto que Platón seguía el 

hábito de disimular de su maestro, es difícil determinar su perspectiva filosófica a 

partir de los diálogos. Éste es quizás el motivo por el que De Civitate Dei, tiende a 

focalizarse en los platónicos más que en Platón. Sin embargo, Agustín también 

revela cierta incertidumbre al lidiar con los platónicos cuando aplica este nombre, 

a veces a los declarados seguidores de Platón y, otras veces, a cualquier 

pensador que sostenga tales tesis.”96 

 Platón escribió en forma de diálogos, y siguiendo a Hadot tal escritura pudiera 

obedecer a que se pretende transmitir no un saber ya elaborado, sino estimular al 

interlocutor para que a través de un esfuerzo personal, llegue al conocimiento por 

sí mismo, teniendo como destinatarios no sólo a los integrantes de la escuela, sino 

a todo aquel que se convierte en interlocutor al entrar en contacto con el diálogo.97 

En sus diálogos  Platón aborda  en diversas partes  el problema del tiempo, sin 

embargo donde de manera especial trata tal cuestión es en el Timeo, donde se 

encuentra plasmada la clásica definición del tiempo como imagen móvil de la 

eternidad.98 Tal texto en un primer momento da la impresión de ser el resultado de 

una investigación física, ya que se expone la formación del universo. La 

continuación del “Timeo” sería el diálogo “Critias”, el cual se encuentra incompleto 

según algunos estudiosos, el cual estaba destinado a contener una historia ideal 

                                                           
94

 Cfr. De Civitate Dei, 8,11 
95

 Cfr. Ibid,  8,12 
96

 Cfr. Stephen Gersh,  op. cit. p. 22 
97

 Pierre Hadot, ¿Qué es la filosofía antigua?, Traducción Eliane Cazenave Tapie Isoard, FCE, México, 1998, 
p.85 
98

 Cfr. Timeo 37 d 



 

41 
 

de la sociedad humana99, es por ello que se puede afirmar que la preocupación 

platónica es en cierta forma de tipo no solamente cosmológico, sino antropológico, 

la descripción del cosmos obedece a dicha intención. Juan Nuño comenta al 

respecto: 

“Desde el punto de vista de las preocupaciones antropológicas, el Timeo contiene 

más de lo que se podría suponer si tan sólo se reparase en su aspecto 

cosmológico; de hecho, la cosmogonía allí construida se expresa en no más de 

veinte páginas de las setenta y pico que forman la obra; la naturaleza humana es 

tratada en todo detalle, desde la génesis del alma hasta la fisiología, la anatomía y 

aun la patología del hombre. Tan prolija descripción está presidida por una idea 

central: existe una comunidad de origen y principio entre el hombre y la 

naturaleza, pues ambos pertenecen a la misma realidad orgánica (el universo) y 

han sido hechos de acuerdo a similares proporciones.”100 

En tal texto del “Timeo” aparecen dos conceptos distintos de tiempo. Por una parte 

lo que pudiera designarse como tiempo del mundo, es decir, aquel que puede ser 

medido según los movimientos astronómicos, los cuales se caracterizan por ser 

armónicos101. Por otra, se puede pensar en un tiempo denominado mítico, es decir 

aquel que precede a la organización de la materia y a la intervención del 

Demiurgo. Un pasaje que resulta revelador acerca de la concepción del tiempo es 

el siguiente: 

“Cuando el padre que la engendró comprendió que esta imagen, engendrada de 

los dioses eternos, se movía y vivía, se admiró y, satisfecho, pensó en 

transformarla, haciéndola más semejante al modelo. Y puesto que sucede que 

éste es un viviente eterno, trató de acuerdo a su poder, hacerlo también 

totalmente eterno…Se preocupó por fabricar una cierta imagen móvil de lo eterno 

y, al mismo tiempo, ordenó el cielo, fabricó de la eternidad que permanece en la 

unidad esa imagen eterna que progresa según los números.” 

                                                           
99

 Cfr. Juan Nuño, El pensamiento de Platón, FCE, México, 1988, p.166 
100

 Ibíd, p. 167 
101

 Cfr. Timeo 38 d 



 

42 
 

En cuanto al análisis de pasaje anteriormente referido, comúnmente se han 

adoptado dos perspectivas fundamentalmente, la primera de carácter aristotélico 

cuya principal característica es la interpretación literal del texto. De acuerdo a tal 

perspectiva el tiempo coincide con el ordenamiento del cosmos, resultando de ello 

que no existe más tiempo que el signado por los astros, de ser así tiempo y 

movimiento coinciden.102 Tal tiempo es aquel que puede ser entendido como 

objetivo, en tanto no depende de la conciencia. 

La otra perspectiva es la que propone Zeller tomando como referencia a 

Xenocrátes quien fuera pitagórico y a su vez discípulo de Platón. Según tal filósofo 

la exposición temporal de la formación del mundo que aparece en el Timeo, tiene 

como fin permitir a Platón realizar a través de una situación mítica, poder 

representar el cosmos.103Ambas perspectivas parecen tener validez, sin embargo 

es más probable decantarse por la segunda, de ser así se estaría en condiciones 

de afirmar  la eternidad, lo cual es más acorde a la representación generalizada 

que se tiene del mundo en el pensamiento griego. Se cierra la posibilidad de 

pensar en un inicio y en un final.  

La noción de eternidad que aquí se plantea se aleja en gran medida de la 

cristiana. A pesar de ello como bien menciona García Astrada, la ideal del círculo y 

el retorno sigue haciéndose presente de vez en cuando, en ocasiones de manera 

explícita y en otras a mitad de camino. Se debe a que la idea del retorno está en 

los supuestos del pensamiento occidental y ha salido a flote cada vez que tratan 

de instalarse aportes ajenos, por citar dos ejemplos, está el espíritu hegeliano y el 

eterno retorno niezscheano.104 

Para Platón existe un nexo entre tiempo y eternidad, sin embargo cada uno 

conserva su estatus ontológico. La eternidad se encuentra por encima del tiempo, 

puesto que éste es una copia, es imposible que el tiempo se puede identificar con 

la eternidad, existe una estrecha distancia entre ambos, similar a la franja que 

                                                           
102

 Cfr. Física, 218 a 33-218b1 
103

 Antonio Sánchez, Tiempo y sentido, Ed. Biblioteca Nueva, Madrid, 1988, p.203 
104

 A.  García Astrada, Tiempo y eternidad, Gredos, Madrid, 1971, p. 74 



 

43 
 

divide al modelo de la copia. Acorde a tal explicación resulta que el tiempo 

concreto solo adquiere realidad en tanto participa de la eternidad. El tiempo es una 

representación móvil por tanto nunca completa, es un simulacro de la presencia 

que funda y condiciona. Si se piensa al tiempo desde la óptica de la individualidad 

no puede ser otra cosa mas que sinónimo de pérdida, en cambio si se le piensa 

desde la perspectiva de la totalidad del ser, se constituye en el modo en que el ser 

se manifiesta. 

La eternidad como dirá Agustín no  se sitúa en el mismo plano ontológico que lo 

temporal, el tiempo no tiene como función revelar la eternidad, sino que se 

convierte en lugar de expiación, no es por tanto una copia de la eternidad, de lo 

mudable sólo cabe decir que es una nada que es algo105, tan es así que los años 

se consumen en gemidos.106 Pensar al tiempo como imagen móvil de la eternidad, 

para el cristiano no es posible, ya que en el acontecer mundano no hay cabida 

para la perfección. 

Tanto en Agustín como en Platón existe una preocupación por explicar la relación 

entre ser y ente. En Platón el Ser se hace presente a través de un continuo 

despegarse lo cual origina el tiempo, es una cierta entifiación del Ser, mientras 

que para Agustín la manifestación de la divinidad ocurre de manera gratuita por un 

designio de Dios, el cual nunca pierde su carácter de inmutable, en tal sentido está 

más cercano Hegel a Platón que al doctor africano. El tiempo platónico es la 

realización del Ser, mientras que para el cristiano es expresión de alejamiento por 

tanto pérdida de la plenitud. 

El mundo al  no tener una causa en sí mismo, sino al ser engendrado se 

caracteriza por ser el escenario del cambio, y con ello la negación de la eternidad. 

Aún cuando el tiempo tiene como su origen la eternidad, sin embargo aquí no 

aparece la preocupación que Agustín plasma en “Las Confesiones”, es decir 

aquella que consiste en la dificultad por explicar el paso de la nada al mundo. En 

el Timeo se trata de explicar en el mejor de los casos la formación del mundo, 

                                                           
105

 Cfr. Confesiones, XII, 6,6 
106

 Ibíd, XI, 29, 39 



 

44 
 

pero a partir de un algo ya existente. La preocupación de Platón radica en explicar 

cómo se da la transición de lo caótico  a un cosmos temporal, así lo expresa en el 

Timeo: 

“Como el dios quería que todas las cosas fueran buenas y no hubiera en lo posible 

nada malo, tomó todo cuanto es visible, que se movía sin reposo de manera 

caótica y desordenada, y lo condujo del desorden al orden, porque pensó que éste 

es en todo sentido mejor que aquél.”107 

 Platón sostiene que antes de la creación todo carecía de proporción y medida108. 

En el Político sigue presente tal idea109, se considera al caos como algo previo al 

cosmos. Si bien es cierto aparece la palabra creación en la obra platónica, no 

refiere a la significación que dará posteriormente el cristianismo. En el uso 

platónico tiene un contexto de orden, la materia existe previamente, para el 

cristianismo se trata de una creación exnihil, es decir a partir de la nada. 

La situación caótica primigenia no posee una temporalidad de igual condición que 

la originada con el tiempo armónico de los astros. En ello radica la dificultad que 

representa para el pensamiento humano la posibilidad de representarse el estado 

primigenio, ya que inclusive Platón señala la ausencia de nombres 

determinados110El tiempo al ser originado por el Demiurgo se encuentra inscrito en 

el ámbito de la astronomía, su medida la constituye el movimiento circular de las 

estrellas.  

Sin embargo dicha concepción va más allá del plano meramente astronómico, ya 

que las estrellas no solamente expresan una regularidad física, sino también un 

acontecimiento intelectual, ya que es la forma en que el pensamiento recorre la 

totalidad de lo existente, por ello que una estrella es significativa para un 

                                                           
107

 Timeo 30 a 1-4 
108

 Ibid 53 b 
109

 Político 273 b-e 
110

 Cfr. Timeo, 69 b 



 

45 
 

astrónomo griego, puesto que ahí está contenida una determinación del ser, es 

decir, una manera de darse lo existente.111 

El tiempo, Platón lo concibe fundamentalmente como una imagen móvil de la 

eternidad, la cual es entendida como una totalidad cerrada y por ende siempre 

presente a sí misma, es decir lo que corresponde como predicado el “es”, puesto 

que no puede contener mutación alguna, no se puede predicar de ella el fue o el 

será. Agustín irá en el mismo sendero al proclamar que en Dios no tiene cabida lo 

temporal, la deidad se identifica con la eternidad, mientras que al hombre le 

corresponde una dimensión de temporalidad. 

Si la eternidad es lo opuesto a lo que perece, entonces cómo es que el tiempo es 

una copia de ella, este es uno de los problemas fundamentales. Sin embargo 

parece ser la razón que el tiempo se encuentre vinculado con el movimiento 

circular, puesto que éste es el más perfecto, ya que el círculo contiene en sí la 

totalidad, en tal sentido dicha figura sirve para representar al tiempo como imagen 

de la eternidad. Si bien es cierto en el movimiento circular  no cabe la posibilidad 

de imitar la constante presencia de la eternidad, sí es posible pensar en una 

totalidad cerrada, que a su vez se constituye en unidad a través del orden que 

permite la circularidad.112 

Cada momento que se circunscribe dentro del movimiento circular es en 

determinada medida un vestigio de lo eterno, el tiempo es una forma de 

manifestarse lo eterno en lo móvil. El hombre a través de la imagen cíclica del 

tiempo intenta acercarse a lo eterno.  El  movimiento del cosmos es la forma en 

que se despliega el ser, de tal manera que el tiempo al ser visto desde la totalidad 

del ser, en su carácter de cíclico no es otra cosa que el ser que se piensa a sí 

mismo. 

De entrada pareciera ser que la línea y el círculo se excluyen, pero ello  no es así. 

Acorde a la marcha temporal, desde el sentido común se puede apreciar que los 

                                                           
111

 Cfr. Antonio Sánchez, op cit.  p. 211 
112

 Ibid,  p. 208 



 

46 
 

hechos acontecen como sucediéndose unos a otros, al menos es la manera en la 

cual los percibimos cotidianamente, sin embargo también dentro de la lógica 

platónica es necesario que lo múltiple permanezca en la unidad, es decir que la 

diversidad de lo existente permanezca en el ser. Dos imágenes se forman: la 

línea, para poder percibir el movimiento y el círculo para representar la eternidad 

del tiempo. Contra la idea de circularidad es contra que combatirá Agustín en “La 

Ciudad De Dios”, al considerar que dicha concepción excluye la noción de 

esperanza cristiana. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La problematización del tiempo en el pensamiento aristotélico 



 

47 
 

Aristóteles al igual que Platón dedicó algunas partes de su obra a la reflexión 

sobre el tiempo, de manera especial en  el libro IV de la Física , de la cual se 

analizarán algunos fragmentos, aun cuando estudiosos como Jonathan Barnes 

señalen que los escritos que tenemos de Aristóteles no estaban destinados a ser 

leídos, sino que en su origen fueron una especie de notas de conferencias.113  Ello 

no resta importancia  a las obras del Estagirita.  

Agustín refiere en “Las Confesiones” haber leído algunas partes de Aristóteles 

cuando contaba con la edad de veinte años por influencia de sus maestros 

quienes adjudicaban gran importancia a dichas obras.114Existe en ese momento 

una reanimación de los estudios aristotélicos por iniciativa de un grupo de 

aristócratas, sin embargo se limitan al estudio principalmente de Las diez 

categorías,115 tal estudio por parte de Agustín de “Las Categorías”, tiene como 

fecha probable el año 374, a través muy probablemente de una versión 

parafraseada o comentada. 116 

En el caso concreto de San Agustín podemos apreciar cierta similitud en  algunos 

de los planteamientos aristotélicos, sobre todo los presentes en “La Física”,  en 

cuanto a la formulación del carácter aporético del tiempo. Desde luego la 

problematización agustiniana presenta sus respectivas particularidades y 

marcadas divergencias. Sin embargo a pesar de las diferencias San Agustín parte 

para su análisis de la noción de tiempo de manera muy similiar al aristotélico.  

Aristóteles se pronuncia al respecto en el libro IV de “La Física” donde se puede 

leer: 

“Que no es totalmente, o que es pero de manera oscura y difícil de captar, 

lo podemos sospechar de cuanto sigue. Pues una parte de él ha acontecido 

y ya no es, otra está por venir y no es todavía, y de ambas partes se 

compone tanto el tiempo infinito como el tiempo periódico. Pero parece 

                                                           
113

 Cfr. Jonathan Barnes, Aristóteles, Traducción de Marta Sansigre Vidal, Cátedra, 1997, p. 14 
114

 Cfr. Confesiones, IV, XVI, 28 
115

 Cfr. Peter Brown, op. cit. p. 59 
116

 Giovanni Catapano, Agustín, Traducción de Ernesto Fuentes Padget, (Lecturas sobre neoplatonismo, 
Agustín de Hipona y Dionisio Pseudo Areopagita), Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad de Buenos 
Aires, Argentina, 2018, p. 35 



 

48 
 

imposible que lo que está compuesto de no ser tenga parte en el ser. 

Además de esto, si ha de existir algo divisible en partes, entonces será 

necesario que, cuando exista, existan también las partes, o todas o 

algunas. Pero, aunque el tiempo es divisible, algunas de sus partes ya han 

sido, otras están por venir, y ninguna es. El ahora no es una parte, pues 

una parte es la medida del todo, y el todo tiene que estar compuesto de 

partes, pero no parece que el tiempo esté compuesto de ahoras.”117 

Dicho planteamiento será retomado por San Agustín en el libro XI de “Las 

Confesiones”, con sus respectivas particularidades. Si bien es cierto no existen 

referencias contundentes sobre una lectura directa de Agustín de la obra del 

Estagirita, sin embargo, existen algunos ecos latentes en su pensamiento.  

En las palabras de Aristóteles citadas, se puede ver se trata de situar el problema 

en términos de la ontología, es decir que tan real es el tiempo o acaso es 

meramente una ilusión, derivado de que parece estar compuesto el tiempo por no 

entes o que todavía no son, lo lleva a colocarse más cerca al no ser que al ser.  

Mientras Aristóteles habla en términos de antes, ahora y después, San Agustín 

hace uso de los términos presente, pasado y futuro dándole un fuerte contenido 

vivencial al problema del tiempo, aun cuando estos términos no son totalmente 

desconocidos por Aristóteles, sin embargo en su planteamiento cumplen más una 

función de relación antes-después, ya que se correría el peligro de poner en tela 

de juicio la dependencia del tiempo respecto al movimiento. 

El razonamiento aristotélico podría  decirse se encuentra estructurado de la 

siguiente manera: el tiempo se encuentra conformado por partes, las cuales son el 

antes, el ahora y el después, dichas partes sin embargo no existen puesto que ya 

fueron o están por ser, de tal manera que el tiempo no existiría. 

Tal comprensión del tiempo es la que parece encontrarse ligada al sentido común 

al menos en su expresión verbal, donde se da un tránsito de lo que todavía no es 

a lo que es, dicho transitar es lo que permite entender el paso del tiempo pero 

                                                           
117

 Física X, 218 a5 



 

49 
 

desde una concepción del sentido común, de tal suerte que el tiempo se convierte 

en lo opuesto a la permanencia. 

 Si sólo se admite como real lo estable e inmediato, las contradicciones sobre la 

existencia del tiempo son evidentes, situación que no acontece en San Agustín 

puesto que éste formulará la posibilidad de pensar en un presente del pasado, un 

presente del presente, y un futuro. Memoria, atención y expectación son los tres 

vértices que constituyen la temporalidad. 

Desde este planteamiento del sentido común lo que queda, es referir a la idea del 

tiempo aquello que pasa y que por tanto es inasible. Al ser así, aludir a una 

realidad pasajera que es posible cuantificarla, no es definir el tiempo sino a una 

domesticación espacial que encubre la esencia inconcebible del tiempo.118 

Si se considera que la definición en el marco conceptual aristotélico es el precisar 

la esencia de una cosa, no el decir que significa una cosa, 119resulta que el tiempo 

parece no contar con los requisitos que dicha definición exige  en relación con una 

esencia al modo de la sustancia, de tal manera que el intento por definir al tiempo 

tendrá que verse ligado con otros elementos como el alma y el movimiento, de no 

ser así resulta complejo, sino imposible tal intento de definición, de ahí la especial 

importancia que alma y movimiento desempeñarán en la reflexión aristotélica del 

tiempo. 

Aristóteles señala que han sido diversas las dificultades que han surgido al tratar 

de precisar la naturaleza del tiempo, incluso comenta que lo que se ha transmitido 

arroja poca luz sobre el asunto.120 Sin embargo si es una constante en la tradición 

el considerar en que existe un vínculo entre tiempo y movimiento. Sin embargo es 

conveniente precisar que tiempo y movimiento no son idénticos.121 Ello se debe 

                                                           
118

 Cfr. Antonio Sánchez, op, cit, p.46 
119

 Cfr.  Jonathan Barnes, op cit, p.62 
120

 Física, 218 a30 
121

 Ibid., 218 b19 



 

50 
 

que para que podamos apreciar el movimiento se requiere de algo que se mueva, 

mientras que el tiempo está en todo122.  

Aristóteles guarda distancia respecto a Platón, puesto que considera que en tal 

filósofo tiempo y movimiento quedan identificados, teniendo como principal 

referencia el movimiento de las esferas celestes. 123A lo cual señala que si bien es 

cierto existe relación entre el tiempo y movimiento, no puede ser reducido uno a 

otro. 

Aristóteles entenderá básicamente el tiempo como el número del movimiento 

según el antes y el después.124 El tiempo ha de entenderse no como mensura de 

cada movimiento particular, sino del movimiento en general. En este intento de 

definición hay que precisar que el antes y del después no son entendidos en 

sentido temporal, sino como fases de relación del movimiento, lo cual dista de la 

significación que Agustín da al pasado y al futuro.  

El movimiento como se puede apreciar representa una condición necesaria, sin la 

cual no es posible entender el tiempo, de tal forma que éste último pasa a ser algo 

del movimiento, tal dependencia es lo que origina que el tiempo no tenga realidad 

existente por sí mismo, sino a manera de predicado y por tanto no se puede hablar 

de la esencia de un ser.  

En el pensamiento aristotélico el movimiento siempre se encuentra ligado a la 

espacialidad, lo cual no acontece con el tiempo, de tal manera que es posible 

enunciar que un movimiento puede ser rápido o lento, mientras que afirmar tal 

cosa del tiempo es imposible al menos desde la perspectiva física, solamente 

cabe la posibilidad de dicha enunciación en un plano psicológico.125 

Ahora bien para  que pueda aparecer el tiempo se requiere la diferenciación de los 

instantes, es decir la no simultaneidad de los mismos. Respecto al número este ha 

                                                           
122

 Ibid., 218 b 13 
123

 Cfr. M. Fartos Martínez, Sobre el tiempo en Aristóteles, en Estudio Agustiniano, Vol. XXIV, Enero- Abril 
1989, p.112 
124

 Física, 219 b 1 
125

 Cfr. M. Fartos Martínez, op. cit.  112 



 

51 
 

de ser entendido en dos sentidos, no solamente número como lo numerado y 

numerable, sino mediante aquello que numeramos.126 De tal manera que el 

número que es tiempo no es la cifra, sino lo que se da en el movimiento según el 

número. Una alternativa que pudiera formularse para intentar sustituir el número 

es la noción de orden, el cual sería inmanente al movimiento y no colocado desde 

fuera por el sujeto, ya que esto sería una posición psicologista. 

Un elemento que pudiera clarificar un tanto la situación respecto al número sería la 

diferenciación entre números cardinales y ordinales, dicha distinción hay que 

aclarar no la plantea Aristóteles en estos términos. Los números ordinales se 

puede decir no son números en el sentido estricto del término, puesto que su 

función es indicar en relación con los cardinales los elementos que conforman una 

serie ordenada, de tal manera que solo serían nombres que refieren a una cierta 

disposición. Los números cardinales en cambio se caracterizan por contener las 

unidades abstractas por el precedente.127 

Tomando en consideración lo anterior, Conrad Martius señala que el concepto de 

número aplicado a la noción de tiempo no expresa únicamente una ordenación 

antes-después, sino una misma particularidad que compete al mismo ser de lo 

anterior y lo posterior.128 La relación antes-después no es una sucesión 

absolutamente primera, sino que implica una relación de orden en el mundo antes 

que estar en el alma.129  

El movimiento se encuentra íntimamente ligado al espacio, el antes y el después 

solo se distinguen gracias a que hay un intermedio entre ellos, es decir el ahora, 

de tal manera que sólo hay tiempo cuando el alma distingue entre un ahora y otro, 

que es lo que mide el tiempo en tanto que antes y después.130El ahora constituye 

                                                           
126

 Iibd., 219 b 5-8 
127

 Cfr.  Antonio Sánchez, , op. cit.  p.105 
128

 Cfr.Hedwig Conrad Martius, El tiempo, Revista de Occidente, Madrid, p.61 
129

 Cfr. Paul Ricouer, Tiempo y Narración, p. 648-649 
130

 Física 219 b12 



 

52 
 

un elemento esencial para el tiempo, puesto que sin él no puede existir.131 

Puntualiza Aristóteles: 

“El ahora es la continuidad del tiempo, como ya dijimos, pues enlaza el 

tiempo pasado con el tiempo futuro, y es el límite del tiempo, ya que es el 

comienzo de un tiempo y el fin de otro. Pero esto no es evidente como lo es 

el punto, que permanece. El ahora divide potencialmente, y en tanto que 

divide es siempre distinto, pero en tanto que une es siempre el mismo, 

como en el caso de las líneas matemáticas. Porque en el pensamiento el 

punto no siempre es uno y el mismo, ya que cuando divide es distinto en 

cada caso; pero en tanto que la línea es una, el punto es el mismo en todos 

los casos. Así también con el ahora: en un sentido, es el divisor potencial 

del tiempo; en otro, es el límite y la unidad de ambas partes. La división y la 

unificación son lo mismo y con respecto a lo mismo, pero su ser es 

distinto.”132 

El ahora marca por una parte el fin del pasado y por otra, el inicio de lo que viene. 

De donde se desprende que el tiempo está siempre en constante comienzo y fin, 

ello es lo que garantiza su constante renovación y la posibilidad de que no se 

extinga. El ahora de acuerdo con Aristóteles puede entenderse en dos sentidos; 

como siempre distinto y siempre el mismo. Al decirse el ahora anterior y el ahora 

posterior se refiere al siempre distinto, es decir al cambio. De lo cual se pudiera 

deducir que el cambio aristotélico asuma dos posibilidades; que exista algo que no 

cambie y que haya algo que sí. Entender el cambio desde este ángulo origina 

complicaciones, puesto que ¿cómo lo mismo puede ser otro?, una alternativa que 

se ha ideado para tratar de dar solución a esto, es el hacer uso de las nociones de 

potencia y acto, sin embargo resulta ineficaz.  

El ahora podría entenderse bajo dos formas, por una parte desde la perspectiva 

de la presencia, de tal manera que el ahora sería siempre el mismo. Desde tal 

perspectiva se da la simultaneidad del mundo. Pero el ahora también puede ser 

                                                           
131

 Ibid., 220 a 1 
132

 Ibid., 222 a 10-21 



 

53 
 

tomado desde la dimensión del movimiento, de tal manera que lo que se numera 

sería la distinta posición del mundo en su incesante surgir a la presencia.133 

Una descripción del tiempo donde predomina la visualización se puede decir 

conlleva a una espacialización del mismo. Tal manera de entenderlo conlleva a 

postular la posibilidad de que los momentos que lo componen sean homogéneos, 

es decir simétricos y sin ninguna diferencia esencial. De ahí que se origine una 

comprensión predominantemente cuantitativa más que cualitativa, y por ende 

dicha manera de conceptualizarlo poco tendrá que decir sobre la vivencia humana 

del mismo, puesto que la única realidad que pudiera pensarse dentro de tal 

conceptualización seria únicamente lo de lo presente en sentido lógico. 

 Aristóteles le reconoce en gran medida un carácter aporético al tiempo si es visto 

desde una perspectiva física, desde tal planteamiento el tiempo presenta una 

existencia que empatiza más con el no ser que el ser. De ser así se disminuyen 

las posibilidades de conocer la esencia del tiempo ya que es complejo encontrar la 

esencia del mismo. Ante tal situación valdría le pena preguntarse si dicho carácter 

aporético del tiempo no es resultado de una inadecuación respecto a la manera en 

que se intenta explicar. 

El asunto cobra mayor dificultad si se considera que se parte de una razón que 

trata de indagar una realidad absoluta donde convergen ser y pensamiento. En 

dicho modelo de razón donde prevalece la estaticidad del ser, el tiempo es 

entendido fundamentalmente en relación con la imperfección. Al ser nuestro 

lenguaje temporal tal parece que esto constituye una de las limitantes que se 

presenta al tratar de describir una realidad escurridiza, tal vez sea válido 

preguntarse por la posibilidad de pensar el tiempo más allá de las categorías del 

devenir y la eternidad. 

Los elementos clave en el razonamiento aristotélico sobre el tiempo son el 

movimiento, el cual se caracteriza por ser objetivo y el alma con su dimensión 

subjetiva que es quien numera el antes y el después. Lejos de realizar una 

                                                           
133

 Cfr. Antonio Sánche, op. cit  p. 107 



 

54 
 

contraposición entre ambos, Aristóteles entrelaza ambos elementos los cuales dan 

origen al tiempo, sin embargo la pretensión aristotélica no es poner fin al problema 

del tiempo ni ofrecer una solución definitiva, sino dejar constancia del carácter 

aporético del mismo. 

Como se precisó, el tiempo no puede ser reducido a movimiento, puesto que 

también interviene el alma, ya que de lo contrario únicamente tendríamos 

movimiento pero no tiempo debido a que faltaría el elemento numerador es decir, 

el alma, Aristóteles lo señala de la siguiente manera: 

“¿existiría o no el tiempo si no existiese el alma? Porque si no pudiese haber 

alguien que numere tampoco podría haber algo que fuese numerado, y en 

consecuencia no podría existir ningún número, pues un número es o lo numerado 

o lo numerable. Pero si nada que no sea el alma, o la inteligencia del alma, puede 

numerar por naturaleza, resulta imposible la existencia del tiempo sin la existencia 

del alma, a menos que sea aquello que cuando existe el tiempo existe…”134 

Acorde con tal pasaje, resulta problemático pensar en el tiempo prescindiendo del 

alma. En De la memoria y el recuerdo, aparece un carácter psíquico del tiempo, 

donde se menciona que la sensación es lo propio del presente, sin embargo 

aparecen dos dimensiones más, como lo son la expectación y la memoria, la 

primera referida al sentimiento de espera, y la segunda a lo vivencial del 

pasado.135Establecido el vínculo entre alma y movimiento, como a su vez, 

memoria, esperanza y presencia, salta a la vista la triple dimensionalidad 

agustiniana del tiempo. 

Como señala Ricouer San Agustín más que refutar en su totalidad la teoría 

aristotélica del tiempo, lo que hace es aportar elementos sobre la relación entre el 

alma y el cuerpo, ya que tras Aristóteles existe una gran tradición cosmogónica 

que concibe al tiempo como aquello que nos domina y envuelve, sin que exista la 

posibilidad del alma de engendrarlo.136 Las nociones antes-ahora-después 

                                                           
134

 Física, 223ª, 22-28 
135

 M. Fartos Martínez, op. cit..113 
136

 Cfr. Paul Ricouer, Tiempo y narración, Siglo XXI, Madrid, 1996, p.643 



 

55 
 

aristotélicas, serán retomadas por San Agustín con otro contenido, el antes como 

referido a la memoria, el ahora a la presencia y el después en relación con la 

profecía. 

Podría pensarse que la explicación aristotélica del tiempo se encuentra al borde 

de las explicaciones psicologistas del tiempo, puesto que recurre a un agente 

intelectual, en este caso el alma, quien numera los movimientos. Sin embargo no 

es del todo adecuada tal suposición, puesto que una cosa es afirmar que el alma 

numera y otra que sea el fundamento del tiempo. Lo que si no es posible afirmar 

es que el tiempo quede reducido a la objetividad del mundo material. 

El resultado de la  explicación aristotélica del tiempo, parece obedecer más a una 

necesidad de nomenclatura más que a una necesidad existencial, es decir el 

tiempo vivido, lo cual no resta importancia, ya que pudiera ser como señala André 

Comte Sponville, que el hecho de que se considere al tiempo como una forma de 

subjetividad, ello no impide que también pudiera ser una dimensión objetiva del 

ser.137 La dificultad tal vez radique en lo que expresa Borges: “El tiempo es un río 

que me arrebata, pero yo soy el río; es un tigre que me destroza, pero yo soy el 

tigre; es un fuego que me consume, pero yo soy el fuego”.138 

A partir de la primacía que se conceda al movimiento o al alma es que surgirán 

varias posturas, por una parte la de aquellas que otorgan cierto privilegio al 

movimiento, lo cual los conducirá a una comprensión mecanicista en cierta 

manera del tiempo, y por otra, aquellas posturas que conceden especial 

importancia a la noción del alma y que tendrán su desembocadura en las visiones 

psicologistas o fenomenológicas del tiempo.  

 

 

 

                                                           
137

 Cfr. André Comte Sponville, ¿Qué es el tiempo? Reflexiones sobre el presente, el pasado y el futuro, Ed. 
Andrés Bello, Barcelona, 2001, p.47 
138

 Jorge Luis Borges, “Nueva refutación del tiempo”, en Obras completas, Emecé, Buenos Aires, 1974, p.71 



 

56 
 

 

El análisis del tiempo y la eternidad en las “Eneadas” de Plotino 

La  pervivencia del neoplatonismo en la filosofía de San Agustín, ha sido estudiada 

por varios autores, entre ellos Heidegger, quien en el verano de 1921 imparte una 

lección titulada “Agustín y el neoplatonismo”. En dicha lección Heidegger 

menciona un aspecto importante, que a su vez nos servirá de directriz para 

entender la relación entre Agustín y el neoplatonismo, el hecho de señalar que el 

cristianismo en el que crece Agustín, ya se encuentra profundamente permeado 

por lo griego, y de igual manera porque lo griego ha experimentado ya en el 

neoplatonismo una orientalización, y señala Heidegger posiblemente, una 

cristianización.139 

 Es preciso señalar que el platonismo presente en Milán era de corte cristiano, 

debido principalmente a la influencia de Mario Victorino, quien tradujo los escritos 

de Plotino y otros  neoplatónicos.140Para un cristiano de cuño platónico era natural 

que el platonismo tuviera su desembocadura en el cristianismo, puesto que ambos 

apuntan a otro mundo. 

En lo que respecta a la tradición filosófica es sabido que Agustín en un primer 

momento se decanta por el pensamiento neoplatónico, no obstante haber 

conocido la obra del Estagirita, tal vez de manera parcial. San Agustín en un 

pasaje de “Las Confesiones” narra haber leído la obra de Aristóteles cuando 

contaba con la edad aproximadamente de veinte años, en particular “Las 

Categorías”,  a sugerencia de su maestro de Retórica. 141Dichos escritos sin 

embargo, no merecen la mejor de las calificaciones del obispo de Hipona, ya que 

incluso llega a considerar tales escritos como nocivos, señala al respecto: 

         “¿De qué me aprovechaba, digo todo esto? Antes bien me dañaba, porque, 

creyendo yo que en aquellos diez predicamentos se hallaban comprendidas 

                                                           
139

 Cfr. Martín Heidegger, Estudios sobre mística medieval, Trad. Jacobo Muñoz, Ed. Siruela, Madrid, 2001, 
p.37 
140

 Peter Brown, Agustín de Hipona, o. cit . p. 115 
141

 Cfr. Confesiones, IV,XVI, 28 



 

57 
 

absolutamente todas las cosas, me esforzaba por comprenderte también a ti, Dios 

mío, ser maravillosamente simple e inconmutable, como un cuasi sujeto de tu 

grandeza y hermosura, cual si estuvieran éstas en ti como en un sujeto, al modo 

en que los cuerpos, siendo así que tu grandeza y tu hermosura son una misma 

cosa contigo, al contrario de los cuerpos, que no son grandes y hermosos por ser 

cuerpos, puesto que, aunque fueran menos grandes y menos hermosos, no por 

eso dejarían de ser cuerpos.”142 

A diferencia de la valoración negativa del aristotelismo, Agustín se muestra 

simpatizante en sus primeras obras con el neoplatonismo, del cual tomará 

inspiración para hablar tanto de la Trinidad, como del tiempo y la eternidad. 

Asegura haber leído los  libros de los platónicos, no en su versión en griego, sino 

traducidos al latín. 143Dichos libros son tenidos en gran estima por el Obispo de 

Hipona, lo precisa cuando afirma: 

“Y he aquí unos libros, bien henchidos, como dice Celsino, esparcieron sobre 

nosotros los perfumes de la Arabia y destilando unas poquísimas gotas de su 

esencia sobre aquella llamita, me abrasaron con un incendio increíble, ¡oh 

Romaniano!, pero verdaderamente increíble, y más de lo que tú piensas, y aun 

añadiré que más de lo que podía sospechar yo mismo.”144 

Es conveniente aclarar que las obras que conoce Agustín son por lo regular  

traducciones del griego al latín, ya que él mismo manifiesta cierta ignorancia y un 

tanto desprecio hacia esta lengua, en las Confesiones lo dice: 

“¿Cuál era la causa de que yo odiara las letras griegas, en las que siendo niño era 

imbuido? No lo sé; y ni aun ahora mismo lo tengo bien averiguado. En cambio 

gustábanme las latinas con pasión, no las que enseñan los maestros de primaria, 

sino las que explican los llamados gramáticos.”145 

                                                           
142

 Confesiones, IV,XVI, 29 
143

 Ibíd, IV,IX,13 
144

 Contra Académicos, II, 5 
145

 Confesiones, I,XIII,20 



 

58 
 

Existen razones para pensar que los libros leídos por Agustín incluían, tanto 

tratados de Plotino como de Porfirio, sin embargo con precisión no se sabe 

cuántos y cuáles, al menos en su etapa temprana de acercamiento a tales obras, 

a diferencia de ”La Ciudad de Dios”, donde las citas serán más nítidas.146Es 

probable que aparte de algunos fragmentos de las Enéadas, leyera un tratado 

pequeño titulado “Sobre lo bello”, el cual se ve reflejado en la obra de Agustín “De 

pulcro et apto”.147 

El neoplatonismo interfiere en el proceso de conversión de Agustín, dicho proceso 

no es solamente un fenómeno de índole religioso, ya que en caso del pensador 

africano  implica un movimiento intelectual. Es pertinente señalar como hecho casi 

probable que lo que conoció fue las Enéadas de Plotino en su versión latina, e 

intervenidas por Victorino, pensador cristiano.148 Sin embargo, se trata más de un 

neoplatonismo de carácter porfiriano que plotiniano. 149 

De manera similar a Platón y Aristóteles, los escritos de Plotino no pretenden ser 

un sistema filosófico acabado, sino que intentan dar respuesta a las preguntas 

formuladas por sus oyentes, lo cual a su vez tampoco significa que el pensamiento 

plotiniano carezca de cierta unidad, aún cuando la composición de los escritos se 

deba a un aspecto circunstancial.150 

Es común en ocasiones escuchar aseveraciones que reducen el neoplatonismo a 

una simple continuación o réplica de Platón, sin embargo resulta errónea tal 

aseveración, puesto que en sus escritos como menciona Porfirio se encuentran 

entreveradas doctrinas estoicas y peripatéticas.151  Antes de realizar un breve 

análisis sobre hay que precisar que el debate se establece no tanto contra 

Aristóteles o Platón, sino en el mejor de los casos se dirige a pensadores como 

                                                           
146

 Cfr. Giovanni Catapano, op. cit.  p. 36 
147

 Peter Brown, op.  cit. 118 
148

 Cfr. Determinación de la Influencia neoplatónica en la formación del pensamiento de San Agustín, Octavio 
N. Derisi, Sapientia (Revista Tomista de Filosofía), Año IX, Num 34, Buenos Aires, 1954, p.273 
149

 Cfr. Cfr. Stephen Gersh, op. cit.  p. 31 
150

 Cfr. Pierre Hadot op. cit. p.180 
151

 Cfr. Porfirio, Vida de Plotino, 14-1-7 



 

59 
 

Alejandro de Afrodisia o hacia los gnósticos, a quienes incluso dedica una extensa 

parte de su obra. 

Plotino se formó en la escuela de Amonio, donde manifestó un deseo de conocer 

las prácticas ascéticas de las filosofías persa e india. A la edad de cuarenta años 

se marcha a Roma donde funda una escuela, anteriormente celebra un pacto con 

Erenio y Orígenes, por el cual se comprometían a no poner por escrito las 

enseñanzas orales del maestro. Dicho pacto es incumplido por Erenio.152 

Dentro de su obra, Plotino dedica de manera especial la Enéada III,7 al problema 

del tiempo y la eternidad. Al igual que Aristóteles y San Agustín comienza 

ratificando el carácter aporético del tiempo. Al inicio de la Éneada III, 7, continúa 

afirmando que desde el sentido común resulta fácil hablar tanto del tiempo como 

de la eternidad, sin embargo al momento de abordarlas detenidamente la situación 

se torna compleja153, y nuestro pensamiento se torna perplejo.154 Al abordar el 

problema del tiempo en un primer momento lo sitúa desde un plano 

metodólogico,155posteriormente comienza el estudio hablando sobre la 

eternidad.156 Cuando aborda el problema del tiempo y la eternidad recurre a las 

opiniones de los filófosofos anteriores a él157, ya que considera pudo haberse dado 

la posibilidad de que algunos filósofos hayan estado más próximos a desentrañar 

tal problema.158  

Es importante señalar que Plotino inicia su investigación por tratar de esclarecer 

¿qué es la eternidad? y no de manera inversa afrontando el problema del tiempo, 

lo cual de inicio, nos deja entrever la jerarquía ontológica existente entre ambos, 

puesto que el tiempo tiene su sustento en la eternidad, al ser éste imagen de la 

                                                           
152

 Cfr. Ignacio  Guiu, Estudio introductorio a la Vida de Plotino y las Enéadas, Gredos, p.13 
153

 Timeo, 37 d 
154

 Cfr. Enéadas III, 7, 1,7-8 
155

 Ibíd, III, 7,1 
156

 Ibíd, III, 7, 2 
157

 Ibíd, III, 7,1,9-12 
158

 Ibíd, III,7,1,13-15 



 

60 
 

misma, idea de índole platónico, expuesta en el Timeo.159La eternidad como 

sustento del tiempo, Agustín la retoma, dándole una proyección teológica.  

Resulta sospechoso que en gran parte de la tradición filósofica  se considera al 

tiempo como el verdadero problema, como si la eternidad fuera algo más nítido y 

cercano al hombre. ¿Por qué no pensar en una ontología en sentido inverso? Tal 

vez la eternidad puede ser identificada con la muerte y no con la vida. En un acto, 

tal vez de rebeldía, se aborda primero el problema del tiempo, puesto que es éste 

tal vez, es el que compete en mayor medida al hombre. Plotino realiza una crítica 

a todas las posturas que conciben al tiempo, ya sea las que consideran al tiempo 

como idéntico al movimiento, o bien las que piensan al tiempo como algo del 

movimiento.  

Hay que decir que el asumir como dignas de estudio las teorías anteriores a él, 

Plotino no tiene otro fin, que el de contrastar dichas teorías con la propia, puesto 

que tales teorías básicamente entienden el tiempo como movimiento de los astros. 

Señala Plotino que es imposible establecer una identidad entre  tiempo y 

movimiento, argumenta al respecto: 

“Pues bien, no es posible identificar el tiempo con el movimiento: ni con todos los 

movimientos tomados juntamente y como reducidos a uno solo, ni con el 

ordenado. La razón es que cada uno de los dos movimientos está en el tiempo-y si 

alguno no estuviere en el tiempo, distaría mucho más de identificarse con el 

tiempo-supuesto que una cosa es aquello en lo que está el movimiento y otra el 

movimiento mismo. Y aunque pueden aducirse, y pueden que hayan sido 

aducidos, otros argumentos, basta éste y el de que el movimiento pueda cesar o 

ser discontinuo, pero el tiempo no.”160 

En este fragmento citado ya se puede vislumbrar la ruptura respecto a la 

interpretación del tiempo como algo de la naturaleza. Retomando la idea 

aristótelica del tiempo como número o medida del movimiento, se pregunta: ¿En 

                                                           
 
160

 Enéada, III, 7,8,1-8 



 

61 
 

qué se distingue el número que mide el movimiento de cualquier otro 

número?161Argumenta: 

“Es posible formarse una idea del número tomando una decena y prescindiendo 

de los caballos, y la medida es medida dotada de cierta naturaleza aunque no esté 

midiendo todavía. Ahora bien, si es así como tiene que ser también el tiempo en 

cuanto medida, entonces, si en sí mismo es una medida del mismo tipo que el 

número, ¿en qué diferirá del número determinado que corresponde a la decena o 

de cualquier otro número aritmético? Mas si es una medida continua, será medida 

por de cierta dimensión, al modo de una magnitud cubital.” 162 

Continúa preguntándose, si dado que el tiempo se dice que es infinito, cómo 

puede serle inherente el número. ¿Por qué no ha de haber tiempo aún antes de 

que exista el alma mensurante?163Con la salvedad de que se piense que el alma 

es el origen del tiempo, no se ve el porqué sin ella no puede existir tal. Para que 

se numere se requiere de un numerante, tal parece ser una de las propiedades del 

alma en su aspecto racional. Plotino hace una aseveración tajante al decir: 

“Decir que el tiempo es un concomitante del movimiento, no es propio de quien 

trata de enseñar. Es decir, con ello no ha dicho nada si no explica antes en qué 

consiste ese concomitante. Quizá eso sea el tiempo, pero hay que examinar si ese 

concomitante es posterior, simultáneo o anterior, si hay un concomitante anterior. 

Porque de cualquier modo que se suponga que es, se está suponiendo que está 

en el tiempo. Si es así el tiempo será un concomitante de un movimiento en el 

tiempo.”164 

 La argumentación de Plotino se podría sintetizar de la siguiente manera: no es 

posible identificar el tiempo con el movimiento físico, puesto que el movimiento 

puede variar y el tiempo no; aún suponiendo que el tiempo sea un intervalo del 

movimiento, éste puede variar su velocidad y, así los dos intervalos serían 

                                                           
161

 Cfr. Ibíd, III, 7,9,15-18 
162

 Enéada, III,9,13-19 
163

 Cfr.Enéada, III, 7,9,75-79 
164

 Enéadas, III, 7, 10 



 

62 
 

mensurados por una unidad diferente a la denominada como tiempo.165Esta 

argumentación que Plotino lleva a cabo en contra de quienes sostienen tal cosa, 

será de gran utilidad para Agustín para combatir a los defensores de la teoría que 

sostiene que tiempo y movimiento son idénticos. 

Si bien es cierto para Plotino el tiempo sólo puede entenderse a partir de la 

eternidad, no es posible confundir el tiempo con la misma, ya que el tiempo no es 

un atributo de lo que es siempre, sino de lo que llega a ser. El tiempo es imagen 

de la eternidad, la cual es supratemporal por ser inespacial e intemporal. De 

acuerdo con Plotino, el tiempo no ha tenido comienzo ni tendrá fin, idea muy 

distante respecto a Agustín, donde hay un principio y un final. El tiempo existe 

desde siempre y habrá de existir siempre por el hecho de ser actividad incesante 

del Alma, orientada hacia la generación y la corrupción.166 Sin embargo Plotino 

considera la posibilidad de que la mente imagine que el tiempo comienza y 

termina.167Dicha posibilidad únicamente tiene un carácter pedagógico. 

El análisis del tiempo tiene como telón de fondo todo un sistema, donde el Uno 

constituye el fundamento de todo. El Uno es el principio de la participación, tal 

principio sustituye a la idea de bien platónica, a su vez es causa de la Inteligencia, 

esta a su vez del alma del mundo y finalmente aparece el Alma de la materia, 

entendida como no ser o limitación propia de la realidad. La auténtica realidad es 

primordialmente espiritual.168  

Así pues, dentro del sistema plotiniano se da una serie de artilugios en razón de 

intentar explicar el mundo material, mediante una serie de emanaciones. La 

emanación desde el Uno se lleva a cabo de manera descendente, la Inteligencia la 

cual ha contemplado lo Uno, reúne en sí todas las Ideas, sin embargo mediante la 

toma de conciencia aparece la escisión entre sujeto y objeto, a su vez proyectado 

ello al problema del tiempo, es como se explica el nacimiento de este. 

                                                           
165

 Cfr. Enéadas III, 7, 8-10 
166

 Cfr. Enéadas, III,7,12,6-7 
167

 Ibíd, III,7,11,5-7 
 



 

63 
 

El tiempo es ante todo una emanación del ser, antes de existir como generador del 

universo y necesitar de lo posterior reposaba consigo mismo en el Ser, pues el 

tiempo no era tiempo todavía, sino que también el permanecía en quietud en el 

Ser.  Expresa Plotino: 

“Y he aquí lo que más o menos diría de sí mismo: que anteriormente, antes de 

generar lo anterior y de aquí y necesitar de lo posterior, reposaba consigo mismo 

en el Ser, pues el tiempo no era tiempo todavía, sino que también él permanecía 

en quietud con el Ser. Había, empero, una naturaleza afanosa y como estaba 

deseosa de mandar en sí misma y ser de sí misma y había optado por buscar más 

de lo que presente, se puso en movimiento ella y se puso en movimiento también 

él. Y así es como, moviéndonos siempre en dirección al después y a lo posterior y 

a lo no idéntico sino diverso y nuevamente diverso, al prolongar un tanto nuestra 

marcha, hemos producido el tiempo como imagen de la eternidad.”169 

Dicha naturaleza afanosa es posible identificarla con el alma inferior, la cual se 

encuentra abocada a la multiplicad y el cambio, de tal forma que crea el cosmos 

sensible a imitación del inteligible, siendo así que se temporaliza a sí misma y 

origina el tiempo, el cual no es otra cosa que una imagen invertida de la eternidad. 

Se da una contraposición; en lugar de identidad hay alteridad, en lugar de 

permanencia hay cambio. Tal situación es narrada por Plotino de manera similar a 

una caída. 170 

Al tener un aspecto no contemplativo el Alma, se origina la acción, lo cual 

suspende la eternidad y aparece la dimensión de la temporalidad. Se suscita una 

curiosidad por el rechazo del presente absoluto que significa lo eterno. Podríamos 

preguntarnos si acaso el alma plotiniana se ha percatado del aburrimiento que  tal 

presente representa. En el presente absoluto subyace un rechazo a la alteridad, la 

posibilidad de un presente distinto. 

                                                           
169

 Enéadas, III, 7, 10, 11-20 
170

 Cfr. Ibíd, V, 1,1 



 

64 
 

 Ahora bien si una de las principales características del Alma es precisamente la 

de animar al mundo, desde dicho momento el Alma queda temporizada, de igual 

manera el mundo. Ello significa que en el teatro del mundo aparecerán diversos 

acontecimientos naturales de manera sucesiva, una vez que se ha roto la unidad. 

Señala Plotino: 

“En efecto, al desplegar sus actos uno tras otro, primero uno y luego, 

seguidamente otro más, el Alma iba engendrando, junto con el acto, la sucesión 

consecutiva; y así, junto con cada nueva ideación consecutiva la anterior, procedía 

a existir lo que no existía anteriormente porque tampoco había sido actualizada su 

ideación y porque la vida de ahora  no era semejante a la anterior.”171 

Si bien se ha inscrito en el ámbito de la temporalidad, al alma le queda la 

alternativa de la conversión al modo platónico, tal pudiera ser el eje del entramado 

plotiniano. El tiempo al ser imagen de la eternidad, se inscribe en la tendencia del 

no ser al ser, creyendo Plotino de manera atrevida que toda actividad es 

aspiración a la permanencia, por ende a la contemplación. 

Considerar que el tiempo tiene su fundamento en la eternidad, como postula 

Plotino, ello conlleva la obligación de explicarlo a partir de ésta última, lo cual 

desde luego resulta complicado, ya que implica pensar que nos encontramos 

posibilitados para comprender la eternidad. Ahora bien, si la eternidad es 

identificada con Dios, tal es el caso de Agustín, eso significa que primero se debe 

conocer tal Ser. Como menciona Heidegger, si se parte del supuesto de que el 

conocimiento de Dios se da a través de la fe, parece ser que el problema del 

tiempo se vería desplazado de la filosofía a la teología.172 

El planteamiento de Plotino es de gran importancia para poder entender el paso 

que se da, al entender al tiempo no como ya algo dependiente de la naturaleza o 

del movimiento, sino como dependiente de la eternidad y el alma, ya que para él, 

el tiempo no puede ser identificado con el cosmos. Hay una transición del plano 

                                                           
171

 Enéadas, III, 10,36-40 
172

 Cfr. Martin Heidegger, El concepto del tiempo, Trad. Raúl Gabás Pallas y Jesús Adrián Escudero, Trotta, 
Madrid, 2001, p.23 



 

65 
 

cosmológico al piscólogico, dicho ámbito será explorado por Agustín, a tal grado 

que expresará que el tiempo es una distensión del alma, llevando tal idea a un 

plano radical donde el tiempo tendrá significación espiritual y existencial.  

Respecto a la eternidad Agustín considera que es propia de Dios, quien se 

encuentra fuera de las categorías del tiempo y del espacio, hace eco la definición 

que Dios da de sí a Moisés, “Yo Soy el que Soy”.173Tal sentencia bíblica  está en 

relación con la imposibilidad de pronunciar el nombre de Dios, de ahí la existencia 

del tetragrama. Agustín parece tener en cuenta la forma en que Dios se define a sí 

mismo. Ya que de Dios no se puede predicar que era, que será, sino que es. Por 

tanto se encuentra más allá de lo temporal. En esta idea resuena la definición que 

Plotino da de la eternidad: 

“La eternidad es, pues, esto: lo que ni fue ni será, sino que sólo es, poseyendo 

este es establemente por el hecho de que ni cambia en el será ni ha cambiado.”174 

Para Plotino el hombre es quien debe aspirar a la divinidad, resulta impensable 

que la divinidad  descienda para realizar dicho encuentro. El ascenso a la 

divinidad es posible cuando el alma se desprende de la materia y todo lo que 

represente un obstáculo para ello, idea en sintonía con la consideración del cuerpo 

como cárcel del alma. La meta del hombre no es quedar libre de culpa sino ser 

Dios.175 

En dicha concepción se puede ver una tendencia a sacralizar a la razón, 

entendida como aquello que se opone de manera tajante al cuerpo y a la 

materialidad. Dicha sacralización de la razón tiene una larga historia en la tradición 

filosófica dominante, donde la moralidad consiste de manera primordial en seguir 

los dictados de la razón, y por ende, todo lo que se encuentra al margen de la 

razón, ha de ser excluido, siendo que conocer es igual a querer. Este 

intelectualismo ético abre la posibilidad para que el hombre por sus propios 

méritos alcance la perfección. 

                                                           
173

 Éxodo 3,13 
174

 Enéadas, III,7,3, 33-35 
 



 

66 
 

Dicha manera de concebir al hombre y la ética, causa escándalo para Agustín, 

puesto que considera Agustín el hombre por su solas fuerzas no puede alcanzar la 

perfección, sino que requiere de la gracia, ya que el hombre es un ser 

fragmentado ontológicamente. A diferencia de Plotino, en el cristianismo, y tal vez 

sea el núcleo del mismo, es la divinidad quien desciende, Cristo quien también es 

la divinidad, se encarna en el mundo del hombre, la divinidad pues, se ha 

insertado en el tiempo. Dos aspectos importantes: la divinidad se hace corpórea y 

participa del tiempo. De igual manera la divinidad se comunica con el hombre, 

desde el momento en que se postula que Dios crea al hombre por un acto de 

voluntad. 

En lo que respecta al plano antropológico el hombre participa del mundo espiritual, 

sin embargo también ha tomado contacto con la materia, por tanto se hace 

necesario una ascesis de tipo intelectual para reconducirse al mundo espiritual. En 

el caso de Agustín no solo es posible pensar en un movimiento de ascensión del 

alma hacia Dios, sino incluso de manera inversa, puesto que Dios, mediante la 

Encarnación desciende a la materia, con ello la temporalidad del hombre adquiere 

una dimensión de trascendente.  

El lugar que ocupa el Uno en el sistema plotiniano Agustín lo sustituye por Dios, 

entendido como Verdad. La figura del Hijo, es la idea de un Dios personal, a 

diferencia de la Inteligencia plotiniana la cual es impersonal. La participación del 

mundo respecto a Dios se realiza mediante la creación, cuya característica 

primordial es ser exnihil, por ende la idea de emanación plotiniana es dejada de 

lado, con dicha idea se salvaguarda la perfección ontológica para el creador 

respecto a la creatura. Hay un paso de la nada al Ser.176 Con tal razonamiento 

tenemos que la existencia del hombre es fragmentaria y finita, por ello requiere de 

su conservación mediante la acción de Dios, el hombre está anclado a lo temporal, 

pero encaminado a trascenderse. Sin embargo hay un sentido inverso puesto que 

la perfección en el hombre no es sinónimo de autonomía sino de dependencia. 

                                                           
 



 

67 
 

Agustín como señala Sciacca no lee a los platónicos sino que los interpreta177, 

dicha interpretación tiene como trasfondo la lectura del Evangelio de San Juan, 

cuyo contenido gira en torno a la idea del Logos. En Agustín pervive de Plotino 

aquellos elementos que no se encuentran en evidente contradicción con el 

cristianismo, es decir la idea de un mundo por encima de lo material y la elevación 

a lo divino. En resumen se trata de hacer que el platonismo resulte cristiano y no 

viceversa que el cristianismo resulte platónico.178 

Si bien es cierto que existe una influencia del neoplatonismo en Agustín, hay que 

decir que solamente es respecto a la elaboración conceptual, ya que respecto al 

contenido existe un enorme distanciamiento. El genio agustiniano no se limitó a 

reproducir ideas del neoplatonismo, sino que reinterpretó el entramado conceptual, 

mediante un espíritu crítico, no hay por tanto una recepción pasiva del 

neoplatonismo. El pensamiento neoplatónico más que ser una fuente doctrinaria, 

ha sido una luz que ha iluminado el sendero del pensamiento agustiniano, el 

neoplatonismo solo ha quedado su organización conceptual. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
177

 Michele Federico Sciacca, San Agustín, Trad. Ulpiano Álvarez Díez, Luis Miracle, Barcelona,1955, p.56 
178

 Ibíd, op. cit. p.66 



 

68 
 

EL ANÁLISIS DEL TIEMPO Y LA HISTORIA EN CLAVE AGUSTINIANA 

 

De la cotidianidad al enigma; la pregunta por el tiempo 

 

Cualquier interrogante de inicio, refleja un estado de insatisfacción en el ser 

humano, ya sea porque se desconoce absolutamente lo cuestionado, o bien 

porque los intentos de respuestas ofrecidos al momento no resultan ser 

satisfactorios, la pregunta sobre el tiempo no es la excepción. En un autor como 

Agustín de Hipona, la insatisfacción se encuentra en el borde de la desesperación, 

de ahí todo el discurso filosófico que construye sobre el problema del tiempo. 

Desde el sentido común estamos habituados a considerar que todo lo que sucede 

se realiza en el tiempo, es así que pensamos con certeza que tanto nuestra 

existencia como la de las cosas se encuentran en constante movimiento, y desde 

nuestro lenguaje expresamos que la realidad se manifiesta ante nosotros como 

temporal, a tal grado que el ser humano reconoce que su existencia se encuentra 

a merced del devenir temporal. A tal fenómeno desde el sentido común lo 

denominamos como tiempo. Así pues preguntarnos por el tiempo, es preguntarnos 

por el sentido de nuestra existencia. 

Al abordar el problema del tiempo, nos encontramos con toda una tradición 

filosófica que ha intentado dar respuesta a tal problema, la cual ha marcado 

rotundamente la manera de abordar el problema, puesto que es debido a los 

diversos planteamientos filosóficos que a pesar de presentar divergencias entre sí, 

lo que sigue permeando en el intento de respuesta es el carácter aporético del 

tiempo. 

Desde luego San Agustín acorde a su personalidad inquieta, no es ajeno al 

problema del tiempo, y es por ello que dedica varios pasajes de su obra a tal 

temática, puesto que tratar tal problema es tratar el de la existencia. El doctor 

africano dedica algunas páginas para abordar dicho tópico, tanto en Las 

Confesiones, de manera especial en el libro XI y en De Civitate Dei, donde trata de 



 

69 
 

refutar las concepciones cíclicas del tiempo.La preocupación del obispo de Hipona 

obedece a dos aspectos básicamente; uno de tinte filosófico y otro de cuño 

teológico, es decir una toma de postura ante la filosofía griega y una preocupación 

de tipo pastoral.  

En su intento por aclarar el problema del tiempo el doctor africano realiza una 

súplica: 

“Enardecido se ha mi alma en deseos de conocer este enredadísimo enigma. No 

quieras ocultar, Señor Dios mío, Padre bueno, te lo suplico por Cristo, no quieras 

ocultar a mi deseo estas cosas tan usuales como escondidas, antes bien penetre 

en ellas y aparezcan claras, esclarecidas por tu misericordia.”179 

El tono de súplica desde luego tiene un sentido de alabanza, pero por otra parte 

implica el reconocimiento de la perfección divina. Agustín ha reconocido el 

carácter aporético del problema, por ello invoca a Dios, una vez que se ha 

percatado de las carencias e incapacidades del pensamiento finito. Es la 

afirmación de la fragilidad humana, de ahí que reconozca la insuficiencia del 

discurso y apele a lo eterno, así queda plasmado el carácter insuperable del 

problema del tiempo.  

En el ya célebre capítulo XIV de las Confesiones, es donde Agustín se formula la 

pregunta sobre la posibilidad de pensar y más aún adjudicarle cierta realidad al 

tiempo180 ante lo cual se declara incompetente a la hora de tratar ofrecer una 

respuesta, dejando en claro la imposibilidad  de mostrar su realidad. El Doctor 

africano parece haberse dado cuenta de un posible contraste entre el concepto y 

la vivencia. Se decanta en lugar de la precisión del concepto por una realidad 

concreta y sangrante, ya que el concepto por lo común resulta insuficiente para 

declarar lo que en el interior del espíritu sucede. 

Una vez declarada la dificultad, Agustín realiza una análisis, desde la perspectiva 

del sentido común. Menciona que si nada pasase no habría pasado, si nada 

                                                           
179

 Confesiones, XI, 22,28 
180

 Ibíd,  XIV, 17 



 

70 
 

sucediere no habría futuro y la que se puede considerar la aseveración más 

radical, si nada existiese no habría tiempo presente. Concluye preguntándose 

cómo es posible afirmar que exista el tiempo, cuya naturaleza parece radicar en 

dejar de ser.  

Dada la imposibilidad de definir el tiempo desde el punto de vista gramatical, se 

pasa al ámbito de la experiencia, teniendo como desembocadura la duración. 

Existe un alejamiento respecto de la posible objetivación del tiempo. El pasado, el 

presente y el futuro tienen cabida únicamente dentro del seno de la experiencia. 

La pregunta inicial por el tiempo se ve trastocada, no se trata de indagar qué es el 

pasado, el presente y el futuro, sino cómo son accesibles a la experiencia. Ahora 

bien en cuanto representados por la experiencia solo cabe pensar tal posibilidad 

en el sentido de lo presente. 

De las consideraciones del sentido común, se pasa a realizar el análisis de las 

teorías que conciben al tiempo como vinculado con el movimiento, es decir se 

hace alusión a Aristóteles, estoicos y epicúreos quienes consideran al tiempo 

como algo del movimiento.181Agustín se ha percatado de la falta de adecuación 

del entramado lingüístico para referir el fenómeno temporal. Aparece una doble 

aporética, es decir la que tiene que ver con el ser del tiempo y por otra parte la 

referida a la duración temporal. 

Para San Agustín el tiempo obedece a una caída del hombre, puesto que ha 

abandonado el seno de lo eterno para formar parte del ámbito de lo transitorio. La 

dificultad de situar en un plano de igualdad lo conceptual y lo real, se debe 

precisamente a la rotura ontológica que experimenta el hombre, al haberse alejado 

de su estado adánico.  Debido a esta fragmentación es que el hombre es incapaz 

de percibir  la unidad y únicamente se sitúa en el plano de la fragmentación, es por 

tanto uno de los principales obstáculos que se suscitan a la hora de pensar el 

tiempo. 

                                                           
181

 Agustín Corti, op. cit.  p.23 



 

71 
 

El obispo de Hipona intenta alejarse del ámbito de la concepción cotidiana del 

tiempo para preguntarse por la posibilidad de la elaboración conceptual del mismo, 

sin embargo no se limita a dicho plano, ya que de las respuestas que se puedan 

ofrecer es que la existencia asumirá un determinado sentido. En un pasaje de “Las 

Confesiones” se pregunta: 

“¿Qué es, pues, el tiempo? Si nadie me lo pregunta, lo sé; pero si quiero 

explicárselo al que me lo pregunta, no lo sé. Lo que si digo sin vacilación  es que 

sé que si nada pasase no habría tiempo pasado; y si nada sucediese , no habría 

tiempo futuro; y si nada existiese, no habría tiempo presente. Pero aquellos dos 

tiempos, pretérito y futuro, ¿Cómo pueden ser, si el pretérito ya no es él y el futuro 

todavía no es? Y en cuanto al presente si fuese siempre presente y no pasase a 

ser pretérito, ya no sería tiempo, sino eternidad. Si, pues, el presente, para ser 

tiempo es necesario que pase a ser pretérito, ¿cómo decimos que existe éste, 

cuya causa o razón de ser está en dejar de ser, de tal modo que no podemos decir 

con verdad que existe el tiempo sino en cuanto tiende a no ser?”182 

El pasaje con antelación citado se ha convertido en la principal fundamentación 

filosófica de la concepción moderna del tiempo, dicha cita lejos de pretender 

esclarecer el problema, intenta suscitar una gama de posibilidades de 

problematización. Como señala Marramao las líneas vertidas por el pensador de 

Tagaste más que intentar la búsqueda de una respuesta, son el reflejo de una 

declaración de imposibilidad de construir una definición de carácter positivo.183 

Tal vez la cuestión fundamental a resolver es la de tratar de indagar, cuál es el 

núcleo de la paradoja en la cuestión del tiempo. La complejidad parece explicarse 

debido a que el tiempo en el plano de lo vivido, resulta ser cosa evidente. Sin 

embargo en su  forma lingüística, y sobre todo en la tradición del idioma en la que 

no situamos, se colocan frente a nosotros problemas de carácter irresoluble. 

 La desesperación de Agustín es notoria, ya que va recurriendo a diversas 

estrategias por tratar de aclarar el problema del tiempo, un recorrido que va desde 

                                                           
182

 Confesiones, XI, XIV,17 
183

 Cfr. Giacomo Marramao, op, cit. , p.55 



 

72 
 

el sentido común, hasta la retórica y que concluye con el análisis de la experiencia 

interna del mismo, en aquello que Xirau denominó tiempo vivido.184 

De la reflexión del obispo de Hipona se deriva una emergencia fundamental, como 

bien señala Marramao, puesto que no existe una grámatica generativa de la 

noción del tiempo. 185 Tomando en consideración tal señalamiento, y partiendo de 

que la filosofía ya sea se decante por una aspecto conceptual o bien por un 

sentido de la vida, emergen dos problemáticas de vital importancia. En su aspecto 

conceptual parece ser que la definición del tiempo resulta irresoluble. Cualquier 

discurso que pretenda definir al tiempo, al hacerlo lo convierte en concepto, y con 

ello se ve obligado a pensarlo como un todo, es decir, como tiempo eternidad. 

Si apelamos al aspecto vivencial, también se torna complejo el asunto, puesto que 

las experiencias que se tienen sobre el tiempo son diversas, resultando común en 

la explicación del mismo vincularlo a descripciones de tipo espacial, bajo la misma 

tendencia cae la eternidad la cual resulta impensable sin recurrir a un nexo con la 

temporalidad.  

El planteamiento de Agustín contempla tres aspectos; uno que pudiera 

denominarse lógico, que es el que tiene que ver con el uso del lenguaje común o 

dicho en otros términos la conceptualización vulgar del tiempo, otro, es el que 

pudiera denominarse fenomenológico, el cual tiene que ver con la forma en que se 

piensa el tiempo como fenómeno de lo mental, y finalmente un aspecto que se 

pudiera entender existencial, puesto que la manera en que se representa el tiempo 

se encuentra íntimamente vinculada con una forma de la existencia. 

Las dificultades que se suscitan al abordar el problema del tiempo no son 

resultado de la torpeza, sino de la naturaleza misma de la realidad temporal, la 

cual comparten tanto las criaturas como el cosmos, no queda otra alternativa más 

que volcar la mirada hacia lo eterno. La solución que se vislumbra es trasladar la 

diversidad hacia lo que es idéntico y presente, es decir lo eterno.186 

                                                           
184

 Ramón Xirau, El tiempo vivido, Siglo XXI, México, 1993, p.27 
185

 Cfr. Giacomo Marramao, op, cit , p.57 
186

 Cfr. Antonio Sánchez, op. cit.  p. 154 



 

73 
 

Un intento de solución al carácter apóretico del tiempo; la tripel dimensión 

del presente 

En la mentalidad primitiva existe más una preocupación por el sentimiento del 

tiempo que por ofrecer una representación conceptual del mismo, es más 

importante el contacto directo con el objeto, que su abstracción. En San Agustín 

los dos elementos se conjugan y se convierten en tareas acuciantes para el obispo 

de Hipona. Para Agustín la preocupación fundamental será no tanto el intentar 

explicar cómo las cosas pueden ser el tiempo, sino explicar porque el pensamiento 

piensa las cosas temporalmente. 

La interpretación que proporciona Agustín acerca del tiempo es trágica en cuanto 

refiere al hombre pecador, ya que debido al pecado el hombre quedó escindido en 

su estructura óntica, por ende el hombre sólo podría tener una vida rota. De esta 

forma el hombre percibe el tiempo en tres modalidades, es decir, el pasado, el 

presente y el futuro, los cuales se constituyen en una especie de distracción para 

el alma, derivado todo ello del pecado original. Para Agustín el pasado, el presente 

y el futuro no tienen ninguna unidad en sí mismos, son simplemente espejismos, 

debido a que el pasado ya no existe, el fututo todavía no es, el presente es un 

punto sutil que no puede medirse por falta de consistencia. De igual manera si el 

presente siempre fuera presente, sería eternidad y no tiempo.187 

La problemática deriva de la representación del presente, Agustín comenta: 

“Si, pues, hay algo de tiempo que se puede concebir como indivisible en partes, 

por pequeñísimas que éstas sean, sólo en ese momento es el que debe decirse 

presente; el cual, sin embargo, vuela tan rápidamente del futuro al pasado, que no 

se detiene un instante siquiera. Porque, si se detuviese, podría dividirse en 

pretérito y futuro, y el presente no tiene espacio ninguno.”188 

Tal consideración denuncia la presencia en un primer momento de una aporía, al 

no tener el presente extensión, ello conlleva a reducir al presente a un instante 

                                                           
187

 Confesiones XI, 14, 7 
188

 Ibíd XI, 15, 20 



 

74 
 

indivisible e inextenso. De ser así el tiempo no es posible que exista como unidad 

de medición, cómo podemos decir que lo que ha pasado o lo que pasará es 

mucho o poco tiempo, puesto que ambas modalidades del tiempo no existen, sin 

embargo desde el lenguaje común expresamos tiempos cortos y largos, afirma 

Agustín.189 

A partir del reconocimiento de las aporías anteriormente señaladas, se pasa al 

planteamiento medular, es decir, ¿qué es lo que medimos cuando medimos el 

tiempo?, de esta manera se delimita el escenario de reflexión. En base a ello se 

trata de precisar en qué consiste la duración del tiempo, una vez se formula tal 

pregunta, aparece en escena una nueva aporía si apelamos al lenguaje común, 

puesto que nunca podemos asir el presente.190Lo mismo puede decirse del futuro, 

puesto que éste todavía no es. 

Una vez reconocida la problematicidad del tiempo, atendiendo a los 

razonamientos que lo niegan, lo que parece prevalecer es una especie de 

escepticismo al respecto, sin embargo a pesar de ello desde la cotidianidad, se 

considera que tanto el pasado como el futuro existen, tan es así que los hombres 

relatan hechos acontecidos y otros anuncian o prevén cosas. Teniendo como 

referencia la gramática, es que se  puede hablar de pretérito, presente y futuro. 

Agustín precisa que es difícil negar que son tres los tiempos, lo cual es enseñado 

desde la infancia, apelando al hecho experiencial de la narración y la previsión. Un 

intento por explicar los tres tiempos aparece en “Las Confesiones” cuando precisa: 

“Así, mi puericia, que ya no existe en el tiempo pretérito, que tampoco existe; pero 

cuando yo recuerdo o describo su imagen, en tiempo presente la intuyo, porque 

existe todavía en mi memoria”191 

El pretérito es explicado como una imagen que se encuentra latente en el 

presente, constituida por la serie de imágenes albergadas en la memoria, por tanto 

el recordar no es otra cosa que el reconocimiento de una imagen que ha pasado y 

                                                           
189

 Confesiones, XI, 15, 18 
190

 Ibíd. XI, 15, 20 
191

 Ibíd. XI, XVIII,23 



 

75 
 

que nos afecta en el presente. Respecto al futuro se dice que no se ven las cosas 

futuras como tal, sino sus causas o signos los cuales se encuentran anclados en 

el presente. Se abre de tal manera la posibilidad de hablar de un triple 

presente.192Agustín afirma lo siguiente: 

“Lo que sí sé ciertamente es que nosotros premeditamos muchas veces nuestras 

futuras acciones, y que esta premeditación es presente, no obstante que la acción 

que premeditamos aún no exista, porque es futura; la cual, cuando acometamos y 

comencemos a poner por obra nuestra premeditación, comenzará entonces a 

existir, porque entonces será no futura sino presente”.193 

El futuro como lo piensa Agustín, no es aquél que nada tiene que ver con el 

pasado y el presente, y por ende inesperado. No se trata de un cúmulo de 

posibilidades abiertas, se trata de un tiempo que se encuentra fuertemente 

vinculado tanto al presente como al pasado. Resulta impropio decir que existen 

tres tiempos, lo que existe son tres formas del presente. El futuro  es entendido 

como la proyección de una imagen presente en la perspectiva de lo venidero.  

El futuro aunque no es el momento presente como tal, sin embargo suscita ciertos 

sentimientos, tales como la esperanza y el temor, en este sentido podemos decir 

adquiere cierta presencialidad, aún y cuando el objeto tanto de la esperanza como 

el del deseo se encuentren distantes de nosotros. 194 Se experimentan como 

presentes en la medida en que el hombre los considera como inevitables y reales. 

Ambos sentimientos desaparecen de nuestra esfera en tanto se presencializan, la 

esperanza su principal característica es que tiene cierto grado de posibilidad, de lo 

contrario dejaría de serlo. Como bien señala Lyotard: “Generalmente, el yo se 

esfuerza, mal o bien, en reunir la dispersión de lo que le ocurre bajo la unidad de 

una sola historia”.195 

                                                           
192

 Cfr. Juan Zaragueta,El tiempo en San Agustín como eje de la vida mental, Revista de Filosofía publicada 
por Instituto de Filosofía Luis Vives, Año XIV, Enero- Marzo 1955, Madrid,  P.24 
193

 Confesiones XI, XVIII,23 
194

 Cfr.Ann Hartle, op. cit. p.88 
195

 Jean Francois Lyotard, op. cit., p. 45 



 

76 
 

Emerge el punto central de la teoría agustiniana, ¿dónde están, pues, las cosas 

pasadas y futuras? Agustín perfila un intento de solución al considerar que donde 

quiere que estén, no están allí como futuras o pasadas, sino como presentes.196Se 

abre hace nuevamente latente el triple presente. El doctor africano lo expresa de 

la siguiente manera: 

“Pero lo que ahora es claro y manifiesto es que no existen los pretéritos ni los 

futuros, ni se puede decir con propiedad que son tres los tiempos: pretérito, 

presente y futuro; sino que tal vez sería más propio decir que los tiempos son tres: 

presente de las cosas pasadas, presentes de las cosas presentes y presente de 

las futuras. Porque éstas son tres cosas que existen de algún modo en el alma, y 

fuera de ella yo no veo que existan: presente de cosas pasadas (la 

memoria),presente de cosas presentes (visión) y presente de cosas futuras 

(expectación).”197 

La existencia del tiempo en tanto que duración y medición tiene su lugar en el 

alma, la cual posibilita que se pueda pensar en términos de pasado, presente y 

futuro, a través de la memoria, la atención y la expectativa.198 El problema del 

tiempo se ha desplazado del ámbito de los objetos físicos al ámbito del alma.. El 

tiempo no es algo que pasa en el movimiento sino algo que le pasa al alma.199 

La atención es la que reviste vital importancia, puesto que es ella quien lleva a 

cabo la reunión vital de las tres dimensiones temporales, el espíritu está atento a 

lo que recuerda y a lo que vendrá, siendo así que el espíritu se encuentra tendido 

hacia el pasado como hacia el porvenir. Agustín ejemplifica esto de la siguiente 

manera: 

“Supongamos que voy a recitar un canto sabido de mí.  Antes de comenzar, mi 

expectación se extiende a todo él; mas en comenzándole, cuanto voy quitando de 

ella para el pasado, tanto a su vez se extiende mi memoria y se distiende la vida 

de esta mi acción en la memoria, por lo ya dicho, y en la expectación, por lo que 

                                                           
196

 Confesiones XI, 18, 23 
197

 Ibíd. XI, 20, 26 
198

 Cfr. Giovanni Catapano, op. cit. p. 52 
199

 Antonio Sánchez, op. cit.  p. 167 



 

77 
 

he decir. Sin embargo mi atención es presente, y por ella pasa lo que era futuro 

para hacerse pretérito. Lo cual, cuanto más y más se verifica, tanto más abreviada 

la expectación, se alarga la memoria, hasta que se consume toda la expectación, 

cuando, terminada toda aquella acción, pasare a la memoria ”.200 

El pasado, el presente y el futuro, tienen como recinto el alma, puesto que es 

mediante la actividad de ésta, que el hombre recuerda, atiende y espera. Es el 

alma la que permite la unidad de los tiempos. Para ejemplificar tal situación 

Agustín hace uso de la idea de poema, ya que en el hecho de recitar se da la 

unicidad de los tiempos, puesto que lo que se va recitar está en un inicio en el 

futuro, de tal manera que al ir recitándose el poema, éste se va convirtiendo en 

pasado a través del presente. El concepto de ahora es sustituido por la noción de 

presente, entendiendo éste último como duración.  

En el ejemplo anteriormente citado, Agustín ha plasmado la complejidad de la 

distentio a través de la imagen de la triple estructura del tiempo del alma, en dicho 

tiempo se da una fractura en tres acciones que no son simultáneas entre sí, pero 

cuya interrelación es posible gracias a la continua actividad intencional del alma. 

La distensión origina la fragmentación, al ser ella el reflejo del desgarro que sufre 

el alma que se encuentra privada del contacto con el verdadero Ser.  El pasado no 

es algo que permanezca escindido de nuestro presente y resguardado en una 

especie de baúl, sino que en cada acto presente se manifiesta. 

El tiempo no solo constituye una dimensión que dispone el alma, sino que también 

posibilita el dominio del devenir mediante la espera y el recuerdo, de tal manera 

que el tiempo no podría ocurrir sino donde es posible anticipar el acontecimiento 

convirtiéndolo futuro y mediante la retención convirtiéndolo pasado, sin tal 

referencia el planteamiento agustiniano no se sostiene.  

Es importante señalar que la memoria como la piensa Agustín se aleja bastante de 

la reminiscencia platónica, puesto que las ideas no son simplemente el recuerdo 

                                                           
200

 Confesiones, XI, 38, 37 



 

78 
 

de un conocimiento del pasado. Al respecto Sciacca precisa de manera precisa lo 

siguiente: 

“…sino la memoria de un conocimiento que está siempre dentro de nosotros y 

presente en la medida en que nosotros estamos presentes a nosotros mismo. No 

se trata de tomar conciencia del pasado, sino del presente olvidado, del recuerdo 

del presente”.201 

Así pues, con su planteamiento, Agustín modifica el concepto de memoria, pues  

el presente de las cosas pasadas implica una superación de la mera repetición 

cíclica por la memoria viviente y permite que se reactualice lo pasado en un 

presente de anticipación de lo porvenir.  

La argumentación agustiniana se dirige contra aquellos, para quienes tiempo y 

movimiento de los astros son sinónimos, es una polémica que tiene como 

trasfondo el Timeo de Platón y la Física de Aristóteles.  El argumento radica en 

que a pesar de la inmovilidad de los objetos, el tiempo no se anula sino que 

persiste. De igual manera, cuando se dice que se mide el tiempo, lo que se 

mensura es la afección que las cosas producen en nosotros.  

Los astros para Agustín a diferencia de algunas cosmologías griegas pierden 

valor, puesto que son reducidos a cualquier otro móvil, ya se trate así de un 

mortero cósmico, o del transitar de las palabras en un discurso. Dicha conjetura 

tiene tras de sí un escenario bíblico, donde los astros desempeñan el rol de 

luminarias que sirven para señalar el tiempo, sin embargo lo que es fundamental 

es que los astros no pueden constituir con su movimiento el tiempo. Con Plotino 

sólo está de acuerdo en tanto que el tiempo es una alteración del alma, pero no 

del alma del mundo, sino del alma humana que es producto de la creación.202 

 

                                                           
201

 Michele Federico Sciacca, op. cit.  p. 287 
 



 

79 
 

La conclusión a que llega Agustín es que el tiempo no consiste en el movimiento 

de los cuerpos, sino que es una cierta distensión.203 Señala Xirau que la 

traducción de distensión por espacio resulta insuficiente, puesto que no expresa 

de manera oportuna el dinamismo del tiempo vivido.204Tal observación es de 

importancia fundamental, puesto que se pasa de una concepción cosmológica del 

tiempo. La distensión origina una dispersión en el tiempo, lo cual presenta un 

matiz negativo, ya que ello representa una disolución y la pérdida de sí mismo.205 

Agustín lo resume de la siguiente manera: 

“Pero  como tu misericordia es mejor que las  vidas de los hombres, he aquí que 

mi vida es una distensión. Y me recibió tu diestra en mi Señor, en el Hijo del 

hombre, mediador entre ti-uno-y nosotros-muchos-, divididos en muchas partes 

por tu multitud de cosas, a fin de que coja por él aquello en lo que yo he sido, y 

siguiendo al Uno sea recogido de mis días viejos, olvidado de las cosas pasadas, 

y no distraído en las cosas futuras y transitorias, sino extendidas delante de 

nosotros; porque no es por la distracción, sino por la atención, como yo camino 

hacia la palma de la vocación de lo alto, donde oiré la voz de la alabanza y 

contemplaré tu delectación que no viene ni pasa.”206 

Como bien señala  Lyotard, al experimentar Agustín la presencia de lo Otro, se 

experimenta más disociado de sí mismo, más incierto que de costumbre acerca de 

su identidad, aun cuando el yo hace el intento por reunir la dispersión mediante el 

artificio de la construcción de una sola historia. Dicha dispersión conduce a 

Agustín a pensarse  a sí mismo como un problema.207 

Se abre paso una concepción existencial del tiempo, se construye la dialéctica 

distentio-intentio, ya que ésta segunda, a través de la interioridad será la que 

posibilite reunir el continuo devenir de las cosas, y salvaguardar al hombre de la 

dispersión y la multiplicidad. Pasado, presente y futuro son unificados bajo una 

                                                           
203

 Confesiones XI, 26,33 
204

 Ramón Xirau, op. cit, p.20 
205

 Cfr. Ricardo M. García, Muerte y temporalidad en San Agustín. El aporte de Plotino a su idea del tiempo. 
Revista Agustinana, Vol. XLIII, Enero-Abril 2002, Número 130, Madrid, p.12 
206

 Confesiones XI, 29,39 
207

 Jean Francois Lyotard, op. cit. p. 44 



 

80 
 

triple dimensión del presente, donde la atención es quien lleva a cabo tal papel 

unificador.  

 En la concepción agustiniana del tiempo, si la  vida  prescinde de la intentio, no es 

otra cosa que una dispersión, una variación más del devenir cósmico, por tanto se 

requiere de un fundamento que otorgue estabilidad y unidad de sentido, es decir 

aquello que escape de las categorías de lo temporal, en este caso, Dios. La 

dialéctica entre distentio e intentio,  se caracteriza en un primer momento por la 

queja y el lamento, posteriormente por la espera y la confianza. 

A pesar del esfuerzo, Agustín no logra escapar de la aporía. Como bien señala 

Antonio Sánchez al respecto: 

“Seguimos prendados del juego de manos de Zenón, sin poder salir del sortilegio 

pues, o admitimos que el alma sólo pone la dimensión de pasado y de futuro, pero 

no su contenido, esto es, que el alma interpreta los sucesos conforme a su 

decisión de esperarlos o recordarlos, pero no hay nada en ellos que nos oblige a 

situarlos en una posición determinada (el flujo del tiempo es relativo al dominio 

intelectual), y entonces la realidad no es temporal, y el tiempo sólo es una 

operación intelectual (esto es, realmente nunca pasa nada), o admitimos que las 

cosas vienen y se van, y entonces no sabemos, como dice la aporía que nos 

persigue ni de dónde vienen, ni a dónde van, siendo este futuro lugar de la 

inexistencia hacia delante de un vacío impensable, y el pasado un pozo sin fondo 

igualmente absurdo.”208 

Junto a la propuesta del triple presente Agustín recurre a la idea de eternidad para 

intentar salir de la aporía, puesto que lo eterno se sitúa más allá de lo mudable, es 

quien domina la presencia en un continuo estado de presente, por tanto destruye 

el tiempo, tal parece ser la aspiración de Agustín. El tiempo es fundamentalmente 

expiación y drama, que se encuentra abocado a la reintegración a lo eterno. 

El obispo de Hipona, opta por colocar el fundamento de la inteligibilidad del tiempo 

en algo distinto de él, es decir la eternidad, la cual a su vez otorga sentido. Si el 

                                                           
208

 Antonio Sánchez, op. cit.  p.179 



 

81 
 

tiempo es carencia sólo en la eternidad se da la posibilidad de un ser total, que no 

requiera de la secuencia de los ahoras, para mostrarse. Sin embargo la eternidad 

no puede ser en el tiempo, pues es su contrario.  

Si prestamos atención al planteamiento agustiniano resulta evidente que la noción 

de eternidad relativiza en cierta forma la pregunta por el tiempo, pues ello implica 

pensar a éste tomando como referente una idea límite sin la que no tendría 

sentido, de igual manera se obliga a que la experiencia del tiempo se supere en la 

eternidad, con lo cual la tan acachada idea de tiempo rectilíneo parece perder 

preeminencia. 

La visión de Agustín del tiempo no puede ser reducida a una visión de tipo 

meramente psicologista como muchos pretenden, aún cuando hay ciertas razones 

para ello. Agustín va más allá, puesto que pasa de una experiencia psicológica del 

tiempo, a una experiencia de tipo espiritual, puesto que intenta superar el estatus 

de lo contingente y temporal, por medio de la fe. 

El tiempo es solamente un instante fugaz, el cual se encuentra precedido de una 

nada y seguido de una nada, el cual sin embargo siempre acecha al hombre, 

quedando de esta forma anclado al pasado y con ello la imposibilidad de olvidar, 

virtud que es admirada en el animal. El peso del pasado agobia al hombre por lo 

cual es observado con envidia el niño que se entrega totalmente al instante. La 

desaparición del olvido ocasiona la entrada en escena del tiempo y con ello todos 

los pesares.209De igual manera si el presente es entendido como la simple 

preparación de lo venidero, resulta infeliz. Tal vez la felicidad radique en la 

anulación del futuro, puesto que con ello desaparece la preocupación. 

Es en el pasado donde se constituyen las significaciones que provocan la opresión 

del hombre. Por otra parte hace también su aparición la conciencia de finitud 

saliendo a flote el carácter deudor de la existencia, es decir el ser responsable de 

ella. Recordar es sinónimo de evocar lo imperfecto que jamás se perfecciona. Es 

por eso que se puede decir que con la historia aparece la posibilidad de que lo 

                                                           
209

 Cfr. Juan Luis Vernal, La crítica de la metafísica en Nietzsche, Antropos, Barcelona, 1987, p. 26 



 

82 
 

vivido pudiera haber sido diferente, puesto que no existe una guía que marque el 

sendero, surge con ello la necesidad de justificar el camino recorrido.   

 Agustín intenta unificar lo fragmentario de la temporalidad en una unidad de 

sentido, a través de la memoria, la atención y la esperanza. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

83 
 

La creación 

En el pensamiento de Agustín no existe una escisión radical entre filosofía  y 

teología, de ahí que el problema del origen del tiempo tenga como antesala la 

reflexión bíblica. Agustín aborda el problema del tiempo desde su origen, es decir 

desde la creación. Le resulta evidente al pensador africano la existencia de una 

disrupción demasiado notoria entre la naturaleza eterna de Dios  y el carácter 

contingente de la creación. Surge así la dificultad por explicar el mecanismo que 

permite pasar de la ausencia de la temporalidad al tiempo, para abordar tal 

cuestión recurre a una interpretación alegórica del texto bíblico. 

En el pensamiento griego se concibe al mundo como eterno, el cristiano lo piensa 

como creación que se da en un momento determinado, siendo así que el tiempo 

cobra sentido, puesto que es a través de él, que se desarrolla la dramática 

historia, el combate de voluntades, como lo denomina Agustín.210 A la par que el 

universo, el hombre también es creación, sin embargo con un status ontológico 

por encima de la naturaleza. La creación se debe fundamentalmente  para el 

cristiano a un acto amoroso de Dios  por una inescrutable voluntad de crearlo, 

lejos de pensar como Hegel que es el autodesenvolvimiento de la idea, el cual no 

es arbitrario sino necesario.211 

El tema de la creación y el tiempo en el pensamiento agustiniano tiene como telón 

de fondo el libro del Génesis, del cual Agustín realiza una lectura que trasciende lo 

literal, se trata ante todo de una exégesis. Autores anteriores a Agustín realizaron 

una lectura simbólica de tal relato bíblico, tal es el caso de Filón de Alejandría, 

quienes pretendían clarificar la historia. 212Uno de los propósitos que se fija en su 

lectura el obispo de Hipona,  es el esclarecer la diferencia existente entre creador 

y creatura, y con ello la diferenciación entre la eternidad del creador y el tiempo de 

la creación.  

                                                           
210

 Cfr. José Ferrater Mora, op. cit. p.36 
211

 Cfr. Ibíd. p. 96 
212

 Saturnino Alvarez Turienzo, Edades del Desarrollo Moral en San Agustín (San Agustín Meditación de un 
centenario) Universidad Pontificia de Salamanca, Salamanca, 1987, p. 18 



 

84 
 

El tema del tiempo adquiere un carácter problemático importante, puesto que a 

diferencia de la tradición platónica donde el tiempo es una imagen móvil de la 

eternidad, para Agustín el tiempo se encuentra fundamentado en una realidad con 

la cual no guarda semejanza alguna, la pregunta fundamental en tal sentido 

pudiera ser ¿cómo es posible que se relacione eternidad y tiempo? La 

peculiaridad de la creación es ser contingente, lo que implica que ha de tener una 

causa fuera de sí, por lo cual todo lo creado se sitúa en el ámbito de la 

temporalidad. Una de las preguntas que pudieran formularse al pensador de 

Tagaste sería el cómo es que puede surgir de una realidad esencialmente 

atemporal el tiempo que constituye nuestra existencia. 

 Uno de los primeros textos donde se aborda el tema de la creación es en la 

polémica contra los maniqueos, posteriormente, profundiza más en el tema en “De 

Genesi ad litteram”, libro que incluso el mismo Agustín pensaba destruir, sin 

embargo decide que permanezca como prueba de sus primeras especulaciones 

sobre la Escritura.213El tema también aparece en los libros del XI-XIII de “Las 

Confesiones” y en “De Civitate Dei”, en los libros del XI-XIV.214 

En su planteamiento, Agustín precisa que hay quienes afirman que el mundo no 

ha sido creado por Dios, pero bastaría con observar el carácter contingente de las 

cosas para darse cuenta que no se han hecho a sí mismas.215 Al igual que en el 

tratamiento del tiempo, comienza el doctor africano preguntando por las cosas 

externas. Agustín expresa: “Quisiera oír y comprender cómo hiciste en el principio 

el cielo y la tierra”.216 

Para intentar esclarecer tal problema recurre al Génesis, teniendo como elemento 

creador La Palabra, quien hace las cosas. Sin embargo hay que precisar que 

dicha palabra no es equiparable a la voz humana, puesto que ésta última se 

encuentra inmersa en lo temporal. Se pregunta si la creación acontece en el 

tiempo, de manera similar a un discurso que tiene comienzo y fin, sin embargo, 

                                                           
213

 Retractaciones, I, 18 
214

 Cfr. Cfr. Giovanni Catapano, op. cit.  p. 52 
215

 Cfr. Confesiones IX, 4,2 
216

 Ibíd. XI, 5 



 

85 
 

precisa que la Palabra no puede estar sujeta a la temporalidad del mundo, puesto 

que preexiste con Dios, de igual manera no hay tiempo antes del acto creador.217  

La reflexión se ubica en torno a la discusión maniquea. Hay que recordar que una 

de las preguntas clásicas del maniqueísmo tenía que ver con la acción de Dios 

antes de crear el mundo, a lo cual Agustín responde en dos sentidos. Por una 

parte niega que Dios haya hecho algo antes de la creación y por otra, y la más 

radical, señala que no se puede hablar de un antes de la creación, debido a que el 

tiempo se encuentra vinculado a la creación, es decir el tiempo tiene su sentido en 

la medida en que comienza a existir la mutabilidad.218Agustín lo precisa en un 

pasaje de Civitas Dei: 

“Si es recta la distinción de la eternidad y del tiempo, ya que el tiempo no existe 

sin alguna mutabilidad sucesiva y en la eternidad no hay mutación alguna, ¿quién 

no ve que no habría existido el tiempo si no fuera formada la criatura, que sufriera 

algún cambio, algún movimiento? Ese cambio y movimiento ceden su lugar y se 

suceden, no pudiendo existir a la vez, y en intervalos más breves o prolongados 

de espacio dan origen al tiempo. Siendo, pues, Dios, en cuya eternidad no hay 

cambio en absoluto, creador y ordenador de los tiempos, no puedo entender cómo 

se dice que ha creado el mundo después de los espacios de los tiempos; a no ser 

que se pretenda que antes del mundo ya había alguna criatura, cuyos 

movimientos hayan determinado los tiempos.219 

Agustín se niega por tanto, a admitir que hubiese tiempos antes de la creación, 

pensando en un momento hipotético en el cual Dios permaneciese inmóvil. Siendo 

así que el tiempo comienza a existir, cuando hace su aparición el cambio, es decir 

lo mutable. De ahí que se pueda inferir que la condición temporal del hombre es 

inferior a la condición de eternidad de Dios. En este sentido eternidad y tiempo se 

contraponen, puesto que el tiempo es por excelencia el lugar del no ser y del 

cambio, lo que posibilita la muerte. La eternidad por su parte es continua 

presencia, lo cual origina la imposibilidad de una narración. 

                                                           
217

 Cfr. Civitate Dei, XI,4,6 
218

 De Genesi ad litteram 
219

 Civitate Dei, XI, 6 



 

86 
 

El problema del tiempo se desplaza de lo contingente a lo eterno, con ello se 

pretende la superación del problema, puesto que en la eternidad, el tiempo 

desaparece. Pretender resolver  la fugacidad del tiempo, colocando su 

fundamento en una especie de tiempo retenido o bien ausencia del mismo, es el 

reflejo de la aspiración agustiniana por intentar vincular las ideas de sucesión y de 

permanencia, es decir es la pretensión absurda por tratar de hacer compatible la 

idea de lo eterno y lo temporal, ello en aras de justificar la solidez de su 

explicación de lo temporal, de lo contrario no sería más que un intento absurdo. Al 

intentar explicar el comienzo del tiempo, la paradoja aumenta su dimensión. 

En un pasaje de las Confesiones se trata de explicar cómo es el origen del 

universo, es aquí donde se da una de las principales diferencias radicales al 

pensamiento anterior, puesto que se postula la posibilidad de una creación ex 

nihil, es decir de la nada. A partir de dicho postulado es que todo cuanto existe 

tiene en última instancia su razón de ser en Dios, de igual manera aparece en 

escena el principio de causalidad, en su variante que considera la causa como 

superior al efecto. Así lo precisa Agustín: 

“Pero ¿cómo hiciste el cielo y la tierra y cuál la máquina de tan gran obra tuya? 

Porque no los hiciste como el hombre artífice, que forma un cuerpo de otro cuerpo 

al arbitrio del alma, que puede imponer en algún modo la forma que contempla en 

sí misma con el ojo interior-¿y de dónde podría esto sino de que tú la hiciste?-e 

impone la forma  a lo que ya existía y la tenía, a fin de ser como es la tierra, la 

piedra, el leño, el oro o cualquier otra especie de cosas…”220 

En su edad madura Agustín retoma el tema en su obra “De Trinitate”. Dicha obra 

presenta aspectos innovadores, pues se plantea la posibilidad de una creación 

continua. En los siglos que vive el obispo de Hipona se asume generalmente que 

las especies son inmutables, pues lo que nace tiene semejanza con quien lo ha 

engendrado. Mas aún el platonismo concibe que existe un modelo eterno e 

inmutable. El obispo de Hipona marca una ruptura al hablar de razones seminales, 

idea de raigambre estoico. Los estoicos a decir de Diógenes Laercio  

                                                           
220

 Confesiones, XI, V, 7 



 

87 
 

consideraban que la naturaleza es una forma de ser  que se mueve a sí misma de 

acuerdo a las razones seminales221.  

Dichas razones seminales Agustín, no las entiende de manera material, como sí lo 

consideraron los estoicos. La noción agustiniana se asemeja más la concepción 

plotiniana de los logoi, es decir, como causas inteligibles de desarrollo que han 

sido puestas en los seres vivos.222 Lo creado tiene un aspecto temporal tanto de 

pasado, en tanto se encuentran en germen, futuro en cuanto a su realización.  

En De Triniate explica: 

“Una cosa es, desde el íntimo y sublime plinto de las causas, crear y gobernar la 

criatura, poder privativo del Dios Criador; y otra, la acción intrínseca de las fuerzas 

y energías por Él otorgadas, a fin de que se realice lo que Dios crea, en este o 

aquel momento, de esta o la otra manera. Todos los seres están originaria y 

primordialmente contenidos en la urdimbre maravillosa de los elementos (textura 

elementorum) y les basta encontrar un ambiente propicio para manifestarse. 

Las madres, decimos, están de sus hijos encinta, y el mundo está preñado de 

causas germinales (causis nascientum), obra de la esencia divina, donde nada 

fenece ni nace, nada principia ni se aniquila. Y no sólo los ángeles malos, sino 

incluso los hombres perversos, como vimos en el ejemplo tomado de la 

agricultura, pueden aplicar al exterior causas accidentales, las que, aunque no se 

digan naturales, se utilizan siempre conforme a las leyes de la naturaleza, 

haciendo brotar de su seno las energías latentes y adquiriendo desarrollo oportuno 

según su peso, número y medida, cualidades éstas que en su ser primitivo 

recibieron de aquel que todo lo ha dispuesto en número, peso y medida.”223 

Desde luego a partir de este pasaje, han surgido quienes han visto en la teoría 

agustiniana de la creación la prefiguración del evolucionismo, lo cual en cierta 

manera es entendible, en tanto que existen gérmenes de las cosas, sin embargo 

es pertinente señalar que las razones seminales agustinianas como anteriormente 

                                                           
221

 Diógenes Laercio, VII 
222

 Cfr. Cfr. Giovanni Catapano, op. cit.  p. 55 
223

 De Trinitate, III, IX, 16 



 

88 
 

mencioné son de índole inteligible, no material.  En tal sentido dista del  

evolucionismo de tipo darwiniano, el cual principalmente explica la configuración 

de las plantas y animales debido a una especie de selección natural, mientras que 

para Agustín dicho evolucionismo obedece a un orden querido y establecido por 

Dios, la naturaleza no se basta a sí misma como factor explicativo. 

La historia del mundo Agustín la entiende fundamentalmente como una sucesiva 

maduración de dichas semillas, de tal manera que no todo existió desde el 

principio en la forma en que conocemos las cosas, si bien no existe temporalidad 

en el ejercicio de la acción creadora si la hay en la manifestación de sus efectos. 

Si bien es cierto que todo está contemplado germinalmente, ello no implica que no 

pueda darse una novedad en la historia.224La naturaleza y el hombre no es lo 

hecho y acabo definitivamente, sino que es continuo hacerse. 

Si tomamos en consideración tal planteamiento, resulta que todo está previsto, de 

tal manera que se excluye la posibilidad de pensar en algo en términos de 

antinatural, a lo sumo aquellos fenómenos que no son tan recurrentes en la 

naturaleza, o que acontecen de manera inesperada, son simplemente reflejo de 

nuestra ignorancia. Si continuamos en tal razonamiento, es que se puede decir 

que incluso la noción de milagro, entendido como una violentación de una ley 

natural, no tiene cabida, puesto que simplemente se debe a un acto de ignorancia 

de tal acontecimiento. 

 Para el doctor africano tanto la idea de orden como de causalidad, ambas 

derivadas de la idea de creación, son evidencia  de la existencia de un proyecto 

divino, en el cual se encuentra inserta la temporalidad del hombre, la cual tiene un 

fin y propósito bien definido.  

 

 

 

                                                           
224

 Cfr. Marceliano Arranz Rodrigo, Interpretación Agustiniana del Relato Genesíaco (San Agustín, Meditación 
de un Centenario), Universidad Pontificia de Salamanca, Salamanca, 1987, p.50 



 

89 
 

“La  Ciudad de Dios” ¿indicios de filosofía de la historia? 

 

En el pensamiento agustiniano convergen dos tradiciones de pensamiento 

fundamentalmente, es decir la antigüedad clásica y el cristianismo en gestación. 

En sus inicios al interior del cristianismo se suscitan fundamentalmente dos 

posturas respecto al mundo clásico y su cultura; por una parte, aquella que asume 

una actitud de rechazo, y por otra, la de quienes creen ver en el pensamiento 

filosófico atisbos del mensaje evangélico. Agustín encuadra dentro de la segunda 

postura, pues es notorio en sus obras, la presencia de autores clásicos, que van 

desde la literatura hasta la filosofía. 

El cristianismo, el cual constituye el núcleo del pensamiento agustiniano se 

distancia entre otros aspectos del mundo griego por su concepción del tiempo, 

caracterizado por su carácter de linealidad, mientras que los segundos lo 

representan fundamentalmente de manera cíclica. Como punto de referencia en el 

pensamiento agustiniano se encuentran los escritos paulinos, donde la Historia, es 

vista desde una doble perspectiva; como anhelo de lo eterno y como justificación 

de la temporalidad, por ende una comprensión de la mortalidad y una afirmación 

del anhelo de eternidad. Dichas consideraciones tienen su repercusión en la forma 

de interpretar la historia. 

 Existen afirmaciones que sitúan al pensador africano como el creador de la 

denominada filosofía de la historia. Dichas afirmaciones no son del todo erróneas, 

aunque si habría que precisar algunos aspectos. Lo que si queda fuera de 

discusión, es que si es posible rastrear en un pensamiento teológico como el del 

obispo de Hipona aspectos que contribuyeron  a la gestación de tal aparato 

conceptual, de manera principal en su obra Civitate Dei. 

Para un lector contemporáneo de Civitate Dei, pareciera resultar ocioso o incluso 

absurdo interpretar los acontecimientos del pasado bajo la figura de dos ciudades 

entremezcladas e indiscernibles. Más aún tal lectura tendría poco que decir desde 

una perspectiva historiográfica, puesto que las fuentes de las que parte Agustín 



 

90 
 

son subsumidas bajo la óptica bíblica, pensemos en las edades de los personajes 

bíblicos, las cuales el nativo de Tagaste da por ciertas.  

Un acercamiento de este tipo a la obra agustiniana resulta superfluo, puesto que 

Civitate Dei no pretende ser un libro científico de historia o de carácter anecdótico. 

Sin embargo si se toma en consideración las repercusiones que tal obra ocasiona,  

el escenario se transforma. A partir de dicha obra se empieza a vislumbrar la 

posibilidad de pensar en una filosofía de la historia, desde la cual sería posible 

concebir a la  historia como un todo, el cual puede ser explicado y analizado a 

partir de determinados patrones, se inicia toda una tradición que va desde Joaquín 

de Fiore hasta Hegel, con las particularidades que cada visión considera. 

La interpretación agustiniana no tiene la intención de ser una descripción de tipo 

historiográfica, a pesar de las fuentes documentales con las que cuenta Agustín. 

Salustio, Varrón y en menor medida Tito Livio son las referencias. El obispo de 

Hipona ve en las obras de los autores denominados paganos, el mejor recurso 

para llevar a cabo su crítica del paganismo, es decir el uso de la misma historia 

romana.  Para la impugnación de las costumbres romanas se basa en Salustio, 

mientras que Tito Livio lo utiliza para el análisis de la política externa y de las 

acciones guerreras.225 

Varrón, discípulo de Panecio de rodas filósofo estoico representa para Agustín el 

teólogo del paganismo por excelencia. La teología como es entendida en el tiempo 

de Agustín, no tiene la significación actual. El doctor africano presta atención a la 

clasificación de la teología, identificando tres clases. Se habla de una teología de 

los poetas, la cual es puramente descriptiva y escénica. Existe una teología civil, la 

cual refiere a los ritos practicados por los sacerdotes y la ciudad. Finalmente se 

habla de una teología física, es decir aquella que consiste en las teorías que los 

filósofos han elaborado en su intento de dar sentido racional a la religión y los 

mitos, aceptando únicamente como válida, ésta última.226 

                                                           
225

 Cfr. José Oroz, op. cit. p. 64 
226

 De Civitate Dei, VI, 5 



 

91 
 

El doctor africano ante todo lo que  pretende es descifrar el misterio y el sentido de 

la existencia del hombre dentro de una historia de salvación.227Agustín emprende 

una labor que presenta rasgos de ser paradójica, puesto que intenta teologizar la 

Historia, es decir colocar a ésta bajo los anteojos de la teología, y por otra parte 

historizar la teología, es decir, interpretar las cuestiones teológicas como histórica. 

Los acontecimientos dejan de ser azarosos y a su vez se convierten en singulares 

y particulares para el sujeto, se excluye la posibilidad de lo repetitivo, la historia no 

es más que la materialización de los designios de Dios. 

Sin embargo hay que precisar que la realidad para el obispo de Hipona es 

entendida como histórica solo en función de que es a su vez teológica, ya que 

todo es puesto bajo el prisma de la Creación y la Redención, los acontecimientos 

son históricos no porque su delimitación sea la Historia, sino porque el ámbito de 

lo histórico debe ser visto a la luz de la Creación y la Redención. 228 

Para poder entender la ruptura que representa Agustín respecto al mundo clásico, 

es conveniente precisar de manera general algunos elementos del pensamiento 

griego, el cual parece no conceder tanta importancia a la Historia, puesto que el 

lugar central lo ocupan las realidades inteligibles, ya sea ésta, el mundo Inteligible 

o bien el Uno, herencia que se ancló a partir de ciertas interpretaciones de 

filósofos como Parménides. Se trata de situar en un lugar privilegiado lo que no 

sufre mutación alguna, o bien si es que se llega a padecer alguna alteración solo 

lo es en sentido de imitación de lo que no cambia.  

Los griegos generalmente cuando piensan en el devenir lo conciben desde el 

plano de lo natural y de lo cósmico. Como señala Chatelet, la ide de la 

transformación de la humanidad en el tiempo, a través de la acción bajo el marco 

de la libertad es ajena al espíritu griego.229El devenir histórico es considerado 

fundamentalmente como insignificante, la idea de la circularidad no da mucha 

                                                           
227

 Cfr. Saturnino Álvarez Turienzo, op. cit. , p.10 
228

 José Ferrater Mora, op. cit.  p.19 
229

 Francois, Chatelet, El nacimiento de la historia, traducción de César Suárez Bacelar, Siglo XXI, México, 
2005, p.19 



 

92 
 

cabida a pensar en una historia, puesto que se requieren las características de lo 

único, lo irrepetible e irreversible. 

Como bien señala Paz: 

“El tiempo circular de los filósofos paganos entrañaba la vuelta de una edad de oro 

pero esa regeneración universal, aparte de ser sólo una tregua en el inexorable 

movimiento hacia la decadencia, no era estrictamente sinónimo de salvación 

individual. El cristianismo prometía una salvación personal y así su advenimiento 

produjo un cambio esencial: el protagonista del drama cósmico ya no fue el mundo 

sino el hombre. Mejor dicho: cada uno de los hombres. El centro de gravedad de 

la historia cambió: el tiempo circular de los paganos era infinito e impersonal, el 

tiempo cristiano fue finito y personal”.230 

La concepción cíclica del tiempo para Agustín resulta irrisoria, considera una falsa 

felicidad el que se piense que el alma esté sujeta a varios ciclos infinitos. Afirma 

que palabras del Eclesiastés donde se afirma que lo que es, fue y será de la 

misma manera231no deben ser entendidas como sinónimo de eterno retorno, sino 

que se trata de los ciclos propios de la naturaleza y de las generaciones de los 

hombres que nacen y mueren, puesto que el tiempo no regresa y lo temporal tiene 

un carácter único e irrepetible-232 

Platón define al tiempo como imagen móvil de la eternidad, el tiempo es sinónimo 

de decadencia, ya que es en la intemporalidad donde se ha de buscar la 

verdad.233  Como han sostenido varios autores  los griegos no tuvieron una noción 

muy precisa de lo histórico, puesto que éstos tenían una percepción más artística 

del mundo, esto lo denota su concepción del cosmos como algo armónico y 

                                                           
230

 Octavio Paz, Los hijos del limo, Seix Barral, México, 1984, p.33 
231

 Eclesiastés, 1, 9-10 
232

 Cfr. Civitate Dei, XII 
233

 Cfr. Timeo, 37 d 



 

93 
 

acabado.234 El tiempo carecía de importancia ya que incluso los juicios morales, 

estéticos y morales estaban por encima del tiempo.235 

Es  llamativo lo que sostiene Lowith quien afirma que en el mundo griego no se 

llegó a formular una filosofía de la historia como tal, y cita como ejemplo el hecho 

de que un pensador de la magnitud de Aristóteles no hubiese abordado tal 

problema en ninguna de sus obras, aún y cuando el Estagirita abordó 

problemáticas de diversa índole, desde la botánica hasta la poética. Añade Lowith 

que incluso Aristóteles considera que la poesía se encuentra más próxima a la 

verdad, puesto que el historiar trata cambios casuales, mientras que la filosofía y 

la poesía contemplan lo permanente y general. 236  Aristóteles considera que la 

diferencia entre el historiador y el poeta no radica en la forma de la escritura, es 

decir el que uno escriba en prosa y otro en verso, sino en la realidad que cada uno 

describe, siendo que la poesía se encuentra más cercana a lo filosófico puesto 

que sus declaraciones colindan con lo universal, mientras que las de la historia 

con lo singular.237 

Polibio pudiera ser otro ejemplo, aún cuando se trata ya de un griego con 

experiencia romana y por ende se podría decir un griego poco clásico.238 Señala 

Lowith que lo que pudiera aproximarse más a una concepción de la historia 

caracterizada por la idea de progreso en el mundo clásico sería dicho personaje, 

sin embargo este dista de la concepción moderna de la historia, ya que éste 

considera los acontecimientos sucedidos como encaminados al cumplimiento de 

un objetivo, en este caso el dominio mundial de Roma.  

Sin embargo se puede constatar que Polibio tampoco representa una creencia en 

el progreso, ya que la tarea emprendida por Roma se encuentra marcada por la 

ley de la decadencia, es decir el movimiento circular, se encuentra inserto en el 

                                                           
234

 Cfr. Jean Wahl, Introducción a la filosofía, FCE, México, 1975, p.12 
235

 Íbid, p.14 
236

 Cfr. Karl, Lowith, El hombre en el centro de la historia, Trad. Adan Kovacsics, Herder, Barcelona, 
1990,p.133 
237

 Poética, 9, 1451 b1 
238

 José Ferrater Mora, op. cit., p.16 



 

94 
 

acontecer histórico de tal manera que solo se trata de rotaciones históricas, de tal 

manera que al final de un período evolutivo, vuelve a manifestarse el comienzo.239  

Por tanto es difícil detectar un pensamiento que pretenda otorgar un sentido moral 

al hecho realizado por el individuo y menos aún que dicho sentido cobre su 

plenitud en un futuro. Para el historiador griego la preocupación no es explicar el 

presente en términos del pasado, sino el evitar que acontecimientos significativos 

del pasado fueran olvidados. 

Así pues se puede apreciar una fuerte tendencia del hombre griego a rememorar 

los acontecimientos del pasado, mientras que el pensamiento judío o cristiano se 

encuentra fundamentado en el futuro, es decir en lo que ha de venir y una vez 

presente no ha de retornar.  Esto de alguna manera implica que la visión cristiana 

no se encuentre tan abocada a una contemplación del mundo visible, sino lo que 

subyace más bien es la esperanza de un futuro venidero mejor. El pasado para el 

cristiano no es más que un lapsus preparatorio de lo venidero, una especie de 

pedagogía. 

Cuando se habla de tiempo en su modalidad aristotélica, generalmente se refiere 

al ámbito de la mecánica, de tal manera que un tiempo no se distingue de otro, 

únicamente son distintos respecto al lugar que ocupan dentro de una sucesión, no 

se trata por tanto de una temporalidad, ya que lo que acontezca resulta 

irrelevante. En cambio San Agustín coloca como acontecimiento central la 

Encarnación, siendo así que la Historia adquiere un carácter dramático, la acción 

del hombre no puede pasar desapercibida, ni ser juzgada en solitario. Tal 

dramaticidad es una afirmación de lo efímero teniendo como telos lo eterno. 

Por su parte el estoicismo concibe a la naturaleza como fin de las cosas, puesto 

que ella es la razón misma240. Los estoicos consideran que todas las causas y los 

efectos se encuentran determinados  por una razón universal que ha determinado 

de antemano todas las cosas.241Tales afirmaciones distan del cristianismo, puesto 

                                                           
239

Íbid, p.135 
240

 Cfr. José Ferrater Mora, op. cit. p.34 
241

 Cfr. José Oroz, op. cit, p. 90 



 

95 
 

que la naturaleza en sí misma no refleja ninguna finalidad en sí misma, es 

únicamente el escenario en el cual se desenvuelve el hombre. Así mientras para el 

estoico el hombre forma parte de la naturaleza, para el cristiano la naturaleza 

forma parte él, es lo que constituye su miseria en cuanto ente natural y grandeza 

por su dirección a lo divino. 

Los pitagóricos consideraban como superior lo finito a lo infinito, en razón de que 

lo infinito no tiene límite, lo cual es interpretado como símbolo de lo caótico  y 

confuso, por su parte lo finito representa orden, siendo así que el cristianismo 

invierte esta percepción. Dios es identificado por Agustín como esencialmente 

infinito, y es precisamente tal atributo lo que denota su grandeza, puesto que Dios 

escapa a toda representación que pueda elaborar el hombre. 

El núcleo de reflexión agustiniano sobre la historia lo constituye “De Civitate Dei”, 

obra que tiene como trasfondo la crisis del imperio romano, debido a la invasión de 

los pueblos llamados bárbaros, fechada aproximadamente en el 413 d.c.242 Tal 

momento histórico es de suma importancia, significa en gran medida la 

fragmentación del mundo antiguo, una quebrantación de la forma de vida hasta 

entonces asumida. El cristiano interpreta dicho momento, como claro indicio del 

juicio final, el culmen de un drama que había tenido su origen en el jardín del 

Edén. El cometido que se propone Agustín en tal obra en un primer momento es 

de carácter apologético, así lo precisa en el prólogo de dicha obra: 

“Pues bien, mi querido Marcelino, en la presente obra, emprendida a instancias 

tuyas, y que te debo por promesa mía, me he propuesto defender esta ciudad en 

contra de aquellos que anteponen los propios dioses a su fundador. ¡Larga y 

pesada tarea ésta! Pero Dios es nuestra ayuda243”. 

Por tener el carácter apologético dicha obra, la polémica es una constante a lo 

largo de ella. En sus primeros libros se presenta un diálogo con el paganismo 

sobre todo el del imperio romano. El obispo de Hipona es insistente en que las 

                                                           
242

 José Ferrater Mora, op. cit. p.23 
243

 Prólogo  Civitate Dei 



 

96 
 

deidades paganas carecen de poder alguno que les permita intervenir en el 

acontecer histórico y por ende en la voluntad de los hombres, puesto que dichas 

deidades no pasan de ser simpes ficciones o en el mejor de los casos criaturas244, 

por tanto tampoco son capaces de conceder vida eterna245. 

Para llevar a cabo su refutación Agustín recurre a elementos propios tanto de la 

teología como de la filosofía, es decir se genera un vínculo entre fe y razón. Se 

trata por tanto de una argumentación donde intervienen elementos tanto naturales 

como sobrenaturales, de ahí el que no se pueda afirmar con certeza que se trata 

de una filosofía de la historia. El planteamiento agustiniano se sustenta en una 

dialéctica que comprende dos dimensiones, es decir, una temporal y otra eterna. 

 En “Civitas Dei” Agustín habla de dos ciudades: la Ciudad de Dios y la Ciudad 

Terrena, las cuales dan sentido al transcurrir de la historia, tal idea se encuentra 

esbozada en De Vera Religione obra escrita de laico hacia el 390.246 El criterio 

para diferenciar ambas ciudades será el amor propio y el amor de Dios. Es 

conveniente recordar lo que dice Agustín al respecto: 

“la primera se gloría en sí misma, la segunda en Dios…Aquélla está dominada por 

la sed de dominar, en ésta se sirven recíprocamente en la caridad los jefes 

mandando y los súbitos obedeciendo. Aquélla, en sus potentados, ama la propia 

fuerza; ésta dice a su Dios: Te amaré. Oh Señor mi fuerza. Por eso, en la una, los 

sabios, viviendo según el hombre, han buscado sólo los bienes del cuerpo, o los 

del espíritu, o ambos; y aquellos mismos han podido conocer a Dios, no lo han 

glorificado como Dios…En la otra, en cambio, no hay más que una sabiduría, la 

piedad que rinde al verdadero Dios el culto debido, y que atiende como 

recompensa en la sociedad de los Santos no sólo de los hombres, sino también la 

de los ángeles que Dios sea todo en todos”247 

                                                           
244

 Cfr. Civitate Dei,  libros I al VI 
245

 Cfr. Ibíd, Libros VI a X 
246

 Agostino Trapé, op. cit.  p. 186 
247

 Ibíd. 14,28 



 

97 
 

La confrontación de los dos amores origina el drama de la historia, la cual Agustín 

analiza tanto desde la filosofía como la teología, de tal manera que la inteligibilidad 

de la historia no puede provenir únicamente de la razón, en tal sentido se aleja de 

las filosofías de la historia. Los problemas propios de la historia son vistos por 

tanto a partir de la revelación, los cuales a su vez trata de igual manera explicar 

por medio de la razón. La historia se anula si no hay contingencia. 

Es oportuno señalar  que Agustín se refiere de manera espiritual a estas dos 

ciudades, abriendo así la posibilidad de una ciudad terrena pero encaminada a lo 

espiritual. Hay que evitar caer en la tentación de creer que el Estado para Agustín 

ha nacido del pecado, aunque si es verdad que algunas de las manifestaciones 

del Estado se encuentran ligadas al pecado. El Estado ha nacido por tanto de la 

naturaleza social del hombre. Al precisar que entiende Agustín por ciudad 

humana, Gilson comenta lo siguiente: 

“Cuando habla de una ciudad humana, Agustín piensa ante todo en Roma y en su 

historia, tal como se la habían enseñado los escritores latinos. Si ha podido refutar 

el cargo dirigido contra la Iglesia, de haber causado la ruina de Roma, es porque-

según vimos-el mismo Salustio había tenido a Roma como arruinada por sus 

propios vicios desde antes del nacimiento de Cristo. Preguntándose en qué 

momento de su historia mereció el nombre de ciudad, también entonces apela a 

una definición pagana de la ciudad. Así juzgando a la sociedad pagana en nombre 

de las normas que ella misma había poseído, se inspira en reglas que ella no 

podría recusar”.248 

De igual manera no se debe identificar a la Ciudad de Dios con la Iglesia y por su 

parte al Estado con la Ciudad Terrena, ya que ambas realidades se encuentran 

entremezcladas hasta el día del Juicio Final. El Estado ha de encargarse de 

otorgar lo necesario en el ámbito material al pueblo mientras que la Iglesia ha de 

santificar. Tal idea es de gran importancia para el pensamiento político cristiano. El 

progreso radica no en la constante dominación que el hombre ejerce sobre el 

                                                           
248

 Étienne Gilson, Las metamorfosis de la Ciudad de Dios, Troquel, Buenos Aires, 1954, p. 49 



 

98 
 

mundo a través de la tecnología y la ciencia, sino en el continuo desvelarse de 

Dios mismo. 

Es evidente la constante preocupación del doctor africano por mostrar que los 

términos Ciudad de Dios o bien Ciudad del diablo, son fundamentalmente 

categorías espirituales, por ende no existe posibilidad de situarlas de manera 

geográfica. Tal preocupación agustiniana permite pensar  que en la sociedad 

terrena cohabitan ciudadanos de ambas ciudades. Teniendo como referente 

principal el amor, es que un Estado puede ser calificado como instrumental de paz 

y orden, o bien, escenario de corrupción y destrucción. 

La advertencia bíblica dar al César lo que es del César y dar a Dios lo que es de 

Dios, entendida como separación entre la religión y el Estado, o bien punto de 

demarcación entre el individuo y el ciudadano, es ajena al mundo griego donde lo 

sacro y lo estatal se encuentran sumamente vinculado, la ciudad divina puede ser 

identificada con la ciudad terrena. En Agustín con la gestación del sujeto 

autoreflexivo se da una relativización de la esfera pública y de la condición de 

ciudadano, para constituirse ante todo en sujeto interior. 

Para Agustín en esta vida, no existe la posibilidad de conocer con precisión si se 

pertenece a la Ciudad de Dios o bien la del Diablo, puesto que incluso detrás de 

acciones que aparentan ser caritativas, puede esconderse el deseo de alabanza 

personal. La voluntad se torna en el elemento principal, a tal grado que Agustín 

llega a considerarse a sí mismo como problema para sí mismo.249 Es a través del 

análisis de las propias intenciones que se constituye el camino a la trascendencia.  

 Quien otorga valor al curso de la Historia es Cristo, de lo contrario para el 

cristiano la existencia no pasa de ser una fuga vertiginosa que conduce a un caos 

profundo, el tiempo a su vez no sería más que un conjunto de centellas que en un 

instante se encienden y se apagan. Cristo se convierte en el eslabón que da 

unidad y realidad al pasado y al futuro. La historia para el obispo africano es 

simplemente la realización de determinados hechos, es ante todo la trama de 

                                                           
249

 Cfr. Confesiones, X, XXXIII, 50 



 

99 
 

acontecimientos que se desarrollan bajo el prisma de la fe, la  cual incluye a la 

razón y cultura humana, puesto que un elemento esencial en el acontecer es la 

intervención de la libertad.  

 Pueblos como el griego o el romano se conciben a sí mismos como el centro del 

mundo, los pueblos vecinos revisten poca importancia, sólo son considerados en 

cuanto representan un peligro250. En su visión de la historia Agustín considera a la 

humanidad en general, puesto que existe un lazo de comunión en cuanto son 

partícipes todos los hombres de una misma naturaleza, todos son llamados a 

participar de la ciudad divina. Ésta idea de universalidad es muy característica de 

los estoicos quienes afirman que todos los hombres son ciudadanos de la única 

patria que es el universo, para Agustín todos los hombres son hijos de Dios. 

La historia no tiene carácter dramático para el estoico, puesto que en último 

término lo único que hay son historias repetidas, debido al carácter cíclico del 

mundo. La historia se reduce a un proceso donde la naturaleza es penetrada por 

el fuego divino, el cual destruye y construye de manera constante el mundo. El 

hombre por tanto no debe preocuparse por el futuro, a lo sumo, la tarea que le 

corresponde es vivir una vida acorde a la razón, una adaptación a la auténtica 

naturaleza.251 En el drama cristiano, las hechos acontecen una sola vez, no hay 

margen a la repetición, no hay posibilidad de pensar en un ataraxia estoica, pues 

lo que caracteriza al cristiano es el constante estado de inquietud, el vivir sin 

reposo hasta que el corazón descanse en Dios, como sostendrá Agustín. Es 

imposible por tanto pensar en un estado de felicidad plena en este mundo. 

Son tres los  aspectos centrales sobre los que el doctor africano  construye su 

visión cristiana  de la historia; una concepción de Dios como absolutamente 

trascendente, el abismo que existe entre conocimiento y voluntad, por ende la 

necesidad de la gracia como única alternativa para alcanzar la salvación. Ésta 

idea última contrasta plenamente con el proyecto moderno el  cual proclama la 

                                                           
250

 Cfr. José Ferrater Mora, op. cit. p.38 
251

 Cfr. Ibíd. p.23 



 

100 
 

autosuficiencia del sujeto, posibilitada por su libertad y racionalidad encaminadas 

ambas  al fin último que es el progreso, identificado éste con la felicidad. 

Para San Agustín los distintos acontecimientos de la historia no sólo reflejan la 

presencia de un orden, sino que van más allá, al ser éstos la materialización de la 

Verdad, de tal manera que la historia es el escenario en el cual se lleva a cabo el 

destino de una totalidad, en el caso agustiniano la salvación por mediación de la 

iglesia. Dicha pretensión de totalidad en su modalidad secular hará eco en 

posturas totalitarias donde el individuo queda subsumido a los intereses del 

Estado. 

Del planteamiento agustiniano, históricamente la iglesia católica encontró en ello, 

la justificación idónea para ejercer actos de coacción tanto a su interior como al 

exterior, al interpretar todo acto distinto o bien postura ideológica divergente como 

merecedora de sanción, todo ello en vistas a la consecución del plan divino. Por 

su parte en su versión secular el Estado totalitario  intenta justificar toda una serie 

de prácticas que van en contra del individuo, al ser considerado éste como un 

elemento subordinado al mismo, ejemplo histórico de ello lo constituyó tanto el 

nacionalsocialismo como el comunismo, en vistas a la consecución del proyecto. 

Ahora bien, si la historia es entendida como una serie de hechos los cuales 

guardan una conexión lógica entre sí,  y por ende es posible explicarlos y darles 

un sentido, la explicación agustiniana tiene sentido. Por su parte quienes 

consideran los hechos como resultado del azar o bien como reflejo de la libertad 

del individuo, cualquier intento de esbozar una filosofía de la historia no es más 

que un intento intelectual aberrante, puesto que tal pretensión no es otra cosa que 

querer colocar un constructo conceptual sin fundamento, y con ello una distorsión 

de la realidad.  

La visión de la historia agustiniana, desde luego presenta un fuerte contenido 

teológico, sin embargo ello no priva a tal visión de ser fuente de futuras 

inspiraciones de intentos de filosofías de la historia, todas ellas caracterizadas por 

un ideal moral. Dos problemas que afrontan dichas pretensiones como señala 



 

101 
 

Ferrater Mora, es por una parte el intento de explicación de la razón de ser de la 

historia, por otra, el de plantear una finalidad de la historia misma. Si por problema 

se entiende aquello que puede ser resuelto, tal vez abandone su carácter de 

problema.252 El dar razón de la historia no debe ser entendido simplemente como 

sinónimo de explicación causal, sino que va más allá pues la pretensión real es el 

tratar de encontrar su finalidad. Las distintas formulaciones que posteriormente a 

San Agustín se realizarán respecto a la historia, si bien es cierto existen 

divergencias insoslayables, existen también ciertos puntos en común con las 

diversas precisiones que ameritan.  

Tenemos así que para lo que Agustín es aceptación del misterio, en cambio para 

Voltaire es lucha por la razón, por su parte para lo que Hegel es unidad, para 

Agustín es una dualidad marcada por lo dramático, hasta aquí algunas marcadas 

diferencias. Sin embargo sobre el trasfondo se vislumbran similitudes, una de las 

principales es que la Historia transcurre según una ley, la cual en su caso puede 

provenir ya sea de la razón en su versión secular, o bien de la providencia en su 

matiz religioso.253 El principal distanciamiento del esbozo agustiniano lo representa 

Hegel para quien la razón de la historia no es divina ni humana, sino impersonal. 

Donde convergen las distintas filosofías de la historia es el considerar que la 

Historia no es innecesaria, no es un obstáculo que haya que erradicar, sino que 

constituye el camino de redención, es a la vez sendero y reposo. Tal vez tenga 

acierte Platón al declarar que determinadas cuestiones, no pueden ser tratadas si 

no es a través de mitos o metáforas.254 

En una estructura de pensamiento donde se considera que la existencia del 

hombre se encuentra en gran medida determinada, ya sea bien por los astros o 

bien estructuras socioeconómicas de las cuales no se puede escapar, la noción de 

progreso tiene poca cabida. Una visión determinista  de este tipo encuentra mayor 

sustento en una visión cíclica del tiempo. 

                                                           
252

 Cfr. José Ferrater Mora, op. cit. p.14 
253

 Cfr. Ibíd.  p.19 
254

 Cfr. Ibíd.  p.23 



 

102 
 

La profundidad del pensamiento agustiniano hace eco en la modernidad, si bien 

ésta última con su pretendido matiz secularizador. Ideas como Salvación, 

Providencia, son erradicadas del ámbito intelectual, para ser suplantadas por otras 

como Razón y Progreso. El lugar que ocupaba la soteriología y la escatología 

cristiana es ocupado por las distintas utopías que se empiezan a gestar, el mártir 

cristiano es sustituido por el predicador de los sistemas ideológico 

Sin embargo cómo se verá las distintas utopías, incurrirán en las mismas 

dificultades,  con las que se afronta la soteriología de tinte cristiano, si bien es 

cierto esta última pone su meta final en un más allá, las diversas utopías confían 

plenamente en la racionalidad y voluntad del sujeto para la constitución de una 

situación ideal, a pesar de ello pareciera ser que la experiencia parece indicar que 

el hombre se encuentra tal ves más cercano a la locura y la maldad, que al bien y 

la razón. Las distintas filosofías de la historia, no son más que  caldo de cultivo de 

sistemas políticos totalitarios, y en el caso del cristianismo de prácticas 

dogmáticas intolerantes. Toda inversión de una metafísica a su vez se constituye 

en una nueva metafísica. 

 Los altares que corresponden al Dios cristiano, empiezan a ser ocupados por 

otras divinidades no menos problemáticas, nociones como armonía, propósito, 

comienzan a ocupar esos lugares. De ahí que siguiendo a Hume la idea misma de 

historia tiene un fuerte contenido religioso, más aún cuando ésta es pensada como 

progreso. Es la consecución de la creencia que considera que la naturaleza tiene 

un propósito, aunado a identificar tal propósito con la marcha de la sociedad. La 

idea de orden no es más que la percepción de regularidad, lo cual conlleva a 

pensar en múltiples ocasiones que se trata de una finalidad, lo cual resulta 

falso.255Como bien menciona Octavio Paz: 

“Los filósofos substituyeron una creencia por otra: la religión revelada por la 

religión natural, la gracia por la razón. La filosofía profanó el cielo, pero consagró 

la tierra; la consagración del tiempo histórico fue la consagración del cambio en su 

forma más intensa e inmediata: la acción política. Si la historia humana es la 

                                                           
255

 Octavio Paz, op. cit. p.236 



 

103 
 

historia de la desigualdad y la iniquidad, la redención de la historia, la eucaristía 

que la cambia en igualdad y libertad, es la revolución…el fin último de la 

revolución es la conversión del individuo y la comunidad.”256 

La explicación sobre el acontecer de los hechos en cierta medida es compleja, sin 

embargo el intentar explicar cuál es su finalidad,  la situación se torna más 

abrumadora aún, ya que si se opta por situar su finalidad fuera de ella, el grado de 

realidad se desvanece, de igual manera si se explicase por sí misma, se nulifica 

su fin. Tal vez lo verdaderamente relevante sería preguntarnos si realmente el 

hombre tiene necesidad de una Historia. 

En las filosofías de la historia, de manera similar que en la visión de Agustín 

subiste un principio metafísico, aquél que considera que la realidad está regida por 

una serie de principios cognoscibles, es decir la realidad es racional. Los hechos 

presentan conexión lógica, de lo contrario no serían más que acontecimientos 

dispersos, es decir la existencia del hombre fragmentaria sin unidad y sin sentido.  

La explicación de Agustín lo que intenta en su reflexión sobre la historia no es otra 

cosa que una justificación moral en resumidas cuentas. 

Una de las principales razones que llevan a Agustín a explicar la historia, es el 

intento de explicar la presencia del mal. Las desgracias tendrían sentido puesto 

que formarían parte del plan divino, y con ello se daría consuelo a ciertos espíritus. 

Sin embargo podemos percatarnos de que tal pretensión resulta ineficaz puesto 

que a lo sumo otorga consuelo psicológico pero en nada afecta a la sustancialidad 

del sufrimiento, puesto que aún partiendo del hecho de que las desgracias son 

ineludibles, ello no les quita tal carácter. 

Las filosofías de la historia, en su generalidad han tratado en cierta forma justificar 

moralmente el padecimiento individual en aras a una determinada totalidad, ya sea 

ésta Dios o la Nación, el hombre en su individualidad queda subsumido bajo tal 

Idea. 

                                                           
256

 Octavio Paz, op. cit. p.238 



 

104 
 

Por otra parte, pensar que una civilización como la que pretendió o pretende el 

proyecto moderno sustentada en una visión lineal del tiempo resulta inconcebible, 

puesto que tal idea lleva implícito el sacrificio del presente en aras del futuro. 

Resulta ilustrativo lo que señala Marramao respecto a la idea de redención, quien 

señala que la ecuación consumación-aceleración de los tiempos y redención-

liberación constituye en gran medida la ética de los modernos, la cual se sustenta 

fundamentalmente en la idea de sacrificio, el cual a su vez puede ser entendido 

como represión ya sea de la corporeidad o bien de los instintos o pulsiones. De 

igual manera ello comporta una valoración negativa del presente. Se da por tanto 

una metamorfosis de la ciudad de Dios en términos de Gilson.257 

Octavio Paz resume de manera precisa el ideal moderno de la siguiente manera: 

“La modernidad cargó el acento no en la realidad real de cada hombre sino en la 

realidad ideal de la sociedad y la especie. Si los actos y las obras de los hombres 

dejaron de tener significación religioso individual-la salvación o la perdición del 

alma-, se tiñeron de una coloración supraindividual e histórica. Subversión de los 

valores cristianos que fue también una verdadera conversión: el tiempo humano 

cesa de girar en torno al sol inmóvil de la eternidad y postula una perfección no 

fuera de la historia, sino dentro de la historia; la especie, no el individuo es el 

sujeto de la nueva perfección...El trabajo sustituye a la penitencia, el progreso a la 

gracia y la política a la religión.”258 

La misma paradoja que acuciaba al doctor africano, sobre cómo conciliar 

providencia divina y libertad humana, es el mismo problema al que hacen frente 

los modernos con el planteamiento entre determinismo social y libertad. La 

devoción por los textos sagrados, sigue latente en el fanatismo hacia la veneración 

de los grandes intelectuales revolucionarios y sus intérpretes. 

 Probablemente la pretensión agustiniana no sea más que un intento desesperado 

por racionalizar lo absurdo. 

                                                           
257

 Giacomo Marramao,  op. cit  p.87 
258

 Octavio Paz, op. cit. p.53 



 

105 
 

CONCLUSIÓN 

Las distintas interpretaciones que se han elaborado acerca del problema del 

tiempo, ya sean éstas de tipo cíclico o lineal, o bien atendiendo a otras 

denominaciones, físico o fenomenológico, lo que pretenden en última instancia es 

brindar al hombre un punto de referencia desde el cual situar la propia existencia, 

dentro del marco de lo universal. Las posturas de Platón, Aristóteles y Plotino, han 

permitido entender el trayecto que permitió al obispo de Hipona formular su propia 

interpretación del tiempo. 

Agustín intenta explicar el fenómeno temporal por medio de una ontología que 

supone un plano más allá del físico, intento que ya se puede vislumbrar en el 

planteamiento aristotélico al introducir un elemento ajeno al movimiento, como lo 

es el alma, o bien Platón al considerarlo como imagen móvil de la eternidad. Es 

pertinente el cuestionar cómo es posible que el tiempo puede tener como origen 

una realidad cuya característica primordial es la atemporalidad, siendo que lo que 

caracteriza nuestras vidas es una serie de tramas marcadas por lo contingente y 

tal vez lo único real. El intento explicativo agustiniano resulta ineficiente, puesto 

que utiliza como principio explicativo de la temporalidad, la intemporalidad.  

Si se parte del supuesto que el tiempo tiene su fundamento en la eternidad, 

conlleva la obligación de explicarlo a partir de ésta última, lo cual desde luego 

resulta complejo, puesto que ello supone que nos encontramos posibilitados para 

comprender la eternidad. Ahora bien, si esta última es identificada con Dios, eso 

significa que primero deberíamos conocer tal Ser, lo cual desde el plano racional 

no es posible. El problema del tiempo se desplaza así del campo filosófico al 

teológico. 

El problema del tiempo se desplaza de lo contingente a lo eterno, con ello se 

pretende la superación del problema, puesto que en la eternidad, el tiempo 

desaparece. Pretender resolver  la fugacidad del tiempo, colocando su 

fundamento en una especie de tiempo retenido o bien ausencia del mismo, es el 

reflejo de la aspiración agustiniana por intentar vincular las ideas de sucesión y de 



 

106 
 

permanencia, es decir es la pretensión absurda por tratar de hacer compatible la 

idea de lo eterno y lo temporal. 

Con su concepción del tiempo Agustín coloca al individuo como el centro del 

drama cósmico al ser éste el protagonista de la historia, el tiempo circular 

expuesto por la mayoría de los filósofos antiguos sufre una mutación esencial; 

dejar de ser infinito e impersonal y pasa a ser finito, personal e irreversible, es 

decir el individuo se temporaliza.  La  espacialidad típica de la polis griega, ha 

cedido su lugar a la interioridad y la temporalidad. La idea de la regeneración 

propia de los tiempos cíclicos se traslada al plano personal, ya no se trata de la 

regeneración del tiempo, sino de la persona. 

Agustín al romper con los ciclos cósmicos nos introduce en una concepción de 

tiempo personal, no se trata ya de un tiempo socializado, sino de un tiempo que es 

percibido por el individuo como  dispersión, al tiempo se le adhieren las categorías 

de la melancolía, el sufrimiento y la esperanza. Se abre paso a la instrospección, 

es decir al nacimiento del mundo interior, aún cuando el proceder agustiniano sea 

en primera instancia el volcarse hacia el exterior, para poder aprehenderse. La 

existencia del hombre para Agustín se da en un plano que trasciende el plano 

cíclico de la naturaleza, puesto que en la repetición no hay lugar para la 

esperanza. En el alma agustiniana siempre está latente un triple movimiento, es 

decir, una dispersión en lo múltiple de la exterioridad que conlleva a la 

concentración en la unidad a través de la interioridad y que se proyecta en una 

tensión hacia lo alto como momento decisivo en la búsqueda de Dios. 

En lo que respecta al a historia para Agustín los distintos acontecimientos  no sólo 

reflejan la presencia de un orden, sino que van más allá, al ser éstos la 

materialización de la Verdad, de tal manera que la historia es el escenario en el 

cual se lleva a cabo el destino de una totalidad, en el caso agustiniano la salvación 

por mediación de la iglesia. Dicha pretensión de totalidad en su modalidad secular 

hará eco en posturas totalitarias donde el individuo queda subsumido a los 

intereses del Estado. 



 

107 
 

Del planteamiento agustiniano, históricamente la iglesia católica encontró en ello, 

la justificación idónea para ejercer actos de coacción tanto a su interior como al 

exterior, al interpretar todo acto distinto o bien postura ideológica divergente como 

merecedora de sanción, todo ello en vistas a la consecución del plan divino. Por 

su parte en su versión secular el Estado totalitario  intenta justificar toda una serie 

de prácticas que van en contra del individuo, al ser considerado éste como un 

elemento subordinado al mismo, ejemplo histórico de ello lo constituyó tanto el 

nacionalsocialismo como el comunismo, en vistas a la consecución del proyecto. 

Los supuestos del pensamiento agustiniano hace eco en la modernidad, si bien 

ésta última con su pretendido matiz secularizador. Ideas como Salvación, 

Providencia, son erradicadas del ámbito intelectual, para ser suplantadas por otras 

como Razón y Progreso. El lugar que ocupaba la soteriología y la escatología 

cristiana es ocupado por las distintas utopías que se empiezan a gestar, el mártir 

cristiano es sustituido por el predicador de los sistemas ideológico.  

Los altares que anteriormente estaban reservados  al Dios cristiano, empiezan a 

ser ocupados por otras divinidades no menos problemáticas; nociones como 

armonía, propósito, comienzan a ocupar esos lugares.  La penitencia es sustituida 

por el trabajo y la religión por la política. La misma paradoja que acuciaba al doctor 

africano, sobre cómo conciliar providencia divina y libertad humana, es el mismo 

problema al que hacen frente los modernos con el planteamiento entre los 

diferentes tipos de determinismo, ya sea social, económico o psicológico  y 

libertad.  Al  igual la devoción por los textos sagrados, sigue presente en el 

fanatismo hacia la veneración de los grandes intelectuales revolucionarios y sus 

intérpretes. La penitencia ha sido suplantada por el trabajo y la religión por la 

política. 

Se pudiera pensar que la principal  razón que conduce al obispo de Hipona  a 

intentar explicar la historia, es el intento de explicar la presencia del mal. Las 

desgracias tendrían sentido puesto que formarían parte del plan divino, y con ello 

se daría consuelo a ciertos espíritus. Sin embargo podemos percatarnos de que 

tal pretensión resulta ineficaz puesto que a lo sumo otorga consuelo psicológico 



 

108 
 

pero en nada afecta a la sustancialidad del sufrimiento, puesto que aún partiendo 

del hecho de que las desgracias son ineludibles, ello no les quita tal carácter. De 

igual manera las filosofías de la historia, en su generalidad han tratado en cierta 

forma justificar moralmente el padecimiento individual en aras a una determinada 

totalidad, ya sea ésta Dios o la Nación, el hombre en su individualidad queda 

subsumido bajo tal Idea. 

Por último podemos decir que el carácter aporético del tiempo, nos obliga a 

reconocer su carácter fugitivo en cuanto a pensarlo como concepto y tengamos 

que recurrir ya sea bien al mito o a la metáfora. Tal vez lo verdaderamente 

relevante sería preguntarnos si realmente el hombre tiene necesidad de una 

Historia, de igual manera cuestionar no ¿qué es el tiempo?, sino ¿Qué 

consecuencias implica concebir al tiempo de determinada manera? y la más 

radical ¿es necesario pensar el tiempo? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

109 
 

BIBLIOGRAFÍA 

 

San Agustín, Contra Académicos, traducción de Victorino Capánaga ORA, BAC, 

Madrid, 2004 

                Del Génesis a la letra, traducción de Lope Cilleruelo, BAC, Madrid, 2004 

                De la Vida Feliz, traducción de Victorino Cápanaga, BAC, Madrid, 2004 

              Las Confesiones, traducción de Ángel Custodio Vega, BAC, Madrid, 2005 

             La Ciudad de Dios, traducción de Santos Santamaría del Río y Miguel  

Fuertes Lanero, BAC, Madrid, 2004 

             Retractaciones, traducción  de Teodoro C. Madrid, BAC, Madrid, 2004 
 
             
 
          Aristóteles, Física, traducción de Guillermo R. Echandía, Gredos, Madrid, 
1995 
                  Metafísica, traducción de Tomás Calvo Martínez, Gredos, Madrid, 2006 

 

Platón, Diálogos VI, Timeo, Traducción Ma. Ángeles Duran y Francisco Lisi, 

Gredos, Madrid, 1992 

 

Plotino, Enéadas, traducción de Jesús Igal, Gredos, Madrid, 1999 

                  Poética, traducción de Valentín García Yebra, Gredos, Madrid, 1974 

 

 

Alvarez Turienzo, Saturnino, Edades del Desarrollo Moral en San Agustín (San 

Agustín Meditación de un centenario) Universidad Pontificia de Salamanca, 

Salamanca, 1987. 

André Neher, Concepto del tiempo y la historia en la cultura judía, en Las culturas 

y el tiempo, Sígueme, Salamanca, 1979. 

 Barnes, Jonathan Aristóteles, Traducción de Marta Sansigre Vidal, Cátedra, 1997 



 

110 
 

Brown Peter, Agustín de Hipona, traducción Santiago Tovar y Ma. Rosa Tovar, 

Revista de Occidente, Madrid, 1970. 

 Campelo, Moisés Ma., Siguiendo a San Agustín: persona, historia, tiempo. Ed. 

Montecasino, Valladolid, 1997, 

 Catapano, Giovanni, Agustín, Traducción de Ernesto Fuentes Padget, (Lecturas 

sobre neoplatonismo, Agustín de Hipona y Dionisio Pseudo Areopagita), Facultad 

de Filosofía y Letras de la Universidad de Buenos Aires, Argentina, 2018. 

Chatelet, Francois El nacimiento de la historia, traducción de César Suárez 

Bacelar, Siglo XXI, México, 2005. 

Comte Sponville, André, ¿Qué es el tiempo? Reflexiones sobre el presente, el 

pasado y el futuro, Ed. Andrés Bello, Barcelona, 2001 

 Conrad Martius, Hedwig,  El tiempo, Revista de Occidente, Madrid 

 Eliade, Mircea, Historia de las ideas y las creencias religiosas II. De Gautama al 

Cristianismo, traducción de Jesús Valiente Malla, Paidós Orientalia, Madrid, 2011 

 Ferrater Mora, José,  Cuatro visiones de la historia universal, Alianza, Madrid, 

1996, 

García Astrada, Arturo, Tiempo y eternidad, Gredos, Madrid, 1971 

 Gersh, Stephen El legado medieval del platonismo antiguo, (Lecturas sobre 

neoplatonismo, Agustín de Hipona y Dionisio Pseudo Areopagita) Traducción 

Nadia, Russano, Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad de Buenos Aires, 

Argentina, 2018 

Gilson, Étienne, Las metamorfosis de la Ciudad de Dios, Troquel, Buenos Aires, 

1954 

Hadot, Pierre, ¿Qué es la filosofía antigua?, Traducción Eliane Cazenave Tapie 

Isoard, FCE, México, 1998 

 Hartlle, Ann, El sujeto moderno en las Confesiones de Rousseau, Una respuesta 

a San Agustín, traducción Tomás Segovia, FCE, México, 1989 



 

111 
 

 Heidegger, Martin,  Estudios sobre mística medieval, Trad. Jacobo Muñoz, Ed. 

Siruela, Madrid, 2001 

Heidegger, Martin, El concepto del tiempo, Trad. Raúl Gabás Pallas y Jesús 

Adrián Escudero, Trotta, Madrid, 2001 

J. C. Carriére, J. Delumeau, et atl. El fin de los tiempos, Traducción Jaime Zulaika, 

Anagrama, Barcelona, 1999, p.71 

J. Malina,  Bruce, El mundo social de Jesús y los evangelios, traducción de José 

Manuel Lozano, Sal Terrae, Bilbao, 2002, 

Jean Pierre Vernant, Jean Pierre,  El individuo, la muerte y el amor en la antigua 

Grecia. Traducción Javier Palacio, Paidós, Barcelona, 2001 

Juan, Nuño,  El pensamiento de Platón, FCE, México, 1988, 

 Khaler. Erick ¿Qué es la historia?, FCE, México, 1977 

 Lowith, Karl El hombre en el centro de la historia, Trad. Adan Kovacsics, Herder, 

Barcelona 

 Lyotard, Jean Francois,  La Confesión de Agustín, traducción de María Gabriela 

Mizraje y Beatriz Castillo, Losada, Buenos Aires, 

Marceliano  Arranz,  Rodrigo, Interpretación Agustiniana del Relato Genesíaco 

(San Agustín, Meditación de un Centenario), Universidad Pontificia de Salamanca, 

Salamanca, 1998. 

 

Marramao, Giacomo, Minima Temporalia. (Tiempo, espacio, experiencia.) 

Traducción Helena Aguilá, Barcelona, 2009 

 

Marrou, Henri Irenne , San Agustín y el Agustinismo, traducción de Lydia Martin de 

Hesse, Aguilar, Madrid, 1960. 

 



 

112 
 

Néher, André La filosofía hebrea y judía en la antigüedad, en Parain Brice, Historia 

de la filosofía, El pensamiento prefilosófico y oriental, Siglo XXI, México, 2005, 

Oroz, José, San Agustín, Cultura clásica y cristianismo, Universidad de 

Salamanca, Salamanca, 1988. 

 Ricouer, Paul, Tiempo y narración, Siglo XXI, Madrid, 1996 

 Ruiz de la Peña, Juan Luis, Teología de la creación, Sal Terrae, Santander, 1986 

 Sánchez, Antonio, Tiempo y sentido, Ed. Biblioteca Nueva, Madrid, 1988, 

Sciacca, Michele Federico, San Agustín, Trad. Ulpiano Álvarez Díez, Luis Miracle, 

Barcelona, 1955. 

Trapé, Agostino, San Agustín. El hombre, el pastor, el místico, Traducción Rafael 

Gallardo García, Ed. Porrúa, México 

van Oort, Johanes Maniqueos, Traducción Franco Nervi, Lecturas sobre 

neoplatonismo, Agustín de Hipona y Dionisio Pseudo Areopagita, UBA, Buenos 

Aires, 2002 

 Vernal, Juan Luis La crítica de la metafísica en Nietzsche, Antropos, Barcelona, 

1987 

 Xirau, Ramón, El tiempo vivido, Siglo XXI, México, 1993. 


