Hr

Universidad Autonoma de Zacatecas

“Francisco Garcia Salinas”

Unidad Académica de Docencia Superior

Maestria en Investigaciones Humanisticas y Educativas
con orientacion en Filosofia e Historia de las Ideas

Sacralidad y poética en la obra performatica de Zhang Huan

Tesis

Que para obtener el grado de:
Maestro en Investigaciones Humanisticas y Educativas

Presenta:
Pais Villagrana Dueias

Directora de tesis:
M. en F. Sonia Viramontes Cabrera

Zacatecas, Zac., Diciembre de 2019



Agradecimientos

A la Universidad Autéonoma de Zacatecas, mi alma mater, que me ha brindado la posibilidad de
desarrollarme académicamente en dos campos de estudio distintos tanto a nivel profesional en la
Licenciatura en Artes asi como a nivel de posgrado con la conclusién de esta maestria, la cual he
cursado bajo el enfoque de Filosofia e Historia de las Ideas.

Al programa de la MIHE, del que fui parte durante dos afios y del cual ahora soy un egresado mas
de la cuarta generacion.

Al CONACYT que me brindd confianza bajo un apoyo econdémico durante tres de los cuatro
semestres de la maestria de la que ahora egreso, asi como la posibilidad de realizar una estancia
internacional en una de las més importantes universidades de Espafia y Europa.

A la Universidad Nacional Autonoma de México, institucion en donde realicé la estancia nacional
requerida para la conclusion de mis deberes como alumno de la MIHE.

A la Universidad Autébnoma de Madrid, que me abri6 sus puertas para realizar una estancia
internacional inolvidable, que ademas de conocimientos tedricos me brindo la posibilidad de tener
una experiencia académico-cultural fantastica en latitudes distintas a las que habia estado
acostumbrado en México.

A mi asesora Sonia Viramontes Cabrera con quien inauguré una nueva etapa de relacion académica
que resultod bastante enriquecedora, una mentora de quien he aprendido bastante acerca del arte y la
historia del pensamiento y a quien nunca he dudado en acudir para solicitar su incondicional apoyo
que incluso se extiende a un nivel vital.

A la que fue mi constante lectora durante los coloquios realizados en estos dos afios de maestria, la
Dra. Maria José Sanchez Usén, una figura imprescindible para el desarrollo de esta tesis. Una voz
de la cual también he aprendido bastante y de quien he heredado un gusto peculiar por los territorios
de la sociohistoria.

Al Dr. Tomas Pollan, quien ademas de asesorarme en Madrid se ha convertido a lo largo de los
ultimos siete afios en una figura impostergable en el desarrollo de mi pensamiento; a él le debo las
mas profundas inmersiones que he realizado en el basto océano de la filosofia.

A Cerise, mi compaiiera de viajes y de muchos de los mejores afios de mi vida, el constante eje del
cual me he sujetado cuando la voragine de la inmanencia me ha revolcado en sus idas y vueltas.

A mis padres Eva y Milton; a mis hermanos y sobrinos, todos ellos personas de quienes de una u
otra forma también he aprendido a seguir adelante cuando mas dificil es asirse de aquellas cosas que

cada uno de nosotros hemos decidido emprender.



INDICE

2] (o1 7
LT 1D 10 L] 4T A W0 1] 0 i U . 8
0010 o0 LD 0 L) o 9
17
POETICAS DEL CUERPO ......ucuuureessseessssesssssesssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssasssssssssssssssssssnes 17

Del cuerpo en el teatro 0 1a danza de 10 trAGICO.......wcroeronmrerommserismssesismsesssssesssssesssssssissssssasssessansseseos 18

El cuerpo que destruye al plano, o de un origen meta-pldstico del performance ... 31

El desnudo / la interioridad: entre la piel Y 10 @SPIrTtUAL .........ccovevcrvreeerrneerrirnsermsssserssssessssessosssessnesesens 40

Del cuerpo desnudo sobre el campo: el camino @ Ia POELICA........cowrorerrreererereneirseersssrisesissssesssesens 46
50
EL CUERPO COMO HABITACULO DE LO SAGRADO Y COMO VEHICULO DE SACRALIDADES
....................................................................................................................................................................... 50

Habitdculo y vehiculo: dos formas atemporales del CUETPO ........cerneenreernseroseerssesssssisssssssesassesens 51

Subjetividad y memoria: El lienzo dérmico como superficie SAGrada.........eoseeronssrnsens 55

Carne vs Cyborg: de la asuncion del cuerpo y del cuerpo profanado.......esceossesosserennens 65

De la fuerza de gravedad: caida y elevacion de 10S CUCTDOS ......coconvernernmreesmsernsesssesissssassssssesssesenss 71
78
DE LO SAGRADO EN LA OBRA CORPORAL DE ZHANG HUAN ..o 78

ELDITINCT PEEOITNAIICE couevereveeretriesrasseesassesassssassssissssssssessssesassssasssssssssssssessssssass s sssssssassssssssssssssssssssasesenss 79

To add one meter to an anonymous MOUNEAIN (1995) ...eeoreeeonmernserinsseesssesssesssesssssssssesssesssesassssaseess 81

ININIE HOIES (1995 ).ceeteeteerereeerseeris st essssesassesas s ess s essss s iR R SRR 86

Tres performances, UN TN ZANG ... ceoesonerossssisssesssessssesassssssssssssssssssesssssssssssasssssssssssssessssessssssasess 90

Subir el nivel del agua en un estanque de peces, 0 de un retorno al Origen ... oeoreceverneees 98

1/2 0 de un recONOCTMIENEO ANIMAL.c...u.ceoeresreeereerreeriseeei s s seses s s sses s sasas s s essssessssesassssassssnss 106
L0100 1 Lol 11 T3 T8 ¢ 121
33 10] L0 g i 129



Resumen y Abstract

La presente tesis es un trabajo tedrico que plantea que los performances del artista chino
Zhang Huan inauguran didlogos con ritualidades especificas tanto de la cultura china asi
como ritualidades inéditas producidas en el desarrollo de sus piezas de arte accién, las
cuales ostentan una relacion directa con lo que pensadores como Mircea Eliade, Roger
Caillois, Maria Zambrano, entre otros, han identificado como sagrado. El recorrido tedrico
que se desarrolla en este trabajo permite acceder a comparativas entre el trabajo de
Zhang Huan con el de otros artistas como Stelarc y On Kawara a partir del andlisis de la
estética y discurso del cyborg, asi como con el arte archivo, respectivamente. Lo que se
presenta aqui no es una tesis acerca de teorias del performance, sino mas bien una serie
de apreciaciones tedrico-estéticas acerca de la obra corporal del artista chino; no
obstante, también se hace un recorrido por obras de carécter plastico y teorias teatrales
sobre el cuerpo, més especificamente, los casos de los artistas Gutai en oriente en
conjunto con las practicas protoperformaticas de artistas de occidente como Yves Klein y
John Cage, entre otros, asi como las teorias de Jerzy Grotowsky y Eugenio Barba en
relacién al teatro del cuerpo, que sirven también para realizar una indagacién acerca de la
practica del performance, con el fin de identificar dénde es que se sitia la obra
performatica de Zhang Huan en relacién con la génesis de la practica de las artes del

cuerpo.

Zhang Huan, performance, sagrado, sacralidad.



Introduccion

De lo sagrado y la sacralidad, su transparencia y su dilatado contrato

Los sitios y momentos por los que discurre lo sagrado no son pocos sino mas bien
extensos, aquellas manifestaciones de eso que es entendido como sagrado pueden ser
consideradas como transparentes, pues terminan por ser insondables e imperceptibles
apenas y el hombre ha identificado su manifestacién. Hierofania, le nombré Mircea Eliade
a ese momento en donde algo salta al mundo profano mostrando exceso o revelando
una gran falta, provocando con eso un sobrecogimiento en el hombre. Bien podemos
decir pues que algunos hemos decidido llamar sagrado a esas experiencias que nos
exceden, lo inefable, bien pudieran nombrarle otros; no obstante, he decidido seguir a
Eliade, Caillois, Zambrano, entre otros pensadores que nutren éste tipo de pensamiento
asi como a esos otros que a mi parecer lo complementan o ayudan a contrastarlo, pues
he encontrado en sus lenguajes la posibilidad de fundar un eje tedrico para esta tesis que
ayudara a describir los aspectos de sacralidad y poética que detecto en los performances
de Zhang Huan. Hemos de decir también que si no se asume cierta actitud contemplativa
que el pensamiento de lo sagrado exige para poder percibir aquellos fenémenos
identificados con las hierofanias, es imposible ver o detectar las distintas situaciones que
pueden llevar en todo momento a la experiencia de la contemplaciéon de aquello
concebido como sagrado. Por eso es que se habla aqui de un contrato, pero no uno
rigido, sino un contrato que se dilata y se moldea de forma inédita y Unica en cada
manifestaciéon hierofanica. “El occidental moderno experimenta cierto malestar ante
ciertas formas de manifestacién de lo sagrado: le cuesta trabajo aceptar que, para
determinados seres humanos, lo sagrado pueda manifestarse en las piedras o en los
arboles. (...) La piedra sagrada, el arbol sagrado no son adorados en cuanto tales; lo son

precisamente por el hecho de ser hierofanias, por el hecho de “mostrar” algo que ya no



es ni piedra ni arbol, sino lo sagrado (...)"" dice Mircea Eliade, mostrando cémo es que el
pensamiento sobre lo considerado como sagrado ha sufrido un detrimento a partir del
giro técnico del pensamiento moderno que no es exclusivamente occidental. Faltaria por
supuesto afadir que en la actualidad incluso en oriente dicha indisposiciéon o desdén ante
las experiencias hierofanicas muestran los alcances que la modernidad de la mano con el
pensamiento tecno-légico han tenido sobre todo en los Ultimos dos siglos.

AUn asi, hasta el individuo mas escéptico ha experimentado situaciones o
fenémenos que exceden su entendimiento y comprensién del mundo. Mas auln, ya bien
entrados los siglos plenamente tecno cientificos, tanto el pasado siglo XX asi como la
presente centuria aln prematura, a la que la ciencia ha heredado un sentido del olfato y
del escepticismo agudisimos, que ademas se refuerzan con las actuales y cada vez més
incisivas herramientas tecnoldgicas, nuestra actitud ante fendmenos que en primera
instancia se nos presentan inexplicables y sobrecogedores, muchas veces terminan por
ser referenciados hacia cierta explicacion o atribucién cientifica, aunque lo cierto es que
en numerosas ocasiones dichos campos de estudio tampoco terminan por develar el
origen o naturaleza a la que dichas manifestaciones irracionales pertenecen o mejor
dicho, de la que son escindidas; y si les es posible hacerlo, terminan por agotarse cuando
se trata de develar el mas lejano rincén de los origenes de aquello de lo que quiere
conocerse su naturaleza. Lo sagrado es transparente e insondable segin nuestra
percepcion, pero ostenta una fuerza que termina por revelarse en numerosos fenémenos
visibles, audibles, e incluso mentales, por eso hemos de decir que dicha manifestacion de
potencia es increible: fuerza creadora, decompositora, fuerza destructora y potenciadora,
e incluso fuerza de quietud y silencio que ha llevado al hombre a percibir y hablar sobre
el sery la nada, que ademas, ésta la Ultima, acercandonos al pensamiento oriental tendria
una evidente referencia con aquello que aqui entendemos por sagrado, pues como

hemos dicho, es también aquello que permanece siempre insondable.

! ELIADE, Mircea, Lo sagrado y lo profano, Guadarrama/Punto omega, Barcelona, 1981, p. 10

10



La sacralidad, por otro lado, segun la visién aqui expuesta, precisamente se refiere
a ese trato o convenio que un religioso, artista, escritor o cualquier hombre tiene con lo
sagrado, un contrato que tiene por consigna realizar o a caso mejor dicho, ritualizar las
practicas y la conservaciéon tanto de mitos como de ritos que reivindican el largo relato de
lo sagrado; dicho contrato de sacralidad también puede ser transparente o incluso formal
para el caso de la practica de sacralidades, esto es, cuando se manifiesta dicho convenio
en un quehacer especifico, es decir, la creacién totémica o la escritura de las palabras
sagradas, reproduccion ritual de danzas y ritos especificos en diversas culturas; dichas
concepciones, a lo largo de la vida de alguien que dedica sus actos, estudios y creencias
a lo concebido como sagrado sufre cambios importantes pero no fundamentales, pues no
hay una sola experiencia de lo sagrado como veremos posteriormente, sino experiencias
diversas que permiten contemplar los territorios —si es que asi pudiésemos llamarles— en
los que se manifiesta lo sagrado. Dice Eliade: “(...) para aquellos que tienen una
experiencia religiosa, la Naturaleza en su totalidad es susceptible de revelarse como
sacralidad césmica. El cosmos en su totalidad puede convertirse en una hierofania.”? La
sacralidad pues, esta directamente relacionada con lo que Eliade entiende por hierofania,
de tal modo que la sacralidad en el arte se manifiesta como aquello que en la obra vuelve
posible que lo sagrado sea revelado dentro del mundo profano; de ese modo, la obra de
arte se convierte en una ventana hacia aquellas potencias inéditas: ya sea un texto, una
configuracion pictérica o escultérica, danzas y representaciones, performances que
mediante la ocupacién y transito en un sitio fundan ahi otros espacios en potencia para
que moren ahi las irregularidades y regularidades de una fuerza que nunca es constante
pero siempre es contundente, y que cuando se manifiesta sobrecoge al que la
experimenta; en donde incluso un silencio o un pensamiento posibilitan la estancia y
transito de aquellas fuerzas misteriosas que Mircea Eliade, Roger Caillois, Walter Otto,

Maria Zambrano, entre otros, han denominado muy acertadamente como sagrado.

% Ibidem, p. 11

11



El mas riguroso de los criticos de lo sagrado puede bien mostrar
esquematicamente los limites de estas potencias alegando ademas que si lo sagrado
puede manifestarse en todo momento y en todo espacio entonces no tendria porque
necesitar de contratos o rituales para manifestarse como hemos dicho anteriormente. Y
en efecto, desde la mirada de la critica, lo sagrado y las hierofanias tienen limites y por
tanto terminan por agotarse en una comprension rigurosamente légica. No obstante, una
critica un poco mas inteligente daria cuenta de que lo sagrado a diferencia de una
metafisica se manifiesta o solo puede ser percibido mediante fenémenos que no apelan a
una fenomenologia, sino mas bien a una literatura anecdotaria y a una estética, aunque la
comprensién de tales campos termine por saltar al entendimiento y comprensién légica y
cientifica; en ese sentido estarifamos hablando mas de una especie de sabiduria de los
fenémenos mas que de una metafisica, de donde se deriva también la importancia de la
narracién y la anécdota de aquellos fenémenos que son relacionados y atribuidos a lo
sagrado. Por eso mismo es que hablamos aqui de un contrato dilatado y mutable, un
contrato que no es sistematico, ético o moral, sino mas bien estético y vital, un contrato
con la inmanencia desprovista de toda visiéon y rigor cientifico, que apela Unicamente a la
técnica que existe en la escritura, el arte y en aquellas expresiones que puedan también

estar contenidas en los procesos rituales del hecho religioso.

Contenido

El primer capitulo llamado Poéticas del cuerpo se compone por cuatro subtemas
titulados 1. Del cuerpo en el teatro o la danza de lo tragico, 2. El cuerpo que destruye al
plano o de un origen meta-plastico del performance, 3. El desnudo, la interioridad: entre
la piel y lo espiritual y 4. Del cuerpo desnudo sobre el campo: el camino a la poética. En
este primer capitulo se hacen disertaciones acerca de las formas en las que el cuerpo se
ha concebido tanto en el teatro como el performance, me he remitido a estas dos formas
artisticas debido a que lo que me interesa indagar en la obra de Zhang Huan es su obra

de caracter performatico y siendo que el teatro comparte cosas en comin o a veces

12



parecieran ambas formas, tanto la del performance y la del teatro discurrir por sendas
parecidas o idénticas en el caso del posdrama, me ha parecido necesario hacer
disertaciones para encontrar puntos en comun, puntos de articulacién y ademas puntos
de diferencia que tal vez sean los que terminan por importar mas en estas disertaciones.
En este primer capitulo también hablo acerca de cémo Zhang Huan dispone su cuerpo
para llevar a cabo sus performances y cdmo es que las creaciones de sus piezas expresan
poética en dos sentidos: el primero, nos remitimos al sentido que se retoma de su
etimologia poiesis que es especificamente el mero ejercicio de creacién; por otro lado,
también se indaga en las formas a las que un cuerpo puede apelar para desarrollar y
expresar gestos determinados que dotan de caracter a la obra performética y teatral y
cémo es que al entrar en contacto con espacios especificos y elementos externos al

cuerpo, éste puede configurar una pieza artistica poética.

En el subtema El cuerpo en el teatro o la danza de lo tragico hablo acerca del
cuerpo en el teatro, de sus gestos, de sus técnicas y de las posibilidades extensas que
han derivado tanto del desarrollo teatral asi como del desarrollo de las técnicas de
performance, haciendo un recorrido por las formas de gestualidad, imitacién vy
transmision de la ensefianza teatral en oriente asi como de la busqueda de originalidad
de las formas en occidente, de las cuales precisamente tanto el posdrama pero aiin més
el performance busca emanciparse.

En el subtema El cuerpo que destruye el plano o de un origen meta-plastico del
performance trato el tema acerca de los origenes del performance que Paul Schimmel
detecta tanto en los artistas japoneses pertenecientes al grupo Gutai en Japén, asi como
las figuras de Yves Klein, Jackson Pollock, John Cage y Lucio Fontana, las cuéles segun el
tedrico son fundamentales para la indagacién en las formas del cuerpo no teatrales y el
comienzo de la practica del performance en oriente y occidente, practicas pictéricas que
distan de las practicas teatrales y que permitirdn a los artistas comenzar a indagar en
aquellas formas que posibilitaran el paso del las artes meramente visuales al uso pleno

del cuerpo en las practicas artisticas.

13



En el subtema que lleva por nombre El desnudo, la interioridad: entre la piel y lo
espiritual hablo acerca de las distancias que se marcan entre un cuerpo desnudo y un
cuerpo en vestimentas. Ademas describo como es que el cuerpo en vestimentas que
ademés no estd dispuesto al ejercicio artistico es un cuerpo subordinado a las
experiencias de la vida cotidiana, que opera bajo parametros especificos de una sociedad
con dinamicas de trabajo, consumo, repeticién de formas y adscripcién a politicas y
dindmicas sociales especificas en las cuales ademés también puede encontrar
vulnerabilidad, a diferencia del cuerpo desnudo que el artista trabaja en el performance,
que a través del ejercicio artistico puede exponer su piel y su carne para reconocer,
mostrar y superar los limites que su cuerpo muestra, que siempre serd un cuerpo que
opera distinto al cuerpo del cotidiano, pues puede siempre el artista arriesgar su cuerpo,
pero no compromete su vida en el performance, pues si un limite tiene seria ese, el
procurar ante todo la vida al mismo tiempo que procura también la accién temeraria del
riesgo de la carne, se dird tanto en este subtema asi como en varias partes de la tesis
cdmo es que dicha conjugacién de factores se logra a través de una preparacion,
meditacién y ejercicio estéticos.

En el subtema titulado Del cuerpo desnudo sobre el campo: el camino a la
poética hablo de como es que Zhang Huan encontrd en sus experiencias de infancia una
relacién importante con su cuerpo y sus percepciones sobre la desnudez propia, en las
que la relaciéon con la tierra y los diversos elementos naturales con los que entré en
contacto en una edad temprana forman una parte fundamental para que el artista explore
en varios de sus primeros performances con su cuerpo en relacién a espacios geogréficos

que recuerdan esos primeros afios de experiencias sensibles.

El segundo capitulo titulado El cuerpo como habitdculo y como vehiculo de lo sagrado
estd constituido por cuatro subtemas titulados 1. Habitaculo y vehiculo: dos formas
atemporales del cuerpo, 2. Subjetividad y memoria: el lienzo dérmico como superficie
sagrada, 3. Carne vs Cyborg: de la asuncién del cuerpo y del cuerpo profanadoy 4. De la

fuerza de gravedad, caida y elevacién de los cuerpos. En el primer subtema Habitéculo y

14



vehiculo: dos formas atemporales del cuerpo hablo acerca de cémo es que el cuerpo fue
es concebido como un lugar para que lo divino o lo sagrado se manifieste, trato el tema
de la mal formacién o deformacién en distintas culturas que conciben tales condiciones
como una expresion directa de que en el cuerpo con dichas caracteristicas es habitado o
ha sido consagrado por una deidad. También hablo acerca de la concepciéon medieval
entorno a las personas infectadas con la lepra, a quienes se les consideré como personas
a través de las cuales Dios manifestaba su voluntad expiatoria, a partir de la lectura de
Foucault y su Historia de la locura en la época clasica.

En el subtema titulado Subjetividad y memoria: el lienzo dérmico como superficie
sagrada desarrollo una comparativa entre la obra Family tree de Zhang Huan y varias de
las obras del artista On Kawara para exponer cémo es que en la obra de Zhang hay una
voluntad de des-sujeciéon o de emancipacién de la subjetividad en favorecimiento de un
encuentro con lo otro, constituido tanto por la gran diversidad de singularidades asi
como por aquello que precede al sujeto y que trasciende su personalidad, en completo
contraste con el tipo de obra que desarrolla On Kawara en donde se manifiesta una
evidente voluntad de afirmacién del Yo entre todos los demas seres que rodean a ese yo,
es decir, otros individuos asi como las demas cosas del mundo circundante.

En el subtema que lleva por nombre Carne vs Cyborg: de la asuncién del cuerpo y
del cuerpo profanado hago una comparativa entre la busqueda corporal en los
performances de Zhang Huan y la que el artista Stelarc ha planteado en sus piezas
performaticas a partir de una estética y discurso del cyborg. La tesis en concreto en éste
apartado es que Zhang Huan asume y reivindica los limites de su cuerpo asi como su
condicién de posibilidades arriesgando su corporeidad y llegando incluso a superar los
limites de resistencia, sin afiadiduras y sin animos de mejora como si sucede en la
blusqueda estética de artistas como Stelarc, que someten su cuerpo a supuestas mejorias
a través de implantes, protesis e incluso digitalizacion de partes de su cuerpo,
manifestando asi un desdén por el cuerpo y los limites inherentes a él, apelando por una

expansion de sus capacidades por medio de elementos tecnolégicos.

15



En el dltimo subtema del capitulo Il titulado De la fuerza de gravedad: caida y
elevacion de los cuerpos, continto con la critica a la obra de Stelarc en relacién a la obra
de Zhang Huan y hablo de cémo es que en el performance é65kg de Zhang se entra en
didlogo con la fuerza de gravedad, que bien podeos identificar como una fuerza no
humana y que estad por encima del hombre y la cual Zhang incluye en su performance, lo
cual no sucede en las obras de suspensién de Stelarc, que por el contrario buscan anular

la gravedad por medio de la suspensién del cuerpo del artista cyborg.

El tercer y ultimo capitulo titulado De lo sagrado en la obra corporal de Zhang
Huan estd compuesto por seis temas titulados 1. El primer performance, 2. To add one
meter to an anonymous mountain (1995), 3. Nine holes (1995), 4. Tres performances, un
Tian Zang, 5. Subir el nivel del agua en un estanque de peces, o de un retorno al origen'y
6. 1/2 o de un reconocimiento animal. En cada tema de éste Ultimo capitulo realizo una
apreciacion acerca de siete performances de Zhang Huan en donde encuentro relacién
directa con el pensamiento de lo sagrado. Si bien en varios momentos de los anteriores
capitulos hablo acerca de la obra performatica de Zhang Huan, tanto para hacer
comparativas con las obras de otros artistas asi como para ilustrar ciertos conceptos que
trabajo en distintos temas, este Ultimo capitulo es en donde estd contenido en mayor
parte el analisis acerca de la obra de performance en relacién con lo que hemos dicho
anteriormente que consideramos como sacralidad y sagrado, asi como también hablo de
cdmo es que se configura el hecho poético en la obra corporal de nuestro artista.

Nota sobre las imégenes: Las fotografias de los performances de Zhang Huan y
Stelarc fueron tomadas de las paginas oficiales de cada artista: www.zhanghuan.com para

el caso de Zhang Huan y www.stelarc.org/projects.php en el caso de Stelarc.

16



POETICAS DEL CUERPO

17



Del cuerpo en el teatro o la danza de lo tragico

Los japoneses son buenos conservando e imitando. Cuando Japén abrié sus puertas al
mundo en 1896, lo primero que hizo fue enviar un grupo de estudiantes hacia los paises
de Europa y Estados Unidos para que aprendieran todo sobre las mas diversas disciplinas
del desarrollo econémico, de pensamiento, del &mbito bélico, entre muchas otras en las
que Japdn se encontraba en desventaja respecto del mundo que ya para entonces
apuntaba a ser globalizado. Todo este conocimiento fue aprendido y llevado a Japdn
siempre bajo una consigna: aprender y superar’; esto nos habla de que los japoneses
siempre han tenido muy presente la importancia de la imitacién, Michitaro Tada* sefiala
que éste modo de la imitacién en la cultura japonesa estd muy presente a su vez en la
cultura china, de donde tal vez los japoneses hayan heredado o precisamente aprendido
la accion de imitar. La virtud en la imitaciéon segun Michitaro estaria pues en que dentro
de la practica de ésta se produce la originalidad. En la cultura japonesa se sabe bien que
se crece imitando. La imitacion, en aquella cultura es una actitud que incluso se considera
de buen gusto. En nuestra cultura, en cambio, la imitacién es algo que hace mucho se
percibe de un modo negativo y la evitamos cada vez que podemos, buscando siempre
los modos més diversos de la originalidad por medio de la personalizacion excesiva. Si
pensamos en las culturas mas antiguas, la imitacién debié ser considerada muy
importante y parte fundamental del desarrollo y aprendizaje entre los hombres y mujeres
mas experimentados quienes transmitian a los nifios y jovenes dichos conocimientos que
mantenian funcionando a dichas sociedades; en cambio, en el moderno occidente hemos
apostado por mantenernos lejos de todo aquello que tenga un atisbo evidente de
imitacion, afirmando que una cosa es mejor cuando aquello constata por si mismo o bajo
una legitimacién externa que es original. Sea un texto, una idea, una obra de arte e

incluso hasta una opinién queda bajo el escarnio de dicha exigencia.

3 Respecto de este acontecimiento que marca el inicio de la historia del Japédn moderno habla James Heisig en: HEISIG,
James, Fildsofos de la nada, Herder, Barcelona, 2013, p. 25

* Michitaro Tada (1924-2007), escritor y critico literario japonés nacido en Kioto, conocido por sus obras Gestualidad
japonesa, Karada: el cuerpo en la cultura japonesa, entre otras.

18



Mas alun en el proyecto de la modernidad queda de manifiesto que lo original y
no la imitacion es lo que debe prevalecer en el resultado de un proceso artistico, social,
politico, pedagdgico, etc. A diferencia de este modo de pensar, de este modo de querer
ser siempre originales y mantenernos a salvo de la imitacién, y por supuesto, con ciertas
reservas, Michitaro Tada da cuenta de que en la cultura japonesa la accién o actitud
imitativa es bien vista y hasta fundamental en la creacién de las relaciones en las que la
sociedad japonesa estd basada.

La idea del cambio y del progreso son parte del mismo discurso de lo siempre
nuevo, en el que prevalece la creencia de que lo que supera a la tradicién y la costumbre
siempre serd algo mejor que lo que ya habia o de lo que ya hay. Romper con la tradicién
en el caso de los artistas de la llamada ruptura era el leitmotiv para este tipo de arte; por
otro lado, la aparicién del paradigma de las tendencias del consumo de lo nuevo desde
finales del siglo XIX hasta nuestra era se ha conservado y se mantiene aiin con mucha
fuerza. No debe haber referente con el pasado ni tampoco con lo inmediato, de eso se
trata, esa es la consigna de lo nuevo. Se trata de generar una personalidad en donde no
haya lugar para la imitacion. Asi procede el individuo de nuestras sociedades, fuera ya de
esa consciencia imitativa en su quehacer. Al respecto Gilles Lipovetsky escribe en La era
del vacio sobre los procesos de personalizaciéon de los sujetos en la posmodernidad,
sujetos que buscan personalizarse cada vez mas al grado de construir una imagen Unica y
distinta respecto de los otros individuos.

Esta actitud de mantener distancia ante la imitacién, debemos decir, tiene un
buen grado de hipocresia, toda vez que si uno se fija bien, aquello que ha sido declarado
como nuevo o como original siempre tiene un referente, lo dltimo dicho es un tipico caso
de critica al proyecto de la modernidad y al sujeto moderno. Incluso en la moda, para
muchos queda muy claro ese movimiento de vaivén de recursos formales y de tendencias
de disefo toda vez que ya se ha hecho de uso popular la frase “la moda va y viene”. No
obstante si bien podemos notar esta hipocresia en la actitud de ostentar que todo lo que
consumimos, todo lo que creamos y todo aquello de lo que nos volvemos espectadores

esté determinado por la no imitacién, es precisamente esa busqueda, ese capricho, el

19



que termina por conducirnos hacia la inconsciencia de que todo el tiempo somos
imitadores, tanto de gestos, de ideas, de estilos de consumo y de casi todos los &mbitos
de la vida, en los que tal vez Unicamente el suefio y la imaginacién podrian ser aquellos
lugares exclusivos en los que seamos propiamente originales. Lo cierto es que imitamos
todo el tiempo, y més aln, copiamos y hacemos nuestras formas de las cuales ni siquiera
alcanzamos a percibir su origen. Imitamos representaciones del mundo. Los modos en los
que nos dirigimos a las demas personas, la forma en la que nos movemos y nos
mostramos a través de la organizacién humana y en las esferas sociales en las que hemos
transitado, son formas que imitamos inconscientemente, representaciones de un orden
que se repite dia con dia y de individuo en individuo, que incluso cuando nos
encontramos solos durante aquellos momentos en los que nadie mas nos esta viendo, si
bien podemos descansar de sostener estos gestos preprogramados, quitarnos la mascara
y “ser nosotros mismos”, siempre queda en nuestros cuerpos y nuestra mente un dejo de
preocupacién por guardar la postura y mantener bien colocada y recta la mascara con la
cual nos movemos a través de este mundo y con la cual somos reconocidos por los
demés. Solo durante el suefio, la mascara se cae por completo, teniendo que
colocarnosla todos los dias al despertar. “El gesto es un movimiento del cuerpo que
refleja un estado de &nimo con la intencién de hacer o de expresar algo”*® nos dice Sonia
Viramontes, pues la forma en la que se vuelven claras estas cosas de las que se habla
aqui, tanto la representacion del mundo asi como sus constantes imitaciones y mascaras,
es ni méas ni menos que el cuerpo en movimiento. El cuerpo es el medio en el cual las
méas diversas representaciones que el hombre ha construido se reproducen, en donde
éstas se repiten, se proyectan, se crean variaciones y también terminan a veces por
caerse. Si el cuerpo se cae, también su sociedad, si se erige, su entorno también se

inflama.

* VIRAMONTES, Sonia, £ gesto y la mueca: ordculo y enigma, en La escritura del cuerpo, el cuerpo de la escritura,
Universidad Auténoma de Zacatecas, Zacatecas, 2010, p. 189

20



Nos movemos y nos detenemos en el mundo siempre respecto a un patrén de
orden o desorden determinado, esto es, los sistemas de vida que hemos heredado a
través de generaciones y que asimilamos incluso antes de tener nocién de nosotros
mismos con respecto de los otros. Pareciera incluso que heredamos las inercias del
movimiento de nuestros antepasados en nuestros propios cuerpos asi como lo hacen los
males y bienes congénitos; no obstante, lo que sucede es que aprendemos a movernos
respecto de las dindmicas con las que se mueve el mundo, sin darnos cuenta siquiera de

que eso acontece. Respecto de esto, nos dice Michitaro Tada:

La fisonomia de una persona -las facciones del rostro o
la complexion fisica— son por lo general heredadas. Sus
movimientos y gestos caracteristicos son resultado de
las influencias ambientales de la vida hogarefia en los
primeros afios de vida. Los comportamientos
espontaneos de papad o los modales de mama,
penetran en nuestros corazones y nuestras mentes, aun
antes de que seamos conscientes. Los elementos del
entorno forjan nuestras caracteristicas personales, y
dan forma a los movimientos y gestos que las
expresaran. Todo ese proceso es practicamente

inconsciente.®

Lo que tenemos en el arte y muy especificamente en el teatro y el performance es que se
da un paso a un costado y se constata ese hecho del que nos habla Tada para pasar
luego a la transformacién del cuerpo y sus movimientos de forma reflexiva y consciente,
esto es, mediante técnicas y procesos de preparacion actoral. Lo que sabe el actor asi
como el performer es que un cuerpo mas alld de ser materia de huesos y carne es

también movimiento. Ya decia Maurice Merleau-Ponty “toda carne, aun la del mundo,

6TADA, Michitaro, Gestualidad japonesa, Adriana Hidalgo, Buenos Aires, 2013, p. 25

21



irradia fuera de ella misma” ’ . Esta idea viene bien al pensar en el cuerpo que participa
del teatro asi como también en el arte accién o performance. Merleau-Ponty plantea que
el cuerpo si bien es una de las cosas del mundo y su carne es de la misma materia de
éste, las cosas que estdn mas alld del cuerpo son “un anexo o una prolongacién” de éste,
pero no del cuerpo como carne, sino del cuerpo como representacién. Si seguimos con la
idea anterior, ésta nos lleva a pensar que entonces el mundo que conocemos debe haber
tomado en algin momento su morfologia a partir de lo que el cuerpo necesita y
manifiesta; al menos asi, para el mundo de las cosas del hombre que ha ostentado vivir
en un mundo cada vez méas domesticado y ergondémico ya no en relaciéon a sus
necesidades, sino a sus caprichos. No sucede asi con aquello a lo que llamamos
naturaleza pues su (des)orden obedece a otras leyes distintas a las necesidades y
expresiones de lo humano. Dicho lo anterior, caben las preguntas: ;hacia dénde se
mueve el cuerpo? jHa sido siempre tan racional su movimiento?

La idea de movimiento se pone de manifiesto en el planteamiento anterior de
Merleau-Ponty de que la carne irradia fuera de ella misma, toda vez que el pensador
francés ha de afirmar sobre el cuerpo: “(...)puesto que ve y se mueve tiene las cosas en
circulo alrededor de si, (...) forman parte de su definicién plena y el mundo estd hecho
con la misma tela del cuerpo”®. En el teatro ésta tesis del filésofo francés se ve
desarrollada y materializada de forma muy consciente y clara, toda vez que lo que hace el
actor con su cuerpo es suscribirse a un constante ejercicio de reflexién de las formas, lo
cual solo puede producirse en un perseverante movimiento del cuerpo y no en el cuerpo
inerte o estadtico. No obstante, el del cuerpo en el teatro no es un movimiento
propiamente racional, sino uno producido en un movimiento de reflexiéon y que opera
muy parecido a cémo Merleau-Ponty concibe al espejo. Cabria pues en ese sentido
preguntarse si el espejo de Merleau-Ponty seria aquel que permite mediante un
parpadeo acercarse a una visiéon de lo sagrado, apelando aqui a la idea de lo invisible-

hecho-visible de la que parte Peter Brook para hablarnos de su Teatro sagrado, toda vez

? MERLEAU-PONTY, Maurice, El ojo y el espiritu, Paidds, Barcelona, 1986, p. 60
8 Ibidem, p. 17

22



que en el reflejo es donde se revela aquello que no quiere ni se permite ser revelado sin
antes ejercer un movimiento de reflexion de las formas, ya que el espejo lo que permite
ver no es el movimiento en si, sino el movimiento hecho imagen, un movimiento
flexionado, es decir, siempre una veladura y nunca lo real detras de ella. El teatro No
serfa pues un teatro meramente del espejo ya que es puramente imitativo, tanto en sus
motivos escénicos que estan basados en modelos o patterns de personajes de la historia
de Japén —que también son implementadas en el kabuki-, asi como en su aprendizaje
que se da por medio del linaje familiar, de hecho, el aprendiz del actor de No, pasa afios
que se convierten en décadas aprendiendo minuciosamente de su maestro, movimiento
por movimiento hasta que logra moverse igual que su mentor, asi el personaje al que se
va a observar al teatro siempre sera visto moverse igual entre una representacién y otra,
esto se logra a partir de la enseflanza de katas que son bloques de movimientos
especificos del cuerpo que el aprendiz debe asimilar y reproducir para luego
implementarlos en el escenario. A pesar de que el cuerpo del actor més viejo ya esté
muerto o simplemente ya no se encuentre sobre el escenario, los espectadores que han
visto més de una vez la misma obra observardn al mismo personaje todas las veces,
aunque sea un cuerpo distinto —el del actor més joven- el que encarna dicha mascara. La
virtud seria pues moverse igual y no diferente. En el treatro No se aprecia lo que sigue

siendo igual y no lo nuevo’.

Por otro lado, en los territorios modernos del arte escénico japonés tenemos al
Butoh, un estilo de danza-teatro desarrollado durante los afios cincuenta del siglo
pasado. Hijikata, quien fue uno de los principales representantes de este arte, sostiene
que incluso el cuerpo muerto sigue siendo un cimulo de expresiones. El danzante
japonés se ha pronunciado diciendo que los muertos son sus principales maestros en el
Butoh. Dicho pensamiento es evidentemente influenciado por las concepciones vy
expresiones de la posguerra que los artistas japoneses empezaron a explorar. Si bien el

Butoh puede ser entendido como una danza de la vida, los motivos en este estilo de

9 BARBA, Eugenio, La canoa de papel, Catalogos, Buenos Aires, 1994, p. 199

23



danza suelen estar ligados al tema de la muerte. La forma mas directa en la que podemos
reconocer la muerte es por medio del cuerpo o mejor dicho, por medio de los cuerpos
muertos y no hay otro medio mas real por el cual podamos tener un acercamiento con lo

que estd muerto sino es con un cadaver.

Me gustaria hacer que los gestos de los muertos dentro de mi
cuerpo mueran una vez mas, y me gustaria hacer que los
muertos mueran una vez mas. Una persona que ha muerto una
vez puede morir una y otra vez dentro de mi cuerpo ... por eso

son mis maestros; los muertos son mis maestros del butoh.'

La mortalidad es propia Unicamente de aquello que vive, y en lo inmediato
podemos solo reconocerlo en nuestro propio cuerpo que incluso se mueve de manera
involuntaria tanto en la vigilia como durante el suefo. El cuerpo no es algo que podamos
controlar del todo, por eso aquellos quienes se han interesado en trabajar lo corpéreo
por medio de un entrenamiento con intereses escénicos termina por constatar que la
corporeidad no es sino siempre el principio de una accién inagotable. Incuso el cuerpo
fallecido expresa involuntariamente muecas, rigidez, espasmo y quietud como si
hubiesen quedado cosas por expresar mientras vivia y no hubiera terminado de hacerlo
durante su periodo de vida. Eso es lo que nos parece extrafio cuando observamos el
cadaver en el ataid que de pronto sonrie, abre la boca o se le escapa un guifo; y a pesar
de que sepamos que es una expresion involuntaria, a nosotros nos parecen genuinas e
intencionales aquellas muecas y gestos en el cuerpo inerte que incluso nos llegan a
perturbar sobremanera. Ese es el reconocimiento de lo siniestro. Aquello que deberia
permanecer quieto y que no lo hace, sino que al contrario, muestra vida en donde no

deberia haberla. Lo que hacen los danzantes de Butoh es reconocer esas gestualidades,

10 HIJIKATA, Kaze, citado en BREITEN, Brad, The Butoh body performed, Aesthetic and ambodiment in butoh dance (Tesis
de maestria, Universidad de Colorado, 2011), p. 9

24



esos estados a los que llega a acceder un cuerpo muerto, e incluso las contorciones que
se producen durante la agonia en donde el cuerpo ain se aferra a la vida. Lo que hace el
Butoh es discurrir y editar precisamente entre la linea que se disputan la vida y la muerte.

Cuando las bombas de Hiroshima y Nagasaki fueron arrojadas y detonadas sobre
estos territorios japoneses la tierra fue herida pero de ella no surgié un sentimiento de
terror y asombro trdgico como si ocurrié con las personas que padecieron la agresividad
de la fuerza atémica y en aquellos que presenciaron los terribles sucesos. Cuerpos
calcinados, en posiciones horrendas en los cuerpos de los que aun vivian pero habian
sido alcanzados y quemados por la radiacion nuclear, se podian ver las contorsiones a las
que el dolor en sus cuerpos los arrastraba. Los japoneses que practicaban o estaban en
formacién en algin arte escénico o plastico entonces crearon diversas expresiones a
partir de éste hecho trdgico que marcaria para siempre la historia de su cultura. Una de
esas expresiones fue la danza Butoh; una danza que consiste no en imitar sino mas bien
en volver el cuerpo del danzante un cuerpo padeciente, tenso y agonizante. Los
movimientos, gestos y muecas que pueden observarse en un danzante de butoh son
rigidos y perturbadoramente orgdnicos. Entre practicantes mexicanos que han estado
cerca de maestros japoneses de Butoh se escucha decir que los danzantes del pais
asidtico dejan en claro a los aprendices extranjeros que ellos no podrén hacer nunca
Butoh realmente, pues no son herederos de la tragedia atémica. Es decir, se toman lo
suficientemente en serio la carga histérica por la que estdn marcados sin pretender
heredarla o mucho menos regalarla. No obstante, ensefian el Butoh''. Asi mismo los
aprendices comentan que el maestro de danza Butoh también incentiva a que los
alumnos trabajen desde su propia tragedia y desde su propia historia. Es de hecho de
llamar la atencién el que en México no se haya desarrollado ya una danza que como el
Butoh tome las referencias de un acontecimiento atroz para generar una estética y un
discurso no solo critico sino tradgico en relacién a la cantidad masiva de muertes que

actualmente aqueja al pais.

11 ., . . ,
Véase la tesis mencionada en la nota nimero 8

25



La virtud méxima que detecto en el Butoh radica en que los danzantes han visto
posibilidades creativas en la muerte, y ademas de ello, se toman la licencia de afirmar
que sus cuerpos estan atravesados por todos sus muertos y que a través de su cuerpo

vuelven a vivir.

En nuestra cultura, podriamos decir que aquel que sigue teniendo bien en cuenta
la importancia de la imitacién asi como esa presencia del espejo de la que habla Merleau-
Ponty serfa el actor, que se convierte en el imitador por excelencia, un tanto al modo del
imitador chino del que habla Michitaro Tada, que una vez en el juego consciente de la
imitacion va encontrando sus propias formas y puede asi desarrollar movimientos nuevos
derivados de una primera forma detectada, observada y aprendida. Lo que hace el actor
es indagar una y otra vez en las formas del mundo y en ejercicios que su maestro o que
su escuela actoral le proporciona; un ejemplo es el caso del teatro laboratorio, que
desarrollé6 Grotowski y fue conservado por Eugenio Barba, en donde se le encarga al
aprendiz que repita secuencias de movimientos una y otra vez para empezar a
desaprender por un lado los movimientos amaestrados que ha adquirido durante toda su
vida en aquella méascara que se ha puesto como participante de un sistema de sociedad
especifico asi como a conocer los limites de sus posibilidades como actor a partir de su
cuerpo, por otro lado, los movimientos activadores y su constante repeticién le conducen
a que aprenda a como descomponer los primeros movimientos arriba mencionados y
pueda desde ahi jugar con ellos y usarlos en la representacién'.

Cabe mencionar la importancia en la diferencia que existe entre el llamado teatro
de representacion y el teatro del cuerpo. Toda vez que en el teatro de representacion lo
que hacen tanto el actor asi como el director es ir y venir en una voluntad de
representacién que podriamos identificar aqui como una voluntad clénica de las
teatralidades, basada en modelos especificos y ya preestablecidos de lo que un
personaje o situacion debe ser, no obstante, lo anterior no quiere decir que en el teatro

de representacién no se siga innovando o que se hayan dejado de crear representaciones

2 ygase FERAL, Josette, ¢Dijo usted “training”? en MULLER, Carol, El training del actor, UNAM-INBA, México 2007, p. 25

26



interesantes y que en los procesos actorales de vez en cuando se produzca una variable
importante y digna de destacar; no obstante, en el teatro del cuerpo dicho juego se
vuelve mas libre y aspira siempre no a la innovacién, sino a la variabilidad en la reflexion
de las formas que se contienen y desdoblan a partir de si mismas en un juego de
descubrimiento, superacién y asuncioén de los limites. Es por tanto, que nos interesa el
tipo de teatro que hacen Grotowski, Eugenio Barba y las indagaciones de la biomecanica,
pues son éstas disciplinas teatrales las que indudablemente estarian mas cerca del
performance y el arte accion.

Un actor sabe bien que el mundo alrededor suyo nunca es un mundo definitivo,
sino un mundo siempre imprevisible y en tanto que sabe eso, él también se ha de volver
imprevisible si quiere ser un buen actor. El actor que es previsible es aquel que recurre a
los lugares y medios comunes de la actuacién, generando un bucle de personajes en las
representaciones que desarrolla. El actor japonés Yoshi Oida habla de dos tipos de
actores: aquel que en una escena se muestra a si mismo observando la luna y por otro

lado el actor que hace que los espectadores vean la luna, dice Oida:

“Si en una escena, por ejemplo, un actor hace el gesto de
mostrar la luna, el publico se detendrd en su gesto y pensara:
"Qué bello lo que hace, ese movimiento de mano, esa
delicadeza de los dedos”. Otro hard el mismo gesto pero el
publico se dird: “No recuerdo cémo se movié, ni si su
movimiento fue gracioso o no, pero vi la luna”. Por mi parte

prefiero el segundo tipo de actor”."

Oida dice que prefiere al segundo tipo de actor, ya que su representacién no es
literal, es decir, no se dispone a si mismo a observar una luna colocada previamente en la
escenografia sino que mas bien por medio de los gestos del cuerpo induce al espectador

en la visién de la luna.

13 OIDA, Yoshi, La estrategia del ninja, en MULLER, Carol, Op. cit., p. 93

27



Para eso sirve el cuerpo en el teatro, para provocar e inducir en los otros cuerpos
que le observan sensaciones y visiones de algo que no estaba ahi y que no puede ser
presenciado hasta que el actor lo muestra por medio de su corporalidad con un gesto o
una secuencia de gestos, “Hay que saber dibujar los objetos y las imégenes en el
espacio, encontrar las actitudes simbolicas (algunas de ellas tomadas del teatro
oriental)”' sefala Jacques Lecoq al hablar sobre el surgimiento de la pantomima italiana
que precisamente se cred bajo la imposiciéon de que los actores italianos no usaran ni
textos ni voz en sus representaciones para que no prosperaran como una competencia
contra las companias de la Comédie Francaise. Cuando no se puede usar la voz el cuerpo
queda como el Unico medio total de la expresion teatral.

Prescindir de la palabra, o mejor dicho, romper la palabra para luego articularla
por medio del cuerpo es la gran tarea del actor, esto otorga al que actta la posibilidad
de dar un giro a la experiencia del conocimiento al que estamos habituados, es decir,
aquel conocimiento que primero es razonado y luego ejecutado a través de una acciéon
concreta, pues lo que el actor hace con su cuerpo es conocer sintiendo a través de la piel
y de la carne, a veces sin dar espacio para el pensamiento, o al menos no para el
pensamiento racional, sino para el pensamiento del propio cuerpo mediante secuencias

de acciones; proceso que en la improvisacién resulta ser muy claro. Dice Artaud:

“(...) el teatro no recuperara sus especificos poderes de
accién si antes no se le devuelve su lenguaje. En vez de
asistir en textos que se consideran definitivos y sagrados
importa ante todo romper la sujecién del teatro al texto, y
recobrar la nocién de un especie de lenguaje Unico a

medio camino entre el gesto y el pensamiento.”'

14 LECOQ, Jacques, El cuerpo poético, Alba, Barcelona, 2004, p. 152
15 ARTAUD, Antonin, El teatro de la crueldad. Primer manifiesto, Disponible en: www.kioskoteatral.com/el-teatro-de-la-
crueldad-primer-manifiesto/ (consultada 22-08-2018)

28



La accién es la esencia del teatro, su elemento fundamental, no el texto, no la
escenografia. Puede hacerse teatro sin dramaturgia incluso, como sabemos bien, puede
hacerse teatro sin un escenario —eso ya nos lo ha demostrado el posdrama- pero no
puede haber teatro sin accién. Si la accién es la esencia del teatro, el cuerpo es el eje
fundamental de la accién, el perno por donde transitan todas las fuerzas operantes que le
han servido de soporte a éste arte a través del tiempo. El texto propone la tragedia y el

cuerpo genera la danza de lo trdgico

El actor tiene que ser capaz de romper —como ya se ha dicho antes- la palabra,
para luego recoger cada uno de sus fragmentos por medio del movimiento y de los
gestos que traza con su cuerpo para luego convertirlos en otra cosa que no estaba ahi
antes, aquello que el espectador siempre estad ansioso por encontrar en el hecho teatral.
El actor por medio de su cuerpo emancipa al texto de su estética naturaleza, lo machaca,
lo incendia, lo aglutina; por eso el cuerpo es el fundamento incluso en el teatro de la vida
humana, pues tiene la capacidad de apropiarse o desapropiarse de un espacio, de
modificarlo, celebrar en él, hacerlo estallar, desaparecerlo. El espacio es también una de
las muchas escrituras del cuerpo, por eso un escenario nunca es un espacio definitivo,
muta todo el tiempo en relacién con los cuerpos que lo transitan, que lo modifican; el
escenario es de hecho un espacio construido para facilitar su constante reconfiguracion.

Se ha dicho que el cuerpo es también un territorio, no obstante, dicha tesis no
toma en cuenta que si eso fuese real toda posibilidad de emancipacién y subversion seria
imposible pues un territorio por si mismo no podria rebelarse con la voluntad con la que
lo hace un cuerpo. El cuerpo es un tejido que no se caracteriza nunca por una geografia
estdtica, y a pesar de tener en comun al carbono con el que estan constituidas todas las
cosas en nuestro planeta y nuestro soma, el cuerpo no es tierra sino carne vy
representacion como ya hemos dicho, y mas bien estd constituido como un
conglomerado de cambios constantes, que ademas tiene la capacidad de producir
dentro de si tanto excreciones como sentimientos y emociones que le impulsan a

moverse por el espacio de las otras cosas, y precisamente, se desplaza de territorio en

29



territorio, es decir, de espacios en espacios. Uno de esos espacios es el espacio escénico.
El teatro tradicional o el que se lleva a cabo en recintos teatrales se desarrolla en un
espacio predeterminado que estd destinado al hecho escénico. En el posdrama o en el
teatro de espacios alternativos se prescinde de esos escenarios predeterminados y se
monta la obra en una calle, un bar, en campo abierto, etc. Puede montarse Edipo rey en
un teatro tradicional, asi como arriba de un crucero en medio del océano. Sin embargo,
lo que es una constante es el cuerpo y la accién, eso es invariable y esencial tanto para el

teatro, el posdrama y el performance.

30



El cuerpo que destruye al plano, o de un origen meta-plastico del

performance

Muchas veces se da por sentado que el performance o el arte-accién fue meramente un
fenémeno que se produjo a partir de una necesidad poco cercana a la plastica y mas
cercana a las artes escénicas por obvias razones, una busqueda que se encaminaba més
bien hacia la reivindicaciéon de lo corporal en las necesidades estéticas del artista que fue
cada vez mas alléd de los terrenos de la actuacién. No obstante, Paul Schimmel hace un
planteamiento interesante al detectar algunas lineas de creacién y practicas transgresoras
en los territorios del arte plastico, especificamente de la pintura, practicas que bien
pueden ser consideradas como un posible origen alterno o paralelo de lo que hoy
consideramos como arte-accion o performance. Para Schimmel hay cuatro figuras que se
acercan desde la plastica o mejor dicho, desde la transgresiéon de la plastica al arte-
accion, tanto en oriente como occidente, estos son Lucio Fontana, Shimamoto, John
Cage y Jackson Pollock. Dichos artistas centraron su interés en ir mas allad del lienzo de la
pintura y mas alla de una partitura segin lo que nos dice Schimmel. Yves Klein fue por
otro lado sumamente importante para este tedrico en las incursiones tempranas del
performance, debido a sus pinturas corporales que titulé como anthropométries. En el
caso de Klein lo que sucede es que si bien hay quienes lo colocaron en relacién directa
con el colectivo de artistas japoneses Gutai, él mismo por otro lado renegd de esta
asociacion con los orientales, ya que si bien viajé en la década de los afios cincuenta al
Japén lo hizo por el mero interés de aprender judo y no obstante, conocié bien a los
Gutai pero nunca tuvo una relacién creativa con ellos. El problema en concreto con Yves
Klein fue que se le atribuia una busqueda que era completamente distinta a la de los
japoneses, ya que si bien en sus obras de Pinceles vivientes Klein es méas como la figura
de un director de orquesta y sus modelos los que obedecen las 6rdenes del artista, con
los Gutai eran los propios artistas los que entraban en los lienzos para pintar con sus pies

o romper las superficies. Podemos en ese sentido notar dos busquedas distintas entre la

31



obra de Klein y los artistas japoneses del Gutai, toda vez que la acciéon toma dimensiones
distintas en ambos casos. Mientras que Klein pretendia no mancharse las manos y sélo
ordenar, a los artistas Gutai les interesaba dejar el rastro directo de su energia corporal
en las obras que creaban, ademas que los espectadores fueran testigos de cémo las
acciones eran llevadas a cabo.

En el caso de Pollock, el artista pinté de arriba hacia abajo y no de frente a un
bastidor, dejando gotear y salpicando con su brocha el lienzo en blanco. Modificar el
modo en el que Pollock atacaba el canvas asi como las posturas que éste realizaba para
salpicar la tela fue algo completamente extrafio entorno a como tradicionalmente se
producia pintura, hasta que precisamente vino este artista americano a introducir el
action painting en la historia del arte. Pollock no pintaba meramente con su cuerpo, pero
fue su cuerpo mediante el movimiento la clave para realizar este tipo de obras. Las
salpicaduras y las lineas viscosas de pintura que atraviesan las composiciones de sus
obras permiten que nos demos una idea de como se movia por fuera de la tela. Por otro
lado, hemos visto documentado en algunos videos de su proceso creativo, que el artista
realizaba movimientos casi dancisticos en algunas ocasiones, lo cual nos permite darnos
una idea del interés que tenia Pollock por el involucramiento de su cuerpo entero en el
proceso creativo, sin otorgar primacia a la vista y a la mano. Eso puede identificarse como
una acciéon performética, que nace de lo corporal para después convertirse en una
expresion pictérica. Es decir, el artista con su cuerpo produce un movimiento que ha de
verse proyectado en una materialidad distinta a su corporalidad, que en el caso de
Pollock, fueron sus pinturas de composiciones cadticas y bellas.

Rauschenberg en colaboracién con John Cage realizé obras como Automobile
Tire Print en donde éste le pidi6 a Cage hacer pasar las llantas de un automdvil en
movimiento sobre un lienzo enorme hecho de partituras para que quedara impreso con la
pintura previamente colocada en los neumaticos del coche. El modo en el que
incursionaron Rauschenberg y Cage con ésta obra en los territorios de la pintura fue
también una forma distinta y atrevida de producir otro tipo de plastica que como ya

hemos dicho ya no solo dependia de una vista entrenada y una mano audaz para realizar

32



el trazo, sino que se ayudaron con instrumentos en los que se requiere de casi todo el
cuerpo para poder realizar el trazo o los trazos en el lienzo. Si una persona con su cuerpo
no condujera el coche seria mas dificil controlar el trazo que profirieron las llantas sobre el
lienzo de partituras, por supuesto lo anterior se puede hacer sin que ninguna persona
conduzca el coche si una persona coloca la velocidad en el carro y lo deja en marcha
direccionandolo y bajandose inmediatamente antes de que llegue a la superficie a
imprimir; no obstante, eso supondria un ejercicio completamente distinto y en dicha obra
Rauschenberg optd porque un cuerpo entero (el de John Cage) conduciendo el coche y
no un automovil avanzando automaticamente se encargara de realizar el trabajo. La
dimensién de performance en esta obra se da en el sentido de que hay una serie de
acciones que estéan alrededor de la linea impresa por la llanta, subir al coche, conducirlo,
cuidar la direccién en la que el automovil avanza para que el trazo no se salga del lienzo,
son cosas que toman importancia en Automobile Tire Print. Por otro lado, Rauschenberg
no elige a cualquier conductor, sino que elige al artista John Cage, por tanto podemos
decir que es importante quién es la persona que ejecuta la accién lo cual también
muestra la importancia que hay en los elementos que estan por fuera del automdvil, el

lienzo y la impresion final.

Cage por su parte escribié una obra para piano, titulada Water music en la que un
pianista tenia que intervenir previamente el piano colocando objetos entre las cuerdas,
asi como soplar silbatos por debajo del agua, usar una radio y cartas entre una serie de
acciones mas que el pianista debia ejecutar improvisada y libremente, esto con el fin de
llamar la atencidon de la vista de los espectadores'. La serie de instrucciones en la
partitura se extiende hasta diez hojas de la obra dejando claro que para Cage era
importante no solo que un pianista se sentara delante del piano para ejecutar aquellas
notas que ve escritas en la partitura, sino que éste realice acciones lejos del banquillo y
del propio piano, desplazandose incluso por afuera de éste para concretar acciones que

no tienen que ver directamente con el instrumento, sino més bien con la accién del

8 ygase SCHIMMEL, Paul, Campos de accion I: entre el performance y el objeto, 1949 — 1979, Alias, México, 2012, p. 30

33



pianista que para entonces podemos incluso ya reconocerle como un performer, toda vez
que ha empezado a desarrollar dichas tareas que le dicta la partitura. Las acciones del
pianista se vuelven mas importantes que la ejecucién de una melodia en ésta obra. El
interés de Cage en la realizacion de obras como Water music segin Paul Schimmel,
radica en tres hechos fundamentales: 1. EI compositor busca disolver los limites entre la
vida y el arte 2. Romper las jerarquias entre el compositor y el ejecutante, otorgando la
posibilidad de que el pianista tome sus propias decisiones entorno a la composicién
durante su ejecucion, asi como disolver de igual manera la distancia entre el ejecutante y
los espectadores 3. Poner mayor énfasis en el proceso creativo que en la produccién de
objetos o piezas concretas. De hecho, podriamos también decir que esos tres factores en
especifico son el fundamento de lo que conocemos como performance o arte-accién, ya
que muchas veces al performance se le ha sorprendido mimetizdndose con la vida; no
obstante, el performance no es la vida, es otra cosa, algo que en efecto se le parece
mucho pero guarda consigo un as bajo la manga; aquello que en la vida no puede
controlarse, los limites. Mientras que en la vida una accién puede llevarse hasta sus
ultimas consecuencias, en el performance, al poner en riesgo al cuerpo y a pesar de que
se ponga en riesgo la vida, nunca se llegaria a la muerte, pues la muerte es algo que no
se puede controlar, y si el performer llega a morir en la accién entonces el arte se vuelve
imposible, la muerte es el limite que siempre hay que evitar en el arte del performance. El
fin Gltimo del arte —si es que lo tuviera- seria seguir en la vida, porque desde la muerte
no puede ser producido, y ahi si, en el arte al igual que la vida, sus posibilidades se
agotan en el cuerpo que ha muerto.

Cuando Chris Burden se dispara en el brazo lo que podemos ver ahi es la puesta
de la vida en riesgo sin que la vida llegue a acabar, Burden pone en riesgo su cuerpo y se
dispara, pero no lo hace en la cabeza, en el térax o en alguna zona donde algun érgano o
arteria importante esté del todo comprometida con el dafio que causa un disparo. El
artista sabia bien que no podia matarse, porque si asi lo hubiese hecho aquello no podria
ser apreciado como un performance, sino como un suicidio. En la obra de Zhang Huan

hay varios performances en los que el artista pone en riesgo su cuerpo, Gnicamente con

34



esa intencién, la de mostrar los limites que no saltan a la vista hasta el momento en el
que se muestran poniendo en riesgo la carne y los érganos; abundaremos mas sobre
cdmo esto se puede ver claramente en varios de los performance del artista chino que

nos interesa en los apartados posteriores.

Asi como Schimmel reconoce el trabajo de Cage y Pollock, por otro lado, habla
sobre los destructores del plano, los artistas transgresores de lo meramente plastico
como Lucio Fontana, artista argentoitaliano que rompié el lienzo y creé agujeros en sus
pinturas tituladas como Los concetti spaziali (Los conceptos espaciales), en donde
reinaugura nuevamente la cuestién sobre el concepto de pintura y asi también
reintroduce en el arte la pregunta por los limites de la misma. Fontana produjo cortes en
la composicién pictérica que a su vez también terminaron por formar parte fundamental
de ésta , con tal gesto logré reconfigurar la concepciéon de la plastica que hasta ese
momento el artista practicaba, subordinada a la pintura de trazos con pincel, collage,
pastosidad y materialidad del lienzo y la pintura que seguian rigiéndose por la planicie
visual, es decir, el volumen y los planos eran creados a partir de juegos 6pticos que
aprende a resolver un pintor mediante el estudio y la exploracién constante de las
formas. Producir agujeros en el canvas es la manera en la que Lucio Fontana con sus
composiciones espaciales logré mostrar al mundo que los territorios de la plastica estan
mas alla de la propia pintura de formatos y montajes tradicionales, esta critica o apelacién
por crear un espacio fisico por medio del rompimiento del soporte pictérico también
alcanzé a influir en la critica sobre los limites de la escultura. Fontana aposté por
trascender lo material desde la materialidad de su cuerpo y dar una nueva forma a la
pléstica, con esto también se emancipaba del respeto absurdo que se le tiene al arte
estatico de los museos y galerias, “erosioné el plano del cuadro y dejé un registro de la

accion fisica del artista”’

. Considerar los cortes y agujeros en la obra de Fontana en
relacién con las practicas del cuerpo en el arte es pertinente debido a que lo que hace el

artista al transgredir la materialidad es proferir un grito que clama por una estética

7 SCHIMMEL, Paul, Op, Cit, p. 38

35



distinta que tiene que ver con lo material y espacial fuera del lienzo, abre portales que
muestran espacios para otras posibilidades dentro de la plastica.

Los trabajos de Fontana nos recuerdan directamente a la obra Rasgando papel
(1956) del artista japonés Saburo Murakami que coloca paneles de papel cartén (material
usado en la gréfica, trabajos de pintura collage y numerosas obras de dibujo) montados
en grandes bastidores que parecieran estar listos para que un pintor o dibujante llegue a
intervenirlos con su pincel o rodillo, y no obstante, momentos después se ve al artista
corriendo contra ellos para atravesar cada uno de los paneles con su cuerpo con
movimientos que evocan al arte marcial de Karate do, que ademas vale la pena hacer
referencia a su significado en japonés que quiere decir El camino del cuerpo’®, en
distintos trazos de trayectoria corporal. Murakami es una de las piezas fundamentales de
esta linea de indagacion performatica en el arte tanto en oriente como en occidente. En
su obra queda de manifiesto la busqueda transgresora que a los artistas que rompieron el
plano pictérico o lo colocaron en el suelo les interesaba indagar. La acciéon del artista fue
construida entorno a una critica contra la destruccién producida por las bombas que
Estados Unidos arrojé sobre Hiroshima y Nagasaki, en referencia a lo que el artista
identificaba en tales hechos como el rompimiento de la tela de la humanidad. Murakami
usa todo su cuerpo y no un punzén, no unas tijeras y no solamente sus dedos para
romper los paneles, sino su corporalidad entera, como si la obra Rompiendo papel
acabara con la tradicién pictérica de una vez por todas inaugurando la era del cuerpo en
el arte o la era del arte del cuerpo al destruir los planos con su masa entera, aunque esa

no fuese su intencién especifica.

Cuando Zhang Huan realiza su primera obra como artista de performance en
Beijing titulada Angel (1993), donde usé un mufieco al que cubrié de pintura roja —la cual

simulaba ser sangre—y al que a su vez descuartizé en una evidente critica al fenémeno de

'8 Karate do estd compuesta por las palabras Karada (Cuerpo) y Do (camino o senda). También se ha sefialado que la
palabra Karate deviene de las palabras Karapo (vacio) y Te (mano) y a su vez compuestas con la palabra Do, la traduccion
seria El camino (o senda) de la mano vacia. A pesar de que apelamos por el primer significado, habra que tomar en
cuenta ambas formas de interpretar estas palabras.

Véase TADA, Michitaro, Karada: el cuerpo en la cultura japonesa, Adriana Hidalgo, Buenos Aires, 2010.

36



abortos selectivos masivos que padecian las mujeres de China al ser obligadas a abortar
si el bebé que cargaban en el vientre era de sexo femenino, el artista dejaba ver cuél era
el interés de su busqueda que se dirigia a un horizonte mas alla de la plastica y a partir de
dénde se iba a encaminar en los terrenos del performance. La accién de pintar al mufieco
de plastico en Angely al pintarse a si mismo para simular el hecho sangriento del aborto,
asi como la relaciéon que este performance guarda con dos obras previas en las que usé
otra serie de mufiecos de pléstico desmembrados para el montaje de dos instalaciones
de clara composicién pictérica titulada Angel 1y Angel 2, ambas de 1992, el uso de la
pintura roja en el cuerpo del artista y la propia accién de pintar al mufieco en su primer
performance producen una evidente e interesante oscilacion entre el arte-acciéon vy la
pintura. La accién que continda y culmina de forma ya no estatica en la serie, y la plastica
que radica en el crear composiciones sobre superficies especificas tanto en el plastico de
los mufiecos pintados asi como en la madera y el metal de las cajas y casilleros de las
instalaciones a partir de un planteamiento de evocaciones violentas transmitidas por
medio del color, nos permite dar cuenta de los limites que aparecen y desaparecen entre
los gestos del artista que va rompiendo las articulaciones del mufieco durante el
performance, asi como la dimensién plastica materializada en dichas instalaciones que
realiza Zhang Huan. El artista no solo se estd encargando de producir una obra visual,
sino que estd dentro de ella y ademas traslada la propia obra al plano de la accién
creando una dimensién pictérico-performéatica. Zhang Huan crea una composicién con
mufecos a los cuales pinta y modifica para realizar las instalaciones y posteriormente usa
un mufeco al que tifie del mismo modo en el que ha pintado su cuerpo, de esa forma el
pigmento rojo da unidad al cuerpo de Zhang con el cuerpo del mufieco de plastico,
borrando la diferencia entre la carne y el material sintético. El cuerpo que ha parido al
bebé, es el mismo que posteriormente lo desmiembra. Todo esto Zhang Huan lo lleva a
cabo de una forma cuidadosa, es decir, no opera sin dar continuidad y conexién a lo que
habia empezado con sus instalaciones en donde utiliza mufiecos, lo cual le otorga una
cohesién de tiempo y espacio a una accién especifica posterior al realizar el performance

- que es la de utilizar y pintar las figuras antropomérficas de plastico para transmitir un

37



Unico mensaje— permitiendo asi que pueda ser apreciada como una unidad, al igual que
hacemos con una pintura; pero ademas de ello el artista sabe rematar bien dicho grupo
de obras al salir de lo meramente visual para incursionar en la accién, lo cual le
proporciona movimiento al mensaje y permite que se vuelva todavia mas real; el trabajo
con su cuerpo a partir de entonces sera su busqueda principal. En éste performance hay
una clara relacion con el grupo Gutai que durante la década de 1950 buscaron que el
artista trabajara sobre la obra y que al mismo tiempo fuera directamente parte de la obra.
Como en el caso de Saburo Murakami, Shozo Shimamoto y Atsuko Tanaka. El artista se
vuelve un elemento de la composicién pictérica y paralelamente la va produciendo (o la
destruye como en el caso de varios de los artistas Gutai), de forma simultdnea vy

progresiva. Ese es un movimiento performatico.

Ir mas alléd de los limites de la plastica es también retornar a lo antes fundamental
que no puede ser sino el cuerpo, esa masa de carne que tiene una conciencia que le
hace posible pensar en las cosas entorno de si asi como en si mismo generando una
inquietud creativa de donde también surge la conciencia artistica, que reconoce los
limites que le son inherentes al sujeto al descubrir y crear sus propias configuraciones
plastico-corporales. Es curioso como la transgresién de lo objetual producido a partir de
las capacidades de resolucién visual que posee un cuerpo por medio de la visién asi
como la capacidad de percepcién, hace regresar —como en un movimiento de
retroaccién- a ese sitial fundamental que llamamos cuerpo. Un cuerpo que pinta y que al
destruir lo que pinta siente la necesidad de retornar a si mismo, trasladarse a un espacio
distinto del lienzo, y producir espacios de accién; esa seria la apreciaciéon de la brecha
que llevd a estos artistas hacia los caminos del performance a partir de la plastica y lo
meramente visual. Es importante tener en cuenta que en el arte nunca hay un camino
concreto que seguir, sino multiples brechas que pueden llevar a lugares en comin entre
una disciplina y otra, por eso es importante mostrar la distincién entre el performance
que surge de lo meramente corporal y del que emana de lo meramente objetual o

plastico. Uno de los intereses precisamente de los artistas de arte-accion como en el caso

38



de los artistas Gutai era precisamente la de evitar crear objetos que pudieran luego
venderse en el mercado del arte. Desde Duchamp esa misma busqueda se ha venido
repitiendo en varios artistas, y es que el mercado del arte siempre ha de encontrar la
forma de comercializar una pieza por més inmaterial que sea.

En su primera exposicion los artistas Gutai incendiaron todas las obras o mejor
dicho, todos los soportes que habian dejado rastro de los trabajos realizados para que no
fuesen posteriormente vendidos como obras de arte. Muchos artistas han apostado por la
incursion al arte-accidon debido a esta motivacién de no crear objetos concretos de arte
que sean posteriormente comercializables. Por otro lado y también hay que decirlo, se ha
optado por la documentacién como obra o por el arte archivo, lo que precisamente le ha
permitido a muchos artistas de performance vender su trabajo, por ende hemos de sacar
a cuentas que no todo este tipo de artistas tiene la misma bulsqueda en torno a la

produccién de objetos por medio del arte-accion.

39



El desnudo / la interioridad: entre la piel y lo espiritual

Pensar en un cuerpo nunca ha sido tarea facil, cuanto mas si se trata de un cuerpo
desnudo. Hacer consideraciones sobre el cuerpo vestido es ya pensarlo dentro de una
convencién, bajo los pardmetros de una cultura. El cuerpo que lleva prendas es el mismo
que también ocupa espacios determinados y procede en direcciones especificas de
acuerdo al contexto social en donde se mueve y habita. Podriamos pensar a las
vestimentas como parte de una técnica, que si bien no es una técnica a la que el cuerpo
se resiste de lleno —pues los siglos de costumbre hacen de esta una técnica muy familiar
para nuestros cuerpos—, aln asi cierta resistencia debe presentar la piel hacia ésta. No es
fortuito el bochorno ocasionado por el calor, alguna picadura durante el dia, las alergias a
los materiales o simplemente la necesidad de descubrirnos los antebrazos recorriendo las
mangas hacia arriba porque asi nos sentimos en ocasiones méas comodos. La mayor parte
del tiempo hablamos de la cultura como si se tratara de un abstracto, pero estaremos de
acuerdo en que ésta puede ser mejor entendida cuando la vemos materializada en ciertas
manifestaciones que podemos apreciar con los sentidos; ya se trate de musica, escultura,
pintura, ritualidades, comida y vestimenta, asi como al reflexionar sobre sus costumbres.
El cuerpo en el sentido de ser un agente de la cultura actlia en dos direcciones
principalmente: como productor y reproductor de dichas manifestaciones que hemos
mencionado y al mismo tiempo como receptor de todas éstas. En concreto, si bien es
complejo pensar un cuerpo que usa vestimentas, por otro lado, meditar sobre el cuerpo
desnudo debemos decirlo, es ain méas complejo. Llevar el cuerpo vestido le permite al
sujeto ocultar ciertos rasgos de si mismo que le permiten ser parte de un cuerpo maés
grande, el corpus social, de esta forma se le facilita jugar un papel dentro de esta
convencién; no es fortuito que muchos vagabundos o personas en la locura tiendan al
desvestimiento, para ellos dichas convenciones son propensas a desaparecer total o
parcialmente. De alguna forma, la vestimenta otorga seguridad y provee de cierta

proteccion al cuerpo, seria de hecho imposible pensar en las dindmicas humanas como

40



las conocemos si pensamos en éstas siendo desarrolladas por cuerpos desnudos. La
vestimenta es un modo de dar proteccién al cuerpo, de protegerlo de los factores
climaticos, de los potenciales peligros que representa el entorno que lo rodea asi como
del propio escarnio moral sobre la desnudez que por default ya venia dado en las
sociedades modernas.

La desnudez revela cosas que el cuerpo abrigado oculta y al mismo tiempo
exhibe la vulnerabilidad de la carne y la piel. Para Giorgio Agamben existe un juego de
poder entre el cuerpo vestido y el cuerpo desnudo’, el filésofo plantea que un cuerpo
con vestimenta ante un cuerpo despojado de toda prenda y cobertura reivindica un
estatus de poder, de estabilidad ante la vulnerabilidad. Para explicar esto menciona dos
ejemplos: el primero lo describe a partir de la escena de Sald y los ciento veinte dias de
Sodoma de Pier Paolo Pasolini en donde “los cuatro jerarcas que estdn a punto de
encerrarse en su villa proceden vestidos a la inspecciéon de las victimas, que son
obligadas a entrar desnudas y son atentamente examinadas para evaluar sus virtudes y
defectos.”® El segundo refiere a los cuerpos desnudos de los prisioneros torturados por
miembros del ejército estadounidense en la prision de Abu Ghraib en donde
evidentemente los torturadores permanecen siempre vestidos. Si bien estos ejemplos en
los que se ha citado a Giorgio Agamben sirven para explicar el juego de poder entre el
cuerpo vestido y el cuerpo desnudo, por otro lado cabe ain la pregunta de si todo
cuerpo desvestido es siempre vulnerable ante un cuerpo o varios cuerpos que llevan
ropa. Esta pregunta es pertinente en este trabajo porque en muchos de los performances
de Zhang Huan la desnudez es uno de los elementos principales en las acciones del
artista. Habria que preguntar en ese sentido si todos los performances de Zhang en
donde el artista ha trabajado con la desnudez evocan esa vulnerabilidad de la que
hablamos aqui y de la que Agamben da cuenta al referirse al desnudo. O si bien, por otro

lado, hay momentos en los que la desnudez se convierte en un dispositivo transgresor y

Y yéase: AGAMBEN, Giorgio, Desnudez, Adriana Hidalgo, Buenos Aires. 2011, pp. 79-80
 Citado por Giorgio Agamben en: AGAMBEN, Giorgio, Ibidem.

41



revelador de fuerzas inéditas para el artista o para quienes han presenciado y observado
sus acciones.

En su performance 25mm threading Steel de 1995 en Beijing, China, Zhang se
acostd desnudo sobre el suelo con una sierra de acero a sus pies, la cual al hacer
contacto con un pedazo de acero lanzaba a centimetros de la piel del artista una rafaga
de particulas de dicho metal caliente que en ocasiones hacian contacto con su dermis. Es
evidente en este performance que el artista intenté mostrar la fragilidad del cuerpo y la
vulnerabilidad de la piel y la carne frente a un instrumento que sobra decir es peligroso
para cualquier ser de carne y hueso. Colocarse desnudo a centimetros de una sierra de
acero trabajando sobre el metal para dejar que las chispas calientes hicieran contacto e
hirieran su cuerpo es la clara imagen del didlogo de la vulnerabilidad del cuerpo en
presencia de la maquina. Si bien en los performances To add one meter to an anonymous
mountain y Nine holes (piezas realizadas por el artista el mismo afio) el acercamiento fue
distinto, pues la desnudez del cuerpo es aproximada a lo orgénico de la tierra, la hierba y
los minerales, por el contrario en 25mm threading steel se presenta una resistencia entre
lo orgénico del cuerpo y lo rigido e invasivo de una tecnologia que corta metal a pocos

centimetros del cuerpo del artista.

Zhang Huan — 25mm Threading steel, performance, Beijing, China, 1995

42



El cuerpo es aquello que nos recuerda en todo momento que seria mejor no
habitar este mundo que atenta constantemente contra nuestra fragilidad, pero por otro
lado, también nos proporciona momentos de placer y emocién, permitiéndonos asi la
posibilidad de mirar hacia dentro, es decir, hacia lo mas profundo de nuestro ser, que es
la interioridad humana. Lo que nos conecta fisicamente con las demas cosas y objetos
que estan ahi en el espacio que llamamos mundo no es la mente ni los pensamientos,
sino el cuerpo y su desnudez que por donde se les mire son materia fragil, pero que por
otro lado también podrian éstas servir para dar una muestra de poder como lo veremos
constantemente hablando del arte performatico de Zhang Huan. Si bien como ya hemos
dicho en 25mm threading steel hay una clara muestra o evocacién hacia la fragilidad del
cuerpo, de alguna forma al observar la imagen del cuerpo desnudo de Zhang Huan
recibiendo los chispazos calientes de metal sobre su piel muestra también que su cuerpo
puede resistir aquello y ademas permanecer durante un periodo largo de tiempo en
dicha resistencia. Esa es una clara muestra de poder, y en especifico, de lo que puede el
cuerpo de Zhang. Tal vez cabria recordar a Spinoza cuando dice “Nadie sabe lo que

21, i De ahi que el artista asuma los riesgos de transgredir el suyo? ;De

puede un cuerpo
ahi el miedo que todos sentimos porque nuestros cuerpos sufran algin dafio? El cuerpo
desnudo tiene la capacidad de tornarse una muestra de poder y al mismo tiempo puede
ser una muestra de debilidad, dependeria del contexto y de la situacién en la que el
cuerpo desnudo e incluso el cuerpo no desnudo se sitle para constatar una cosa o la
otra; no obstante, en esta tesis postulamos la idea de que todos los performances de
Zhang Huan tienen que ver con una muestra de las potencias del cuerpo y de la propia
desnudez, ain y cuando las situaciones en las que ha participado con su cuerpo terminen

por mostrar los limites de éste y confirmen ademéas que cuando ha llegado a los

extremos, el poder del cuerpo y de lo sensible viene en detrimento.

Pero ;Cudl es el origen del impulso en Zhang Huan por realizar al desnudo los

performances donde el artista ha decidido proceder de esa forma en varias de sus obras

2 ygase Baruch Spinoza, Etica, Parte IlI, Proposicion Il, Escolio, Gredos, Madrid (2014), pp. 107-108

43



de éste tipo? Cuando el artista se refiere a los performances To add one meter to an
anonymous mountain y Nine holes Zhang recuerda que en el entorno rural de su infancia
pasaba buena parte del tiempo desnudo jugando entre la naturaleza y eso le provocaba
una sensaciéon de profunda conexién con la tierra, lo que ademas le hacia sentir libre. En
ese sentido, podemos ya empezar a constatar que hay un anhelo evidente por reconstruir
esas sensaciones que experimentd durante los afios de su infancia, pero ademas ya de
forma consciente el artista se ha dado cuenta de las posibilidades y potencias que puede
otorgarle su cuerpo al trabajar al desnudo. De igual forma, el bagaje religioso asi como el
ambito de lo sagrado en su cultura vienen a constituir gran parte de la obra del artista, lo
cual nos habla de que en su pensamiento estético la dimensién mistica es un interés
constante. Dicha conjugacion entre el cuerpo y ésta interioridad mistica deviene en una
poética y estética del tratamiento corpdéreo muy singular en sus performance. La piel es
tal vez la via de conexion mas inmediata entre lo exterior de la realidad y la interioridad
del individuo, ya que solo a través de ella podemos sentir aquello que percibimos con los
otros sentidos, porque nos permite reconocer aquello de una forma muy cercana por
medio del tacto que nos ayuda a percibir sensaciones inmediatas. Desvestir el cuerpo es
ya de entrada la manifestacién de cierta interioridad si pensamos en que mantenemos
nuestros cuerpos vestidos la mayor parte del tiempo, es decir, la desnudez muestra a
veces mas de lo que se encuentra guardado tras las vestimentas; dicha afirmacién toma
mayor fuerza cuando un cuerpo desnudo estd rodeado de varios cuerpos vestidos que lo
estan observando, lo cual sucede en la mayoria de los performances de Zhang Huan asi
como en el ejemplo de los prisioneros de Abu Ghraib con el que Giorgio Agamben nos
ha ilustrado. Por otro lado, también hay una interioridad subjetiva que ha de expresarse
en la obra de Zhang Huan y que tiene que ver con la percepcién del mundo y de la vida
que el artista ha construido a partir de sus propias experiencias determinadas tanto por la
cultura a la que pertenece como por las creencias y posturas propias ante situaciones,
discursos, estéticas y concepciones religiosas asi como los inagotables estados de lo
humano que un individuo experimenta a lo largo de la vida. De este modo en el siguiente

subtema se presenta un anélisis y apreciacion de tres performances que a mi modo de

44



percibirlos hablan de la interioridad religiosa que fluctia en el entramado eidético de la
obra de éste artista, en el que ademas se intenta mostrar como es que el cuerpo desnudo

es fundamental para configurar una conexién con su interioridad espiritual.

45



Del cuerpo desnudo sobre el campo: el camino a la poética

Cuando se piensa en el proceso creativo de algln artista que hace performance y cuyo
trabajo se ha introducido en la historia del arte solemos encontrar que el creador o la
creadora han transitado de la plastica al cuerpo, o mejor dicho, de las pléasticas no
corporales a la plastica del cuerpo. Al observar el camino creativo podemos darnos
cuenta de temas constantes, lugares recurrentes y de la implementacion de lenguajes
especificos en dichas creaciones que el realiza el artista del cual estamos desarrollando
dicha investigacién. En Zhang Huan parece ocurrir una cosa distinta, o al menos distinta
en términos de lo que acabamos de mencionar concerniente a la mayoria de creadores
que han transitado por los territorios del performance, pues el proceso del artista chino
fue al revés; ya que del uso de su cuerpo como herramienta y objeto estético pasé a los
materiales no corporales. Ya desde el inicio para algunos puristas —incluso del
performance- podria resultar algo ruidoso, no obstante, en lugar de postularnos ante el
proceso del artista, podria resultar un mejor ejercicio averiguar de qué ha consistido tal
proceso y porqué ha sido distinto al de muchos creadores de esta disciplina del cuerpo,
en concreto, distinto al trabajo de los performers de occidente.

Zhang Huan nace en una ciudad llamada Anyang en la provincia de Henan y fue
enviado a vivir con su abuela cuando tenia un afio de haber nacido a una localidad en el
campo ubicada justo en medio de la Republica Popular de China llamada Tangyin. En
entrevista con Roselee Goldberg, el artista ha confesado que aquellos primeros ocho
afios de infancia y de formacién en la vida campirana han marcado toda su vida®.
Ademds del carifio con el que recuerda aquel lugar, Zhang lo considera como un lugar
que potencioé su sensibilidad. Al regresar a la ciudad de Anyang para comenzar con su
formacién escolar tuvo dificultades de adaptacién tanto en lo académico asi como en el
cambio de estilo de vida, lo que lo condujo a empezar a dibujar los motivos que

recordaba sobre su vida en Tangyin pues dice Zhang “Simplemente no podia

22 \yéase: DZIEWIOR Yilmaz, GOLDBERG Roselee, STORR Robert, Zhang Huan, Phaidon, Hong Kong, 2011, pp. 9-11

46



concentrarme y pienso que eso tenia que ver con lo que ya hemos hablado, con mi gran
conexién corporal hacia el campo”?. A pesar de no verse interesado y haberse quedado
atrds en las otras materias el pequefo Zhang destacé en la clase de pintura lo cual le
llevd en el quinto afio a ser recomendado a un campamento de arte por parte de la
escuela. Zhang cuenta que eso fue incluso lo que le llevé a entrar a la universidad que
aunque no era un colegio especializado en arte, tenia un departamento para estudios en
el drea y eso le bast6 para continuar su formacién académica en la Universidad de Henan.
Va a ser entre 1984 y 1988 los afios en los que Zhang Huan cursa la universidad y se
tomara mas enserio su formacién como creador. Para entonces el artista ha reconocido
que sentia una aficién grande por la pintura de Jean Francoise Millet y siente deseos

t.2* No obstante, los

grandes por consolidarse como un artista plastico de la talla de Mille
afos siguientes le hardn cambiar de parecer al acercarse a las lecturas de textos sobre
arte contemporaneo que encontrd en el salén de lecturas para maestros del programa de
la Sexta avanzada anual de la Academia Central de Bellas Artes de Beijing, durante su
estancia en el Departamento de pintura al 6leo entre los afos de 1991 a 1993. Zhang
cuenta que ahi fue donde descubrié otras formas de arte mas alld de las técnicas
tradicionales, y que fue la documentacién sobre los performances del artista hongkonés
Tseng Kwong-Chi donde conocié esta disciplina del arte. Zhang ha reconocido
abiertamente que la formacién que tuvo durante la universidad tenfa una gran influencia
de la escuela soviética en el arte, la que él describe con una gran tendencia hacia la
representacion realista de los objetos y de los acontecimientos. A pesar de ello, su
estancia en la Academia Central en Beijing sin duda fueron clave para desbloquear el
potencial creativo y artistico que Zhang empezaria a mostrar a partir del afio 1992 con sus
piezas de instalacion tituladas como Angel I'y Angel Il, las cuales también serian la
primera exposicién publica del artista y previas al performance titulado Angel que

realizara en 1993.

2 bid., p. 9
*Ibid., p. 15

47



Una de las cosas sin duda mas relevantes que van mas alld de sus procesos
biograficos formales en el arte, es el sentido de pertenencia que el artista siente hacia el
campo, ese sitio distinto a las urbes y la aglomeracién citadina a la que tuvo que
someterse durante sus afios de formacién académica. Esto ha de expresarlo en varios de
sus primeros performances de los que hablaremos més adelante como To add one meter
to an anonymous mountain o Nine holes, ambas piezas de 1995, asi como en algunas de
sus fotografias de expedicion durante sus afos de colegio.

La desnudez ademas de que estad presente en casi todos sus performances asi
como en muchas de sus piezas de caracter visual, tiene que ver también con los afios que
Zhang Huan vivié en el campo en los que desarrollé6 una especial conexién con la

naturaleza, asi lo ha confesado a Roselee Goldberg:

“Recuerdo que en el verano estaba desnudo todo el tiempo.
Podia trepar a los arboles para obtener una fruta. Podia bajar
hacia los estanques y al rio por pescado. (...) No pude

deshacerme de esa conexion corporal hacia la naturaleza de mi

nifez”.#

Claramente esta confesion arroja las razones por las cuales Zhang privilegia el
cuerpo desnudo ante el cuerpo vestido. La conexién con la naturaleza y la tierra solo
puede ser recuperada a través del cuerpo desnudo. Si bien podria interpretarse al cuerpo
desnudo como un cuerpo vulnerable, bien podria pensarse completamente de forma
contraria, es decir, la desnudez como dispositivo esencial del vehiculo de conexién con lo
sagrado que a partir de esa conexién puede llegar a ostentar un poder inédito, pues si
bien el individuo queda sujeto a las fuerzas desconocidas de aquello, por otro lado mas
que vulnerabilidad el cuerpo desnudo adquiere ciertas facultades que para el cuerpo en
vestimentas es imposible de adquirir. Pero no solo la desnudez ha de ser lo Unico

necesario para lograr esa conexion; también el rito, que en el performance puede

 |bid., p. 9

48



entenderse como la configuracién de acciones que el artista y sus colaboradores —en el
caso de los performances colectivos— se disponen a realizar es determinante para poder
crear esa relaciéon entre el desconocido sagrado y la physis de los cuerpos, en los que lo
desconocido se muestra como el rompimiento de los limites e inauguracién de otros
nuevos al momento en el que el performance es llevado a cabo. El artista puede
prepararse e incluso intuir y presupuestar cudles son sus limites corporales y mentales
que puede ostentar mientras lleva a cabo un performance, pero nunca sabra del todo en
una obra de este tipo cuéles son los limites reales a los que llegara en la realizacién de
una pieza. Por eso mismo es que un performance es siempre inédito e irrepetible, ya que
—como se han dado casos— entre mas repite un performer una pieza determinada, va
adquiriendo control y juicio, la espontaneidad se pierde y el performer se vuelve menos
performer y mas un actor, pues siempre la voluntad le lleva a ser mas cuidadoso en sus
movimientos, pues lo que tiene un performance por mas que haya sido bien planteado
visual y corporalmente, es el caracter de salpicadura, es decir, aquello que de la obra nos
alcanza a envolver dentro de la misma, eso que nadie sabe qué es hasta el momento en
donde se abre ante la mirada, la escucha, el olfato o el tacto como bien sucede en la
obra 65kg de Zhang Huan en donde la sangre del artista cae en una bandeja caliente que
evapora su sangre y despide un olor a ocre, lo cual debié no ser del todo agradable para
los espectadores, o bien, recordemos también el performance de Marina Abramovic en
donde la artista permitié que extrafios intervinieran su cuerpo y le transgredieran al grado
de desnudarla y producirle heridas; para muchos el observar aquello debié provocarles

angustia e incluso desagrado al presenciar dichas manifestaciones de violencia.

49



II

EL CUERPO COMO HABITACULO DE LO
SAGRADO Y COMO VEHICULO DE
SACRALIDADES

50



Habitaculo y vehiculo: dos formas atemporales del cuerpo

Todo cuerpo puede ser a su vez también manifestacién misma de la gracia de los dioses.
Si pensamos en aquellas personas que en distintas culturas fueron tomadas por chamanes
u oraculos, podemos ver que muchos de ellos fueron concebidos y designados asi
debido a las condiciones bajo las cuales habian venido al mundo, dichos designios
podian estar determinados por la época en la que eran dados a luz, la manifestacién de
alguna alteracién mental que produjera que sus pensamientos fueran no racionales o
mejor dicho, no convencionales, también la morfologia que sus cuerpos mostraban era
factor determinante para criarles y darles el titulo de chamanes, brujos u oraculos, esto
era, que aquellos nifios presentaran deformidades o alteraciones morfolégicas en su
composicion corporal. En torno a este tema he encontrado un articulo interesante del
médico peruano Oscar Frisancho Velarde que relata este tipo de designios otorgados a
las personas que nacian con estas caracteristicas en Mesoamérica y Suramérica: “(...) eran
considerados intermediarios entre lo divino y lo terrenal, hacian “hablar” a los oraculos e
interpretaban sus augurios; ademéas preservaban los mitos cosmogoénicos (...) Los
gemelos, albinos, jorobados, enanos, entre otros, eran considerados como “sefialados”
por los dioses del México antiguo.”?® Aln en nuestros dias algunas de estas creencias
siguen manifestandose en algunas latitudes de Asia como veremos a continuacién. Ya no
tenemos figuras oraculares, pero siguen naciendo personas que son tomadas como
descendientes directos de algunos dioses o incluso como las mismas reencarnaciones de
éstos. En la India muchas de las personas que muestran deformidad en sus cuerpos son
considerados descendientes directos de los dioses o tocados por la gracia sagrada de
deidades especificas. Algunas de esas personas ostentan cuerpos desproporcionados,
miembros deformes pero funcionales, un mayor nimero de extremidades (que ademas

recuerdan la imagen del dios Shiva) en el cuerpo en comparacién con el resto de las

% FRISANCHO VELARDE, Oscar, Concepcion mdgico-religiosa de la Medicina en la América Prehispdnica, Acta méd.
peruana (online), Vol.29, n2, 2012, pp.121-127. Disponible en:
http://www.scielo.org.pe/scielo.php?script=sci_arttext&pid=51728-59172012000200013&Ing=es&nrm=iso>. ISSN 1728-
5917 (Consultado 21-11-2019)

51



personas de la sociedad de donde provienen; dicho exceso es tomado no por un déficit,
sino como una manifestacién divina, por tanto esos cuerpos tienen que ser sacralizados,
respetados y venerados por la gracia corporal que muestran. Basta recordar a Pranshu, un
nino hindd nacido en Jalandhar en la regiéon de Punjab en la India, que en 2016 fue
conocido mundialmente por mostrar deformidad en su craneo?; al infante se le tomé en
su comunidad de origen por una reencarnacion del dios hindd Ganesha, el hijo de Shiva
que tiene cuerpo de nifio y cabeza de elefante; y es que al observar las fotos de Pranshu
es facil detectar ese parecido con las representaciones que se han hecho de Ganesha a lo
largo de los siglos de arte religioso representativo hindud. Dicho parecido es mas notorio
en la parte superior del craneo y del rostro donde la frente tanto de Ganesha como de
Pranshu se muestran sumamente amplias; un caso afortunado entre muchos otros, en el
que sin duda podemos encontrar cierta belleza en la deformidad del nifio que nos
recuerda la magia y la ternura del hijo de Shiva que murié decapitado. Otro caso de ésta
relacion de los cuerpos deformes y padecientes con una deidad es el de las
enfermedades que aquejaron a los cuerpos de los habitantes de Europa durante la época
de la Edad Media, en caso muy concreto se suscité con el periodo en que la lepra azoté
con fuerza las regiones de Europa central y Europa del norte, ésta enfermedad fue
considerada también como una manifestaciéon de lo sagrado en el cuerpo de los
hombres, pues cuando el cuerpo padece aquellos males es debido a que Dios habia
decidido expiar las culpas y pecados del cuerpo de la persona en donde se manifestaba
aquel padecimiento. Foucault nos describe sobre la situaciéon de los leprosos y el cémo
eran concebidos dentro de estas sociedades lo siguiente: “La lepra se retira,
abandonando lugares y ritos que no estaban destinados a suprimirla, sino a mantenerla a
una distancia sagrada, a fijarla en una exaltacién inversa.”?® Es decir, la exaltacion inversa
de la que nos habla Foucault se produce toda vez que en lugar de someter a exterminio a

los habitantes infectados con esta enfermedad se toma como gracia divina el

" sobre el caso del nifio Pranshu he consultado MELJES, Toby, Villagers believe Indian boy is reincarnation of hindu god,
disponible en: https://metro.co.uk/2016/11/08/villagers-believe-indian-boy-is-reincarnation-of-hindu-god-6243339/
(consultado 18-09-2019)

% FOUCAU LT, Michel, Historia de la locura en la época cldsica, volumen |, FCE, México, 2013, p. 16

52



acontecimiento del hecho de la infecciéon y se produce una sacralidad tanto en el
padecimiento como en el cuidado de la lepra con la creacién de abundantes

leprosarios.?

Asi como las impresionantes variaciones genéticas, también los padecimientos
mentales han sido relacionados con una manifestacién de lo divino sobre la psique del
hombre, cabe traer a colacién la frase, “A quienes los dioses quieren destruir, primero lo
vuelven loco”??, distinta a la relacién cristiana atribuida a la lepra, ésta frase del periodo
helénico refiere si bien también segin la concepcién de los hombres de esa cultura y
periodo, a una manifestacion clara de lo sagrado sobre la existencia de los hombres que
han perdido la cordura, no va encaminada a ser concebida la enfermedad de la locura
como un medio para la expiacién, sino como bien dice la frase, refiere a la voluntad
destructiva de los dioses sobre los hombres. Hemos de recordar que los dioses griegos
no fueron nunca conocidos por ser piadosos y bondadosos como el dios cristiano, sino
mas bien eran conocidos por ser dioses magnificos y espléndidos en algunos casos pero

que también llegaban a mostrar lo terribles que podian ser para los hombres.

Lo que tenemos en la obra de Zhang Huan podria ser observado como todo lo
contrario a los casos que hemos mencionado, ya que en él no se han manifestado
deformaciones ni se ha tenido que padecer (al menos no que se conozca) un sufrimiento
atribuido al designio de los dioses, por otro lado, lo que se muestra en la obra del artista
chino es una necesidad de acercamiento a lo sagrado por medio de ritualidades diversas
que podemos identificar en sus performances, de las cuales abundaremos mas adelante

en esta tesis. Si bien en los casos de los leprosos y los deformes hindues los dioses han

% si bien se ordend la creacién de leprosarios para los habitantes infectados, también Foucault en este mismo libro nos
habla de un destierro de los considerados como locos que originaria lo que se conoceria luego como las Nefs des fous o
Naves de los locos, que transportaban a los enfermos mentales y que iban desembarcando en distintas ciudades a lo
largo de Europa.

%% Esta frase ha sido atribuida a Euripides pero no hay todavia una fuente que confirme dicha procedencia. No obstante,
podemos leer en Maria Zambrano una idea completamente similar acerca del delirio de persecucién que los hombres
sufren al creer que son perseguidos por sus dioses. Véase ZAMBRANO, Maria, El hombre y lo divino, FCE, México, 2012,
pp. 27-35

53



otorgado su gracia para que los hombres puedan expiarse y también han decidido volver
de los cuerpos de nifios y otros animales sus mas recientes habitaculos, lo que se muestra
en la deformidad de esas personas que han sido consideradas como sus reencarnaciones,
por otro lado, podemos ver que también existen otro tipo de formas con las cuales se
puede configurar una conexién con lo sagrado, esto es la repeticion de ritos especificos
asi como la creacién de otros nuevos a través de una poética determinada, que en el arte
de Zhang Huan tiene lugar tanto en el performance como en sus obras de caracter visual.

Al igual que el sacerdote que se adscribe a los rituales que a su dios le complacen
para mantener abierta y activa la via de conexién sagrada entre el hombre y su figura
divina, de la misma forma Zhang Huan realiza acciones que si bien no estan encaminadas
a un acercamiento con una forma o figura especifica, expresan la voluntad por evocar
experiencias misticas por medio de la exposicion de su cuerpo con peligros
determinados que se encaminan hacia una busqueda ritualista de lo sagrado. Como
veremos mas adelante en el subtema perteneciente al capitulo tres de esta tesis titulado
Tres performances un Tian Zang, en donde se habla de obras de performance que realiza
Zhang Huan tales como Dream of dragon (1999) o Seeds of Hamburg (2002), en donde
se muestra una disposicién por recurrir a acciones que recuerdan o mejor dicho, entran
en didlogo con ritualidades especificas de la cultura del artista, tal como son los honores
funerarios del budismo tibetano, las peregrinaciones masivas al Tibet, todas referencias
de rituales importantes de la cultura en donde el artista crecié y que a través del trabajo
corporal permiten que se configure una estética de lo sagrado alrededor de sus obras de

performance.

54



Subjetividad y memoria: El lienzo dérmico como superficie sagrada

Nos pasamos la vida intentando construir una identidad, una forma o formas que nos
ayuden a sujetarnos a la realidad, un avatar en el que podamos sentirnos seguros para
pisar y transitar el mundo. La concepcién del sujeto a lo largo de la historia de las Ideas
ha sufrido muchos cambios. Durante los siglos en donde la idea de modernidad tuvo su
mayor auge, los sujetos se sabian pertenecientes a un proyecto, la idea de progreso
tanto en el bando capitalista como en el comunista tenfa bastantes seguidores. Fuese
como fuese, los individuos de las sociedades modernas de finales del siglo XIX y
principios del XX, se suscribian de uno u otro modo a la idea de dicho proyecto. Ya
avanzado el siglo XX, y més precisamente en los afios de posguerra se comienza a gestar
la transicién hacia una época donde el sujeto lacerado por las envestidas propiciadas y
derivadas de una guerra de magnitudes dantescas, voltea la mirada hacia si mismo en un
gesto de reencuentro y reconocimiento con la subjetividad. Un reconocimiento de si
mismo y del otro a partir de su propia existencia. Fue en ese contexto que la apariciéon de
un nuevo paradigma en el arte y el pensamiento empezaba a gestarse; la bandera
expresionista ondeaba en las galerias de arte y el existencialismo llenaba los estantes de
las librerias, era entonces el momento de las vanguardias. No obstante, los afios de
desarrollo econémico pleno de las principales potencias econémicas asi como la
sofisticacion de los sistemas de produccién en masa han hecho posible la entrada a una
nueva era de relaciones entre sujeto, sociedad y mundo. La optimizacién de la
produccion ya no solo se refiere a la produccién de objetos de consumo sino también a
la produccién del sujeto mismo, lo que Lipovetsky llama procesos de personalizacién.’’ A
partir de inicios de la segunda mitad del siglo pasado, podriamos ya decir que el sujeto
se caracteriza principalmente porque no sabe distinguir con exactitud cual es la imagen
de si mismo, cudl es su sitio en el mundo, pues si por un lado durante la modernidad los

modelos de produccién y sociedad otorgaban casi de forma automatica el lugar que le

3 ygase LIPOVETSKY, Gilles, La era del vacio, Anagrama, Barcelona, 2010, pp. 20-33

55



correspondia a los sujetos de estas sociedades, en la cultura actual podria decirse que si
bien este modelo de estatus econémico sigue permeando —recordemos que los modelos
de clases, al menos en nuestra sociedad no se han diluido alin-, por otro lado, las
generaciones actuales favorecen y practican constantemente lo que Michel Onfray va a
llamar La construccién de uno mismo*. Tal vez no ha habido una época mas subjetiva
que esta. En su modo de apertura global, las sociedades y culturas actuales admiten en
sobremanera elementos que las vuelven cada vez mas complejas y diversas; entre mas
producido se vuelve un sujeto, mas robusta se vuelve la diversidad, pero también mas
plana debido a la repeticién y reproduccién de modelos genéricos. Las posibilidades de
empleo y produccién en todos los &mbitos han aumentado y son cada vez mas inventivas
y creativas y a la par son también mayormente explotadoras, asi como también de algin
modo, se aproximan a ser cada vez méas independientes de la fuerza de trabajo humano.
Los sindicatos se han disuelto para dar lugar a los freelancers, los noticieros son cada vez
mas acartonados en comparacién con la informacién reldmpago de las redes sociales, las
grandes televisoras estan siendo borradas del mapa por los contenidos cada vez mas
interesantes de los vloggers. En un movimiento econémico, la era digital, le retribuye al
individuo una carga de informacién masiva que a su vez es carente de forma —-o al menos
carece de una forma especifica o reconocible que sea facil de diseccionar, su forma en
todo caso, seria lo informe o lo deforme, entendido como una distorsiéon— derivada de
este tipo de cultura, que en lugar de brindarle seguridad, de manera contraria lo vuelve

inseguro, depresivo y ansioso.

Byung-Chul Han, un filésofo surcoreano de nuestros dias, plantea que
actualmente las sociedades tienen la caracteristica de ser transparentes o lisas,
sociedades que no presentan ningun tipo de diferencia ni resistencia, sino que al
contrario posibilitan la autocomplacencia del individuo al participar de un proceso de

pulimentacién y transparencia de la informaciéon®; en ese sentido, estariamos hablando

32 \/¢ase ON FRAY, Michel, La construccion de uno mismo, Perfil Libros, Buenos Aires, 2000
3 ygase HAN, Byung-Chul, La sociedad de la transparencia, Herder, Barcelona, 2013

56



de que hay un paradigma que opera ademas de politica y econémicamente también de
forma estética, generando que los sujetos se confeccionen y se pulan a si mismos cada
vez mejor, dando como resultado una masa lisa o incluso transparente de sujetos. Los
paradigmas de la era digital nos pueden llevar por sendas cada vez més livianas, veloces
y eficientes, la posibilidad de atascarse o de confundirse en la bisqueda y produccién de
informacion es cada vez mas remota. La crisis del sujeto posmoderno pues, es una crisis
generada por la angustia de no tener una imagen concreta. Cabe recordar aqui que para
los latinos la palabra Imago no solo hacia referencia a la imagen, sino también a la voz o
al cuerpo de la voz*. Siguiendo esa idea podemos decir que los individuos de hoy en dia
carecen de esa imagen en el sentido latino antiguo y es también en ese sentido que el
sujeto recurre a los otros sujetos del entorno intentando encontrarse, reconocerse en otra
u otras imagenes; pero su esfuerzo es en vano, pues los otros individuos son también
entidades transparentes que no son ni producen diferencia, sino solo similitudes en
relacion a modelos de funcionalidad econémica y hedonista. Cada vez es mas dificil
encontrar lugares y cuerpos que produzcan eco y espacios de reconocimiento. “Yo es

otro”, si, pero no se cuél otro soy.

En La salvacién de lo bello, Byung-Chul Han por otro lado, habla acerca de la
desaparicién de la distancia estética®, que se caracteriza principalmente porque en el
arte y en los objetos de consumo del mundo contemporaneo existe una tendencia por
eliminar todo rasgo que presente dificultad al sujeto en el acceso a éstos que estan mas
alld de su cuerpo, esto tanto para los objetos corrientes como para los que son
considerados como arte. Lo que crean artistas como On Kawara dentro de esta constante
desaparicién de la distancia estética es precisamente lo contrario. La distancia estética es
necesaria para la experiencia de subjetividad que a partir del caracter de lo sublime y lo
negativo que una obra con estas caracteristicas ostenta, se presenta al sujeto en forma de

interrogacion. Al hablar de distancia estética en la obra no se plantea el hecho de que el

** NASON, Publio Ovidio, Metamorfosis, Gredos, Madrid, 2008, pp. 339-348
3 HAN, Byung-Chul, La salvacion de lo bello, Herder, Barcelona, 2018, pp. 59-60

57



objeto se aleje por si mismo del sujeto, sino que la obra de arte precisamente en su
forma de interrogacién se le presenta a éste como algo extrafio que hace que se detenga
y al mismo tiempo provoca que el sujeto quiera indagar en el objeto por su cualidad

seductora.

En ese marco del arte que produce distancia estética es donde podemos
encontrar la obra del artista japonés On Kawara, obra que precisamente fue configurada
como un lugar de pausa y silencio en una sociedad que desde los afios en los que el
artista realizé sus series “I” (“Yo"), no produce mas que ruido, movimiento y trafico
indiscriminado de informacién. Si revisamos la documentacion de la serie | went, donde
On Kawara fotocopié los mapas de los sitios en los que estuvo de 1966 a 1977,
encontraremos que el artista ya habia anticipado los sistemas de trazo de rutas gréaficas
adentro de un plano, que pueden configurarse en aplicaciones actuales como Google
Maps, Uber, etc. -no hace falta decir que los fines de la mencionada serie son otros
distintos a cualquier desarrollo tecnolégico de este tipo. En los mapas intervenidos por
Kawara podemos encontrar lineas en color rojo que guian los recorridos que el artista
realizaba diariamente partiendo del sitio en donde dormia, marcado éste con un punto
grueso del mismo color en los planos. Kawara llevé alternadas con esta serie sus otras
obras tituladas | met (Conoci o Me encontré con) y | got up (Me levanté), en las que
produjo poemas con los nombres de las personas que en sus viajes conocia o se
encontraba en el caso de [ met; y para | got up, se dedicé a enviar un par de postales a
sus conocidos con una imagen de algun sitio perteneciente al lugar donde se encontraba,
afladiendo ademas la fecha y la hora en la que se habia levantado de la cama ese dia

especifico.

En los albores de una época cuyas dindmicas son meramente econémicas, en la
que el sujeto ha pasado a ser mas una cifra productora de otras cifras mas y donde el
trafico masivo de informacion empezaba a ser la principal caracteristica de las

sociedades, On Kawara produce un catdlogo de lo distinto, que valiéndose de elementos

58



cotidianos de la vida moderna generan una interrogacién, toda vez que el artista usa los
medios de comunicacién por un lado para dar fe de su existencia, de su aparicion,
estancia y transito por el mundo como sujeto, asi como para mostrar que los objetos son
mucho més que meros Utiles, proveyéndoles de lo que hemos ya considerado
anteriormente como distancia estética. En ese sentido, el catdlogo que éste artista nos
ofrece es uno de la experiencia, de la marcha, un catdlogo de huellas que muestran algo
distinto en el plano de lo cotidiano.

Utilizando como materia prima elementos de la vida comuin, ya sean postales,
mapas, telegramas, e incluso nombres propios de personas que iba conociendo en sus
viajes, el artista indaga en las posibilidades que de esos elementos pueden desprenderse
para contar la historia de su vida, o mejor dicho, los dias de su vida. Las piezas usadas por
On Kawara, son elementos que en el mundo consuetudinario facilitan y alimentan el
trafico de informacion, tales como las postales o los telegramas, asi como el
desplazamiento de los individuos y la localizaciéon de los espacios urbanos en el caso de
los mapas; Kawara utiliza estos objetos precisamente de forma inusual y en algunos casos
también de forma contraria al uso cotidiano que se les da a estos, buscando asi dar una
informacién no funcional o en todo caso propiciar la desinformacion, pues al leer los
telegramas I'm still alive, en donde algunas veces escribe “I'm still alive, don’t worry”
(“sigo vivo, no se preocupe”)y en el proximo redacta “I'm still alive, worry” (“sigo vivo,
preocipese”), queda en evidencia que el artista juega con la ya mencionada
desinformacién o mejor dicho con una informacién no productiva, tal vez una sin sentido
o donde el Unico sentido pudiese ser el producir detenimiento y contemplacién ante la
no funcionalidad del mensaje, al arrojar un texto que Unicamente sirve para decirle al
mundo que On Kawara sigue existiendo. Es ahi donde el rasgo de subjetividad queda
evidente en la obra del artista, pues no hay mayor relevancia ahi que el mero hecho por

manifestar que él, el sujeto llamado On Kawara sigue con vida.

El arte archivo abre la posibilidad de que el creador implemente objetos, frases,

memorias intimas y personales de todo tipo, asi, toda vez que el artista busca hablar de si

59



mismo a partir de él o ella, puede recurrir a un objeto de la infancia con valor sentimental
o un objeto que representa un hecho turbio en su vida, contando de esta manera su
historia a partir de materia u objetos relacionados directamente a él, prescindiendo de la
mediacion pictérica que supone el traslado del ojo y la memoria a la mano, pincel y
lienzo. En ese sentido podemos decir pues que el arte archivo es un arte con un gran
caracter subjetivo; en obras como la de On Kawara, esto se produce toda vez que el
artista expone una narracién del acontecimiento diario que éste decide hacer mas
relevante para su posterior documentacién por medio de los objetos que decide
implementar en sus obras. El elemento individual o subjetivo que rodea la obra de On
Kawara estd determinado por la construccién de una memoria a partir de elementos
parciales que el artista decide configurar como una unidad de archivo. Ya no se trata
pues del objeto representado como tal, sino de una serie de objetos presentados que
componen una sola narracién, pero que también cada uno de ellos por si mismo es capaz
de expresar una narraciéon singular como tal. La sensacion que produce una exposicion
bien lograda de este tipo de obra frente a otra igual de importante de caracter pictérico
o escultérico es en principio la de una extrafieza que lleva a preguntarse si aquello puede
ser catalogado o asumido como arte, pero una vez que uno entiende y asume la
desterritorializacién de los objetos en ella mostrados, encontramos que dicha obra puede
ser igual de vibrante que cualquier obra maestra de la historia del arte. No obstante, la
blusqueda de los artistas que trabajan el arte archivo no es la de crear una obra maestra
llena de virtuosismo y de técnicas pictéricas excelsas, sino precisamente producir
distancia estética y acercamiento contemplativo a partir del elemento de la memoria®. Si
bien el caracter de subjetividad permeaba en las obras de los grandes pintores tanto del
renacimiento como posteriormente en las vanguardias en relacién a la figura del genio
artista, lo hacia mas en un sentido del creador innovador tanto de forma y estilo asi como
de la técnica. La subjetividad en la obra de On Kawara intenta mas bien por un lado

perpetuar la presencia del sujeto —en este caso el artista— por medio de la memoria y por

36 Cr. GUASCH, Anna Maria, Los lugares de la memoria: el arte de archivar y recordar, Revista Materia 5, Barcelona,
2005, pp. 157-183

60



otro lado, abrir la interrogante que siempre cuelga en lo fugaz de la existencia: el abismo

entre lo efimero de una vida en relacién con la eternidad.

Contar y narrar una vida en dias hace que ésta parezca ser alin mas corta que si la
medimos en afios. En su serie titulada Today (Hoy, en espafiol), On Kawara pinté miles de
lienzos, de uno a tres o mas por dia, en los que escribia la fecha del dia en que realizaba
cada pintura, armando ademads una caja de cartén para guardar cada una de ellas en la
que de forma metddica también introducia la plana de un periédico elegido por el propio
artista. Crefa que si no terminaba de pintar alguno de éstos lienzos, entonces debia ser
destruido y asi lo hizo toda vez que el tiempo u otra cosa se le atravesaron para que
pudiese acabar alguna de éstas obras elaboradas con oleo. Aqui se pone de manifiesto
una hipdtesis que choca de forma directa con el arte procesual ademas de una expresion
clara por el caracter de subjetividad que hay en esta serie; ya que por un lado, el arte que
es entendido como un proceso, tiene que ver con un interés por mostrar lo inacabado o
el rastro de la produccién de la obra; por otro lado, en la serie Today, el interés del artista
consiste en mostrar nicamente la culminaciéon de una obra en tanto que ésta representa
la prueba fehaciente de que el artista existié ese dia determinado y que ademés estuvo
en relacién al menos de forma intertextual con un hecho especifico acontecido en
cualquier parte del mundo.

Para Kawara el no terminar uno de sus Date paintings significaba que él no habia
existido ese dia en concreto, no habia pintura, ni caja, ni plana de periédico qué mostrar,
si no hay un soporte culminado con el cudl construir una memoria entonces Kawara no
existe y por lo tanto tampoco el mundo existe para el artista, sin la realizacién del sujeto,
no es posible la realizaciéon del mundo. Podemos ver de esta forma el caracter subjetivo
que de esta serie se desprende. Al leer el Diario de un seductor de Kierkgaard y al mismo
tiempo pensar en las series “Yo” de On Kawara podemos encontrar una similitud muy
concreta entre la figura del seductor y el artista japonés, especificamente en donde

Kierkegaard se refiere al plus poético que el personaje otorga a la realidad y también

61



muy posiblemente a lo que Séren llamaba el goce estético de su estar en esa realidad

poetizada:

“El espiritu poético era el signo méas que él afiadia
a la realidad; ese signo mas consistia en lo poético
de que él gozaba, en una poética situacién de esa

realidad; cuando de nuevo la evocaba como

fantasia de poeta(...)" ¥

Lo anterior dicho se afirma en relacién a que On Kawara dota de ese plus poético
a objetos de la realidad corriente, al tomar una simple postal o un mapa e intervenirlos
para crear una memoria concreta que a su vez serd un espacio que el propio artista
puede ofrecer y tener para el goce estético. Pero no hablamos aqui de un goce estético
meramente hedonista, sino de la experiencia estética que puede producir una obra con
las caracteristicas de la de On Kawara, que como hemos mencionado a lo largo de este
texto, el que esté dotada con una gran carga de subjetividad no anula la posibilidad de
producir a su vez la distancia estética necesaria que nos acerca al sentimiento de lo
sublime en tanto que discurre entre los hechos concretos de una vida y su dia a diay lo

infinitamente abierto de la eternidad y sus posibilidades.

En una de sus piezas titulada Family tree (2000) Zhang Huan pidi6 a tres artesanos
expertos en caligrafia china que escribiesen en su rostro y parte de su cuello una historia
tradicional china, para ello requirié que lo hicieran con solemnidad y maestria hasta que
su rostro quedase completamente ennegrecido por la tinta. La serie de fotografias

derivada de éste performance muestra como de a poco la cara del artista va tifiéndose

37 KIERKEGAARD, Soren, Diario de un seductor, Alianza, Madrid, 2014, p. 34

62



completamente de un negro profundo. Lo que Zhang Huan queria lograr con esta accién
era que las facciones de su rostro fueran completamente anuladas para que su rostro
pasara a ser una imagen irreconocible, una umbria. Al hacer que sus rasgos fueran
borrados por completo con las capas de tinta, la identidad biométrica del artista es
omitida dando lugar a lo anénimo, a la no identidad, produciéndose asi la desaparicién

del sujeto.

Zhang Huan - Family tree, performance, Nueva York, USA, 2000

En ese sentido, se configura una oposicién al sujeto que busca confeccionarse y
personalizarse cada vez mas; concretamente, lo que Zhang buscaba con la realizacién de
dicha obra era la anulacion de toda posible subjetividad a través de la repeticion excesiva
de la escritura sobre su piel y rostro con caracteres chinos que contaban tanto la historia
de la propia familia de Zhang asi como historias acerca del destino humano relatado a
través de pardbolas; también el artista pidié afiadir palabras que hacen referencia a la
actividad de adivinacién oracular que en China estan basadas en la lectura de los rasgos
faciales y corporales, dando pues lugar a todo aquello que el artista siente y piensa que
lo constituye como individuo en una sociedad humana especifica. La actividad de borrar
su propia identidad a través de la escritura excesiva de dichos textos caligrafiados en su
piel también pone de manifiesto que ese exceso de elementos sociales terminan por
anular al individuo. Sabemos que el artista sigue ahi en presencia pues no ha

desaparecido ni tampoco ha muerto —pues a quien le practican la caligrafia es al rostro

63



vivo del artista y no a una fotografia o a su cadaver—, tenemos la seguridad de que es el
rostro de Zhang Huan el que ha quedado cubierto por tinta, no obstante lo que posibilita
este ejercicio artistico es el espacio para la pregunta de cémo esté constituido un sujeto;
si bien, por un lado, queda claro que el omitir los rasgos faciales de Zhang supone un
proceso de despersonalizacion y de emancipacién de la subjetividad, por otro lado, el
que los caracteres que los caligrafos escribieran en el rostro del artista fuesen historias y
leyendas que constituyen la mitologia y sabiduria chinas, asi como la propia historia
familiar, pone de manifiesto que la identidad nunca queda exenta de la cultura ni de lo
que antecede a un sujeto. Lo que narra una de las leyendas elegidas por Zhang Huan
para que fuese escrita hasta los limites de la negrura en su rostro es lo siguiente: “si una
persona es determinada no hay nada que no pueda lograr”?*® Un sujeto es eso, un cuerpo
sujetado a una serie de elementos que le reconocen como tal y en donde él mismo se
reconoce, la familia, el trabajo, los amigos, la sociedad entera son los tépicos que
posibilitan la idea de sujeto.

Lo que caracteriza en gran medida la obra de Zhang es por un lado una busqueda
constante del desarraigo de la identidad y por otro lado, como esta tesis propone, es una
indagacién de lo sagrado a partir de las posibilidades y limites del cuerpo. En el
performance Nine holes, también se produce un fenémeno de des-sujecién, pero en ese
caso es una des-sujecién colectiva, toda vez que al despojarse de su ropa los performers
pasan a ser meramente cuerpo, posteriormente, al disponer su desnudez sobre el suelo
de la montafa producen un Unico y solo evento: lo que Joseph Campbell llama El
ombligo del mundo®. En ese sentido pasan a ser una Unica y sola entidad no subjetiva
que funda un Unico sitio sagrado y ya no nueve cuerpos separados, mucho menos nueve
sujetos, pues en la colectividad de una sola accién se configura un Unico y solo cuerpo;
un Unico evento y entidad que en la variedad de las corporeidades ha devenido en una

unidad ritual, o sacralidad césmica, como habria de reconocer Mircea Eliade.

38 Zhang Huan en DZIEWIOR Yilmaz, GOLDBERG Roselee, STORR Robert, Op. cit., p. 122
39 véase CAMPBELL, Joseph, El hérore de las mil caras, FCE, México, 1972, p. 44

64



Carne vs Cyborg: de la asuncion del cuerpo y del cuerpo profanado

En su performance titulado 65 kg (1994) Zhang Huan se hizo colgar atado por cadenas
fijadas al techo que servian para suspender su cuerpo dentro de una pequefia bodega de
Beijing. Previamente el artista habia concertado con un médico y su asistente perforar su
abdomen con ayuda de catéteres a fin de que su sangre cayera desde lo alto sobre una
bandeja a través de un sistema de canalizacién quirdrgica que fue colocado en el cuerpo
de Zhang el cual dirigiria la sangre del artista hacia la mencionada bandeja que se
encontraba justo debajo suyo. Era evidente que en dicha accién habia una expresién de
riesgo entorno a la integridad fisica del artista, tanto por la elevacién de su cuerpo
colgado en el techo asi como por las heridas en su abdomen, las cuales continuarian
abiertas durante todo el performance. La obra fue titulada 65 kg, haciendo alusién al
peso que el artista tenia previamente a ser colgado con las cadenas; podemos percibir en
esta obra de Zhang Huan una evocacién del cambio y lo transitorio asi como una alegoria
de la impermanencia, pues si bien sesentaicinco kilos son el peso del artista, su masa
corporal se ve directamente afectada desde el momento en el que del cuerpo de Zhang

empieza a brotar sangre.

Zhang Huan - 65kg, performance, Beijing, China, 1994

65



La pérdida del liquido sanguineo ha de modificar en menor o mayor medida su
peso; por minima o mayuscula que sea la cantidad de sangre que cae en la charola e
peso del artista se modifica sin remedio. En dicho performance también se pone de
manifiesto la narrativa de la pérdida que sucede en el ritual del sacrificio, en el cual el
ofrecimiento de sangre no se convierte en una pérdida econémica sino en una pérdida
simbiético-ritual entre el hombre y una deidad. Los hombres de las culturas antiguas
sacrificaron animales, entre ellos también seres humanos, para que los dioses les
otorgaran a cambio tranquilidad y prosperidad, les aseguraran fertilidad o les
garantizaran la victoria en alguna confrontacién bélica. No obstante, una de las cosas
interesantes en esta obra, es que Zhang Huan lo practica de un modo inverso, pues las
culturas antiguas de las que hablamos llevaron a cabo los sacrificios de sangre
ofrendando el liquido sanguineo o los érganos -muy frecuentemente el corazén- en un
movimiento que va de abajo hacia arriba, pues los dioses pertenecen a una dimensién
generalmente elevada en relacion con la superficie terrestre en la que habitan los

hombres.

66



En el caso de 65 kg la sangre de Zhang cae desde arriba sobre una bandeja
caliente como si fuera un ofrecimiento invertido, pues la fuerza de gravedad lleva consigo
la sangre del artista de arriba hacia abajo. Si bien no hay una relacién o interacciéon que
pueda identificarse meramente como una de motivaciones rituales entre Zhang Huan y
los espectadores que presenciaban el performance, lo que sucede al igual que en el caso
de los sacrificios de sangre es que se produce un evidente desplazamiento de la materia
corporal de un plano hacia otro o bien de un estado hacia otro en el caso del
performance de Zhang, es decir, del estado liquido al gas, toda vez que la sangre
calentada se evapora sobre la bandeja caliente, el cuerpo se vuelve en cierto modo algo
més parecido a lo etéreo. De igual manera, el hecho de que sea una bandeja y ademas
que la bandeja esté en constante calentamiento trae a nosotros la nocién de un
ofrecimiento provocador que a su vez es también simbodlicamente piadoso, como si el
artista invitara a los espectadores a comer o absorber su materia sanguinea, toda vez que
por el ambiente se volatiliza la sangre vaporizada después de calentarse en la charola. Lo
etéreo en lo que se convierte el cuerpo del artista al evaporarse su sangre reconfigura el
ambiente de la bodega en la que Zhang Huan llevé a cabo su performance. En el
cristianismo se quema incienso en las celebraciones litirgicas como la misa o las
procesiones, en las ceremonias budistas también se enciende otro tipo de incienso
compuesto por diversas hierbas, en otros rituales ceremoniales de Mesoamérica se
quemaba copal y se sabe que otras culturas del continente americano también usaban el
palo santo; la motivacién por quemar este tipo de elementos era esparcir en el ambiente
un aroma que también es apoyo para el transito espiritual en el que los hombres
entraban en comunicacién con los dioses; cuando se evapora la sangre que cae en la
charola se disemina en el ambiente un olor a ocre lo cual también transgrede los sentidos
de los espectadores modificando asi también su percepcién a través de una experiencia
olfativa.

Entre las deidades de las culturas antiguas hay pocos dioses que se sacrifican en
beneficio de los hombres, tenemos a Prometeo en la cultura griega y en varias de las

culturas mesoamericanas aparece la figura del dios Xipe Tétec (Nuestro sefor el

67



desollado), que se quita la piel para ofrecerla al igual que su sangre como alimento para
los hombres, y es precisamente el ofrecimiento de este dios en el que el performance de
Zhang Huan ha de encontrar —seguin nuestra percepcién— una discreta relacién indirecta,
aun y cuando la cultura del artista sea distinta a la mesoamericana y por otro lado
también se puede encontrar una relacién directa con un viejo cuento chino budista que
relata el cédmo una liebre se arroja al fuego sacrificdndose para alimentar a un viajero
hambriento en una noche de invierno; el viajero era Buda mismo, quien antes de que la
liebre tocara el fuego la alcanzé con su brazo y la elevé a la luna para que todos
conocieran y recordaran por siempre la compasién de la liebre®. Por otro lado , y no
obstante la capacidad que tiene el artista de crear un environment —a través del olory los
elementos hospitalarios que usa— ademas de realizar el performance, hay en esta pieza
una critica de la que habla Yilmaz Dziewior enfocada en la creciente tendencia que tienen
las personas hacia la auto-tortura en China®'; podemos en ese sentido pensar que Zhang
Huan trata de crear un giro critico contra la motivaciéon nihilista que se manifiesta en la
autolesién, pues precisamente lo que no hay en la obra corporal de Zhang Huan es
nihilismo ni desprecio por el cuerpo, sino todo lo contrario, lo que podemos encontrar en
su obra es una constante asuncién a partir de diversas formas que abren didlogos con lo
espiritual, lo social, la tradicién y la condicién humana, generando experiencias de
sacralidad desde distintos contextos. Si bien a pesar de que Zhang Huan abre heridas en
su piel y pone en riesgo la corporeidad, en sus performances no encontramos una
negacién del cuerpo sino lo opuesto a la negacién, es decir, la asuncién, toda vez que el
artista trabaja meramente desde y con su cuerpo. Podemos constatar lo anterior al darnos
cuenta de que los limites que explora entorno a sus capacidades fisicas nunca estan
influidos por elementos o instrumentos externos que le ayuden a incrementar sus
capacidades de movimiento, de fuerza o de resistencia. La asuncién se produce en el

reconocimiento de los limites que son descubiertos y expuestos en cada uno de los

0 Esta pardbola puede encontrarse en el compilado de cuentos sobre la luna de Carolyn McVickar Edwards en
MCVICKAR, Carolyn, In the light of the moon, Da Capo Press, Boston, 2003.
1 yéase: DZIEWIOR Yilmaz, GOLDBERG Roselee, STORR Robert, Op. cit., p. 47

68



performances que realiza el artista. A pesar de que en algunas ocasiones Zhang ha
utilizado instrumentos o elementos que sirven de apoyo para realizar sus acciones, no son
nunca empleados o concebidos como una prétesis o como una extensién de sus
extremidades. En la obra de Zhang Huan por el contrario existe una asuncién, pues el
artista asume lo que su cuerpo es y ademas como podemos ver en 65kg lo asume y
ademas lo comparte por medio de la evaporacién de su sangre con todos los que son

espectadores adentro de aquella bodega de Beijing.

En la obra performética y visual de artistas como Stelarc a diferencia de Zhang
Huan se puede identificar facilmente una motivacién por la mejora corporal, dicha
busqueda expresa un nihilismo tanto de la forma original en la que estad constituido un
cuerpo, asi como de las capacidades originales con las que nace y a las que aspira un
cuerpo no intervenido. Ostentar la multiplicacién de alguna extremidad o insertarse carne
ajena expresa por un lado una incomodidad con la carne propia asi como con la forma en
la que el cuerpo vino a ser arrojado al mundo. La exploracion estética de Stelarc obedece
no solo a la légica del cyborg sino también a una légica de la negacién a partir de la
implementacién de la técnica sobre la carne, indagacién que no es rebelde sino nihilista.
La asuncién ha de producirse en toda operacién que exprese las facultades del cuerpo
siempre en relacion a un reconocimiento de los limites somaticos, en donde el artista
procede solo desde su propia piel y carne; por supuesto, en una experiencia relativa a
objetos y espacios externos, pero nunca buscando una afiadidura artificial y extrafa a su
piel o a su morfologia. No hay mayor asuncién del cuerpo que aquel que opera no con lo
mediato o lo instrumental sino con lo ya dado, que es la carne, es decir, lo inmediato. La
anterior es una postura que estd mas cerca de llegar a ser tragica, puesto que no se
busca en lo externo una extensién de las posibilidades sino que se asume lo que al
cuerpo le es posible de una vez por todas en su morfologia, como cuerpo que nace y
crece hasta alcanzar sus maximas capacidades fisicas y que si bien hay mejoras se

obtienen éstas por medio de la preparacion y el entrenamiento que permiten que el

69



cuerpo alcance limites dados por una potencia misma del cuerpo, es decir, lo que el

propio cuerpo puede por si mismo alcanzar, en volumen, resistencia y destreza.

Stelarc - Amplified Body, Laser eyes & Third hand, 1985

La negacién del cuerpo en artistas como Stelarc se produce de una forma rara,
pues si bien lo que hace el artista es trabajar a partir de su cuerpo, lo hace solamente
como soporte y modelo pues al mismo tiempo genera una especie de laboratorio carnico
para la aplicacion técnica de prétesis, implantes y escrituras diversas®. No hay mayor
nihilismo del cuerpo que aquel al que se le convierte en un laboratorio y se le somete a
ser algo mas de lo que su acontecimiento azaroso le permite ser. La voluntad de control
cientifico y técnico sobre un cuerpo es la expresién mas ruda del sometimiento animal.

En la narrativa del cyborg se ha de obedecer siempre a éste principio. La negacién del

2 sobre la escritura como técnica y caracteristica del cyborg véase DUQUE, Félix, El cyborg si tiene quien le escriba, en La
escritura del cuerpo, el cuerpo de la escritura, Universidad Auténoma de Zacatecas, Zacatecas, 2010, pp. 13-27

70



cuerpo por otro lado resulta sumamente aberrante, toda vez que lo que se da como
resultado en la afadidura de partes —que son una proyecciéon tecnificada de las

extremidades de un cuerpo- deviene en lo monstruoso.

De la fuerza de gravedad: caida y elevacion de los cuerpos

Cuando Stelarc suspende su cuerpo mediante la inserciéon de ganchos fijados al techo
que atraviesan diversas zonas de su corporeidad ayudando a distribuir su peso en los
soportes, queda la sensacién de que el artista busca mantener el dolor de forma interna
sin llegar a exteriorizarlo y sin buscar un canal de salida o depuracién. La sangre del
cuerpo de Stelarc brota de los orificios abiertos por los ganchos, no obstante, el que la
sangre encuentre salida no es la intencién del chipriota en estas obras performaticas, sino
que por el contrario, busca que ni su cuerpo y nada dentro de su cuerpo caiga y sea
llevado al suelo por la gravedad; en ese sentido, de algin modo la sangre ensucia las
obras de Stelarc, pues si suspender la gravedad es la busqueda en su obra, el brote de la
sangre revela que el cuerpo sigue afectado por la fuerza gravitatoria, es decir, su propio
cuerpo lo delata. Lo anterior deviene completamente contrastante a lo que hizo Zhang
Huan en 65 kg permitiendo que cayera su sangre de forma constante sobre la charola
colocada debajo de su cuerpo agregando ademas un sistema de canalizacién quirtrgica —
como ya hemos mencionado- para que la sangre se desplazara hacia abajo debido a la
fuerza de gravedad. El sistema de canalizacién en el caso del performance de Zhang no
es una afiadidura, porque el artista no lo concibe més que como un elemento que ayuda
a redondear su blsqueda, que se concentra en soportar la presién de su cuerpo contra
las cadenas que suspenden su peso y que la mayor cantidad posible de su sangre caiga
sobre la charola caliente y se evapore y si bien siendo rigurosos podemos observar a los
tubos de canalizacién como una extensién de las venas del artista, no son concebidos
como una mejora, sino simplemente como apoyo y herramienta y no como una afiadidura

que aspira a ser permanentemente sumada al cuerpo de Zhang.

71



Mientras el dolor en Zhang Huan es de una u otra forma canalizado y
transformado, en Stelarc lo més que podemos llegar a suponer es que se manifiesta y
transita Unicamente en la dimensién interior del cuerpo artista, y si bien existe de por
medio una preparacion fisica y mental —pues Stelarc al igual que Zhang Huan también
asume una postura meditativa al mantener su cuerpo suspendido por los ganchos— es una
preparacion siempre encaminada a soportar el dolor en favor de presentar una resistencia
més larga en contra de la gravedad, es decir, mantenerse mas tiempo -o el tiempo
determinado previamente por el artista para estas obras— suspendido por los ganchos.
Stelarc ha realizado alrededor de veinticinco performances de suspensién teniendo varios
colaboradores en un buen nimero de estos eventos en los que ademas ha implementado
distintas modalidades de suspensién asi como elementos externos diversos, incluida su

famosa Tercera mano.

Stelarc - Prepared Tree Suspension: Event for Obsolete Body No. 6, Black Mountain, Canberra, 1982

72



En todos y cada uno de los performances de suspensién de los cuerpos de Stelarc
el artista ha apostado por vencer a la fuerza de gravedad®. Esto obedece también a su
blusqueda estética de repetirse o trasladarse a si mismo al plano de lo virtual, lejos de un
cuerpo que se agota y muere. La voluntad cientifica que impregna la estética cyborg de
Stelarc brinda posibilidades creativas Ilamativas y espectaculares, pero nada mas; la
tecnologia implementada en sus performances atrae al ojo y al oido volviendo facil
otorgarle relevancia por sobre otros planteamientos existentes en el arte del cuerpo. El
discurso cyborg en la estética de Stelarc puede ser confuso y entendérsele como un arte
que busca reivindicar el cuerpo y sus potencias, no obstante, lo que esta reivindicando es
la capacidad del desarrollo técnico a favor de encontrar un cuerpo mejorado por medio
de una légica meramente técnica, lo cual es completamente distinto. Felix Duque
identifica esta légica con la idea del cuerpo total que segiin nos dice prevalece tanto en
el cristianismo con la idea de alma y en Hegel con la idea de espiritu; al no poder
encontrar un cuerpo no perecedero e incapaz de mostrarse decadente, el cristianismo
apela por el alma que pertenece a un plano ya no corpdéreo, en donde se mantiene
inmune de la decadencia del cuerpo procurando asi la vida eterna. En su obra Phrostetic
head (2007) el artista muestra los alcances de la tecnologia protésica, mediante la cual ha
logrado crear una réplica de su cabeza a partir de la morfologia de su rostro; la cabeza
virtual de Stelarc también estd programada para hablar e incluso contestar algunas
preguntas por medio de una interfaz computacional. Lo que tenemos con la creacién de
esta Cabeza protésica es el triunfo de la permanencia y conservacién de lo humano a
través de lo virtual en donde ya no es necesario tener un cuerpo como soporte que sea
atraido a la tierra por la fuerza gravitacional, sino que con la inteligencia artificial y la
computaciéon se ha logrado configurar un ser que ya no tiene peso, y que a su vez es
menos rebelde, més durable y mas facilmente de modelar a saber de cualquier antojo

perverso que un cuerpo hecho de carne.

3 Sobre la motivacién de Stelarc por vencer a la gravedad el artista habla en una entrevista realizada por Paolo Atzoriy
Kirk Woolford, Disponible en:
https://web.stanford.edu/dept/HPS/stelarc/a29-extended_body.html, (consultada 23-05-2019)

73



Zhang Huan llevé a cabo una peregrinacién personal en uno de sus regresos a
China, mediante una caminata que evoca a un ritual religioso milenario, el artista realiza
un movimiento repetitivo de caida e incorporaciéon mientras avanza arrojandose un metro
o varios centimetros hacia el frente. El artista va sin camisa y usa solo un pantalén de
color rojizo; sus manos estdn cubiertas con una especie de vendaje. Tanto el atuendo
elegido por Zhang Huan, asi como los movimientos repetitivos son una clara referencia a
una ritualidad china o tibetana muy antigua. La peregrinacién de Zhang, a pesar de no
haber sido pensada como un performance o una pieza de arte-accién, terminé por serlo,
ya que espectadores que le reconocieron se aglomeraron en una multitud y basté poco
tiempo para que varios camardgrafos se pusieran a documentar las acciones del artista.
Zhang arroja su cuerpo a la tierra una y otra vez volviéndose a incorporar; avanzar
cayendo y levantandose es también una forma que crea una analogia y expresa “las
caidas” y "elevaciones” que un ser sufre durante una vida. Caer directamente con el
torso y el abdomen sobre el suelo como lo hace el artista es un movimiento que busca
una conexion con la fuerza de atraccién de la tierra, con el centro de gravedad. Si bien en
los performance de suspensién de Stelarc lo que se busca es la aniquilacién de la
gravedad o bien, segln percibo, una huida desesperada de la fuerza de gravedad,
debemos decir que no lo ha de lograr por completo pues al colgar su cuerpo con
ganchos sujetados a un techo que a su vez estd soportado por muros y castillos
arraigados al piso podemos inferir que la gravedad sigue operando sobre su cuerpo y
sobre los elementos que utiliza para suspenderse; en ese sentido su movimiento creativo
mas perspicaz seria el de implementar las prétesis del cuerpo, sobre todo en su Cabeza
protésica en donde la gravedad no infiere y no determina ninguna fuerza. En el trabajo
de Zhang Huan al contrario, se produce una narrativa que expresa la lucha en la que
participan las potencias del hombre (con su cuerpo) y las potencias superiores a las de lo
humano, como en este caso la gravedad.

El hombre puede erigirse, si, pero ha de caer siempre, pues puede el hombre
atreverse a vencer a la gravedad y de igual manera pensarse y desearse a si mismo fuera

de la merced de dicha fuerza, no obstante, esa potencia fantasmal siempre habra de

74



encontrarle y hacerle perecer en una caida y desgaste irremediables. En el performance
de Zhang Huan aparece de alguna forma el drama de la vida, a eso que también los
antiguos griegos han llamado la tragedia, por otro lado y en una completamente
distante busqueda, Stelarc apuesta por crear un nuevo drama; uno que aun no logra
determinar ni acabar por reconocer ni su principio ni su fin al cual bien podriamos llamar

el nuevo drama moderno.

Vale la pena hacer el ejercicio de pensar en artistas como Stelarc u Orlan, quienes
han pasado de asumir el riesgo de modificar y transgredir su cuerpo aparente o
meramente con un fin estético a incluso considerarlo obsoleto*. Cuando se piensa en la
oreja que Stelarc se hizo implantar en el brazo se podria reconocer ya de entrada que con
dicha modificacién corporal el artista intenta mostrar las posibilidades creativas que
pueden alcanzarse a partir de la implementacién de la ciencia sobre el cuerpo. Las
motivaciones de Stelarc son principalmente las mismas que histéricamente el cristianismo
también postula, como ya hemos visto, la de crear un cuerpo total por afuera o por
encima del cuerpo como bien lo ha sefialado Félix Duque. Por un lado hay un claro
desprecio del cuerpo propio en el artista —a pesar de la aparente apologia de lo
corpoéreo— ya que la reivindicacién del cuerpo segin lo que este tipo de cyberartistas
plantean solo se produce mediante la modificacion o mejora del cuerpo, en la afadidura
de elementos que lo hacen ya no ser lo que estd destinado a ser, sino que con estas
supuestas mejoras lo llevan a ser otra cosa distinta, es decir, un cyborg, como hemos
sefialado anteriormente, o bien deberiamos tal vez decir un humano demasiado humano,
recordando a Nietzsche. Para este tipo de légica solo en la reconfiguracién técnica puede
darse el arte o la mejora del cuerpo, nunca desde su morfologia natural.

Optimizar por medio de la tecnologia al cuerpo no lo hace precisamente mejor,
sino que —en todo caso— ostenta solo un tipo de mejoria, que es la mejoria técnica, de
entre otras mejorias posibles. Tener tres brazos y no solo dos para sujetar mas cosas o

ayudarse a cargar objetos pesados que con dos brazos seria imposible cargar, aumentar

* Véase: FEATHERSTONE, Mike, Body modification, SAGE, London, 2000, p. 151

75



las posibilidades de movimiento del cuerpo al afadir una extremidad, son situaciones
meramente relativas y desprovistas de interés cuando se les observa por si solas. Giorgio
Agamben en su libro titulado Denudez siguiendo a Deleuze, desarrolla la idea de la
potencia de los cuerpos, diciendo que dicha fuerza a su vez supone una impotencia: “(...)
la potencia también es siempre constitutivamente impotencia, (...) todo poder hacer es

ya siempre un poder no hacer”®

. El poder deteriorarse es una potencia inherente al
cuerpo de piel y carne; después de nacer y a medida que crecemos nuestras capacidades
fisicas aumentan pero también se van deteriorando hasta el punto en que dejan de
aumentarse y se encaminan a la mera disminucién y sequedad de musculos, érganos,
carne y piel. De ese deterioro es del que huye la estética y la tecno-légica del cyborg. Y si
bien el cyborg estd constituido por partes anadidas a un primer cuerpo que le dan la
posibilidad de poder més que lo que un cuerpo no intervenido puede, el cyborg ultra
mejorado podria casi todo, menos morir, del mismo modo en que la inteligencia artificial
que anima la Cabeza protésica de Stelarc tampoco puede ya deteriorarse al no estar
constituida por érganos y carne, asegurando asi el no poder morir.

Lo que vemos en el arte performatico de Zhang Huan es que el cuerpo sirve para
mostrar posibilidades creativas que se producen a partir de lo externo al cuerpo pero
siempre a partir de éste, también sucede que en algunas de sus acciones se muestran las
potencias y los limites que el cuerpo del artista es capaz de emanar y soportar. Zhang
Huan sabe que su cuerpo de carne, piel y huesos esté limitado por su condicién sensible;
sabe que arriesga su integridad y que hay dolor fisico de por medio en varias de sus
acciones y que ademas se corre el riesgo de que comprometa mortalmente su cuerpo y
su salud con dafios irreparables, pero a pesar de eso no ensuefia ni fantasea el artista con
devenir otra cosa distinta a su constitucion, ni tampoco en modificar su cuerpo para asi

poder mostrar las capacidades de éste.

Existe una diferencia importante entre un cuerpo que es reconocido como

insuficiente y mediocre y que por tanto el sujeto de ese cuerpo ha decidido modificarlo

*> AGAMBEN, Giorgio, Op.cit., p. 63

76



para optimizarlo y aquel que sabiéndose limitado decide mostrar lo que puede su
cuerpo, sin modificaciones somaticas ni afladiduras cibernéticas, mas que aquellas de las
que su naturaleza morfoldgica y su transito por el mundo le han provisto. La optimizacién
que plantean artistas como Stelarc y Orlan supone ya de antemano una transgresién y un
rechazo del cuerpo. En el sindrome del miembro fantasma dicha condicién lleva a las
personas que lo padecen a amputarse partes del cuerpo que no sienten como suyas; en
estos artistas mencionados su concepcién del cuerpo funciona de forma opuesta, es
decir, sienten que deben afiadir miembros a su cuerpo, en los casos de Stelarc y Orlan
podemos ver que ninguno acepta su cuerpo de la forma en la que es, la forma que tiene
previamente a someterlo a dichas modificaciones. Por otro lado debemos decir que tanto
el sindrome del miembro fantasma asi como la bisqueda de la mejoria corporal por
medio de la tecnologia obedecen a una sola légica, que es la légica nihilista mencionada
anteriormente. De esta forma la obra corporal de Zhang Huan se coloca del lado opuesto
a la obra de Stelarc y Orlan, pues en la obra del artista chino no hay un rechazo del
cuerpo, sino una reivindicacién de los limites del cuerpo. Zhang no aflade implantes a su
persona y si bien hay elementos de los que se ayuda para llevar a cabo sus acciones,
éstos son solo herramientas que siguen estando en contacto con él tan solo en el exterior

de su cuerpo.

77



I1I

DE LO SAGRADO EN LA OBRA CORPORAL DE
ZHANG HUAN

78



El primer performance

En 1993 Zhang Huan da el paso de la produccién visual — a la que de hecho se tiene poca
o nula accesibilidad— de sus afios de formacién a realizar el performance que fue titulado
como Angel y tuvo lugar en el patio del Museo Nacional de Arte de China en Beijing.
Este performance tuvo més caracteristicas de ser una accién critica contra los abortos
selectivos de bebés del sexo femenino en China. Zhang Huan aparece cubierto de un
liquido de apariencia sanguinolenta destrozando una bebé de plastico para
posteriormente envolver los restos en una toalla o pafiuelo que llevé hacia adentro del

museo hasta que fue detenido por la policia del lugar.

Zhang Huan - Angel, performance, Beijing, China, 1993

Como se acaba de sefialar, el performance fue interrumpido y el artista fue

obligado a escribir una disculpa publica al museo asi como una autocritica hacia su

79



propio performance.* Podemos apreciar que no queda clara la transicion que el artista
realiza desde sus trabajos plasticos no corporales de su etapa de formacién hacia el
performance; no obstante lo que Zhang comenta al respecto es que en una busqueda
por pasar de las dos dimensiones a la tercera dimensién su cuerpo se convirtié en el
vehiculo, esto ademés le ayudé ademas a iniciarse en la construccién de un lenguaje
propio, que ademas como el comenta “Esto me permitié expresar algunas emociones

profundas que venian desde muchos lugares diferentes”

. En ese sentido, podemos
comenzar a entender de que va la poética contenida en la obra de Zhang Huan. El
elemento del cuerpo le ha permitido al artista expresar cosas que en la pintura y en el
dibujo no habia podido configurar. Pareciera ser que el estudio y practicas formales en el
arte si bien le dotan al artista de ciertas herramientas que estdn encaminadas al
entrenamiento optico y el desarrollo de la destreza manual sobre el lienzo, la matriz de
grabado u otra superficie para el ejercicio pictérico que resolverd una representacion
realista, dichas herramientas técnicas a veces no resultan ser las mas adecuadas para que
se empiece a consolidar un lenguaje propio en el creador o al menos una clara busqueda
de dicho lenguaje. En el caso de Zhang Huan, veremos posteriormente que luego de un
largo recorrido por el performance da prioridad a la produccién de pintura y escultura, asi
como a la exploraciéon de técnicas visuales no corporales. Es decir, el trabajo de Zhang
Huan estéd bastante cargado hacia el performance durante los primeros afos en los que
aparece en escena ya como un artista profesional; luego el artista vuelca su interés por lo
meramente plastico y pictérico, a diferencia de muchos artistas que han incursionado en
el performance o arte accién que han comenzado sus exploraciones en las artes
meramente plésticas para posteriormente encaminarse en las practicas corporales
artisticas. Si bien podemos también encontrar produccién visual paralela al tiempo en el
que Zhang realizé algunos performances, la linea productiva del artista tiende en primera

instancia hacia la creacién performatica tal y como hemos sefalado.

*® De momento no se ha tenido acceso a dichos documentos, al menos no al inglés o al espafiol.
4 Zhang Huan en DZIEWIOR Yilmaz, GOLDBERG Roselee, STORR Robert, Op.cit., p. 19

80



To add one meter to an anonymous mountain (1995)

¢Qué tan relevante es agregar un metro de altura a una montafia? Y adn mas, ;jpor qué
seria relevante tratdndose de cuerpos humanos los que hacen la suma a dicha geografia?
Tal vez nada relevante se encuentre en ello, o al menos no desde una mirada
funcionalista o productivista, queda claro que desde esas formas de ver y pensar una
acciéon de este tipo no ostenta relevancia alguna. Agregar un metro a una montafia
anénima del artista Zhang Huan puede ser leida como una accién que va mas allad de los
intereses mercantiles del arte, en efecto, tratdndose de un performance podemos deducir
que muchos de los trabajos performéticos realizados por diversos artistas ostentan estas
caracteristicas, no obstante, algunos de ellos han tomado los restos objetuales de sus
performances para luego venderlos de forma directa o mediante un marchante de arte, el
artista chino ha desistido de esas practicas tanto en este performance, asi como en todas
sus otras piezas de arte corporal, es decir, hay registro, pero no hay venta de la obra
como tal, precisamente porque eso conduciria a la mercantilizaciéon de dichas piezas
artisticas, pero ademés Zhang Huan decide hacerlo asi porque la busqueda que estd
implicita en la mencionada obra es una busqueda que tiene que ver con algo no objetual;
hablando en esos términos quedaria claro que la experiencia es lo fundamental en
Agregar un metro a una montafa anénima, pero, ;de qué tipo de experiencia hablamos?

Pensemos propiamente en el performance. Diez hombres que subieron una
montafa en la serrania de China una vez en la cumbre desnudan sus cuerpos y poco a
poco se van apilando uno sobre otro hasta crear un monticulo corpéreo en la cima de esa
montafia anénima. La pila de cuerpos ha agregado un metro més a una montafia que ya
de por si era enorme. No hay ningln sentido en esto, es incluso absurdo el hecho de que
diez individuos hayan subido hasta la cima comandados por uno de ellos que les ha
ordenado desnudarse y apilarse al llegar a la cumbre. De hecho, la montafa por si misma
no necesita que diez hombres le afadan un metro mas de altura. Justo ahi, en el
aparente sin sentido es donde se encuentra el interés de este performance, Zhang se ha

dado cuenta que solo en ese estado de las cosas es posible la experiencia del encuentro

81



con lo sagrado, porque también es en el sin sentido donde ha surgido la necesidad del
reencuentro con la tierra. Es decir, si es que hay una necesidad de buscar otra cosa, algo
que sea distinto al &mbito del alcance inmediato del que nos provee el mundo civilizado,
es precisamente porque en el dmbito de lo moderno ya no hay un sentido, una direccién,
o mejor dicho es ahi donde el artista ha descubierto el sin sentido de la monotonia de la
produccién y el consumo de la vida moderna, y tanto su cuerpo como su espiritu le han
llevado a retornar a ese espacio que pare él representa el origen de todo: la naturaleza.
Zhang Huan ha experimentado la sensaciéon de no pertenencia a lo moderno, o mejor
dicho, sabe que es en buena parte un individuo moderno pero no solo eso, sino algo
maés, y por ese descubrimiento de indole existencial ha encontrado un sentido muy claro

a Agregar un metro a una montafa andénima.

Zhang Huan - To add one meter to an anonymous mountain, performance, Beijing, China, 1995

Pero ;Qué es lo sagrado y por qué tendria relevancia en el performance de
Zhang? Y ;Cémo es que se configura el retorno al origen en este performance? Lo
sagrado es aquello que nunca en la historia de la vida humana ha podido ser encontrado

o descubierto, aquello que permanece siempre siendo un enigma ante nuestra

82



existencia, una fuerza que se manifiesta sin ser invitada y que no distingue entre lo que
nosotros consideramos bueno o malo, poco o mucho, un algo y un otro de lo cual apenas
puede intentar hablarse. Podria ser que de momento esto pareciera una apuesta
metafisica, no obstante, si consideramos que la ciencia misma en toda su historia siempre
ha dejado cosas sin resolver porque aquellas sobrepasan su entendimiento, podemos
constatar de que incluso a para los ojos cientificos quedan ocultos ciertos secretos que
guarda el universo y la naturaleza, y si bien acudimos a la etimologia de la palabra
sagrado, encontraremos que es exactamente la misma raiz de la que proviene secreto,
aquello que siempre pareciera permanecer oculto, pero que mas que oculto es
constantemente inaccesible. Por eso mas que una metafisica podria considerarse como
un anecdotario en el que la filosofia, la religiéon y el arte han invertido un interés
profundo. Asi pues, hemos de considerar que lo sagrado es aquello que es por naturaleza
lo insondable, lo irrepetible y que tiene la capacidad de modificar nuestra existencia
cuando nos encontramos en juego con sus potencias, que si bien nos damos a la tarea de
identificar algunas, éstas tendrian que ver con lo que nosotros llamamos lo aleatorio, lo

azaroso, lo incalculable, es decir todo aquello que es insondable.

El performance se manifiesta como algo contrario a los modos de producciéon y
consumo, podria decirse pues que es en gran medida siempre subversivo, porque ahi el
cuerpo se configura de una manera distinta a las formas establecidas por la cultura y la
sociedad, y escatoldgico, ya que abre la posibilidad de la deconstrucciéon y la destruccion
de los modelos de orden de la civilizacion o mejor dicho, de las distintas civilizaciones o
siendo aln mas especificos, del cuerpo civilizado. El cuerpo en el performance toma un
sentido distinto a los cuerpos que sirven como herramientas de produccién para pasar a
ser un cuerpo de contemplacién y acontecimiento de algo distinto y divergente, y
retomando algunas caracteristicas comentadas anteriormente, siempre trae consigo algo
aleatorio e incalculable. En los performances de Zhang Huan el cuerpo es un sitio de
acontecimiento y contemplacién como hemos dicho, y el cuerpo se mantiene siempre a

salvo de convertirse en un mero objeto, puesto que son cuerpos en movimiento, alin y

83



cuando el artista permanece quieto en el performance, las respiraciones, palpitaciones y
estremecimientos del cuerpo dan cuenta de que aquello es algo viviente y asi como en el
teatro es también en el performance donde es observado el cuerpo vivo. En ese sentido,
el cuerpo o los cuerpos en los performances de Zhang Huan estarian posibilitados de
relacionarse directamente con la evocacién y el acontecimiento de sacralidades, pues es
el cuerpo vivo el que lleva a cabo esas acciones que aqui reconocemos como sacralidad y

ritualidad, que pueden tener lugar tanto en la vida cotidiana asi como en el arte.

Lo sagrado no se produce ni se crea, pero es en la creacién artistica donde puede
llegar a evocarse de forma muy clara, puesto que el artista es consciente de la
experiencia de aquel suceso y tiene la capacidad de mostrar mediante sus herramientas
una narrativa de aquella experiencia que ha sufrido. Si hay algo que por excelencia es
disidente —aunque sin buscar serlo- a las convenciones humanas es lo sagrado, por lo
tanto lo sagrado se manifiesta en el sitio y en el momento en donde no se le busca o
donde la creacién abre el espacio para que aquello se manifieste. Diez cuerpos desnudos
apilados en la cima de una montafia fundan un sitio, un espacio y un momento inéditos.
Cuando Zhang Huan hablé sobre este performance dijo que fue un viejo proverbio chino
el que le inspir6 a realizar esta pieza: “Agregar un metro a una montafia anénima esta
inspirado en un viejo proverbio “mas alld de la montafa hay més montanas”, que habla
acerca de la humildad. Al escalar esta montafa encontraras incluso otra montafia més
grande enfrente de ti"*. Los cuerpos en este performance se convierten en las otras
montafas que estdn mas alla de la montafia y no obstante, siempre hay otra que queda
mas alld y que incluso es mas grande.

De entrada podemos percibir dos aspectos, el primero es que en este
performance estd contenida la idea de lo sublime, en tanto que se habla de una
inmensidad alin mayor respecto del sitio que en primera instancia se ha considerado
como enorme que en este caso es una montafia; a su vez, en el proverbio se dibuja la

inmensa extension de lo infinito. Formar una pila de cuerpos en la cima de una montafia

8 Zhang Huan en DZIEWIOR Yilmaz, GOLDBERG Roselee, STORR Robert, Op.cit., p. 19

84



es una busqueda por afiadir lo humano a esa extensién infinita, es decir, conjugarse
como seres finitos con algo que es infinitamente més grande y cuyo fin es desconocido;
esto es lo sagrado. Ademas de ese intento por crear una suma o hacerse uno con la
inmensidad se muestra la pequefiez del ser humano en dicho performance, puesto que lo
que se observa en las fotos de esta pieza no es una cohesién ni integracién uniforme de
los cuerpos humanos con el terreno montafioso, sino una fractura entre dos elementos
distintos, por un lado la fisonomia desnuda de Zhang Huan vy los artistas colaboradores y
por otro lado la vegetaciéon y el terreno montafoso sobre el cual se encuentran

recostados, todo esto con un horizonte lleno de montafias que se extiende al infinito.

El otro aspecto que llama mucho la atencién es la sensacién de ritualidad y
configuracion de un sitio sagrado que produce la pieza. Los sujetos que han caminado
hasta la cima, han venido desde un lugar profano, es decir, un lugar de la homogeneidad;
se han trasladado desde una ciudad del mundo moderno en donde los ideales y las
aspiraciones por el éxito laboral o financiero asi como la busqueda por el reconocimiento
y la fama han tomado el lugar de los mitos y los rituales. Una vez en la cima el quitarse las
prendas y dejar desnudos sus cuerpos supone dos cosas principalmente: la primera es el
despojo de las convenciones que dictan que todo cuerpo debe ir cubierto y de igual
forma representa deshacerse de algo que cubre la originalidad del cuerpo humano, es
decir, la piel y la carne, por otro lado la desnudez supone la posibilidad de abrir espacio a
una mayor sensibilidad, es prepararse para que el cuerpo sea receptor y vehiculo hacia lo
externo, esta Ultima condicién es imprescindible en la ritualidad con la naturaleza. En esta
configuracion de un sitio inédito es donde Mircea Eliade coloca al sitio sagrado que no
precisamente necesita de la manifestacién de un rasgo meramente divino al decir “A
menudo ni siquiera se necesita una teofania o una hierofania propiamente dichas: un
signo cualquiera basta para indicar la sacralidad del lugar.”* El signo es el cuerpo, y el
cuerpo funda un espacio sagrado. Agregar un metro mas a una montafa andénima -

volvemos a decirlo— no es de hecho lo més importante, lo verdaderamente importante es

* ELIADE, Mircea, Op.cit., p. 18

85



como se aflade ese metro y qué es lo que ese metro de masa humana produce en

conjugacién con la montafia, esto es, como se produce la fundacién de un sitio sagrado.

Nine holes (1995)

O nueve ombligos configurando el ombligo del mundo

El mismo dia en que Zhang Huan y el grupo de artistas colaboradores realizaron el
performance Agregar un metro a una montafia anénima, se realizé también en el mismo
sitio otro performance titulado Nine holes (Nueve agujeros por su traduccién al espafiol).
El performance consistié de que Zhang Huan y ocho voluntarios recostaron sus cuerpos
boca abajo acomodados de forma aleatoria en la superficie de la montafa. Yilmaz
Dziewior en el libro titulado Zhang Huan publicado en Hong Kong en el afio 2011
comenta sobre este performance “Los hombres y mujeres tendidos por ahi desnudos
sobre sus estémagos, aleatoriamente posicionados sobre una montafa, lucen como si
ellos —especialmente a la luz del titulo— estuviesen llevando a cabo alguna especie de
ritual de fertilidad.” *® Tal vez habria que tener ciertas reservas con lo que Dziewior
propone en su primera apreciacion de esta obra, puesto que lo Unico que al parecer
podria evocar la sensacién de la fertilidad o una relacién con lo sexual serian los cuerpos
desnudos; no hay aparentemente algin otro elemento que sugiera que Nueve agujeros
tenga que ver con dicho ritual de fertilidad. Por otro lado, cuando Zhang Huan y sus
compafieros se colocan boca abajo y ponen sus ombligos en direccién a la superficie
terrestre se evoca el anhelo constante por retornar a los origenes, es decir, el retorno a la
naturaleza. El cuerpo desnudo es en si —como ya lo hemos mencionado antes— un intento
de retorno a lo original. En ese sentido Yilmaz Dziewior es méas acertado al proponer més
adelante en el mismo texto y de forma mas adecuada que “Al mismo tiempo, en su

vulnerabilidad, ellos dan la impresién de querer regresar hacia adentro del vientre de la

*® DZIEWIOR Yilmaz en DZIEWIOR Yilmaz, GOLDBERG Roselee, STORR Robert, Op.cit., pp. 48-52

86



naturaleza”.®® Cuando Joseph Campbell en El héroe de las mil caras habla sobre El

ombligo del mundo explica que en todas las culturas del mundo acontecié de manera
constante la fundacién de sitios que conectaban con lo sagrado. Estos sitios presentan
caracteristicas especificas: normalmente se les colocaba al centro de las ciudades

principales y fueron en la antigliedad los lugares de adoracién de los dioses.

Zhang Huan — Nine holes, performance, Beijing, China, 1995

El ombligo del mundo seria pues un sitio al cual se le relaciona con el origen del
cosmos, pues dice Campbell “Bajo este punto se halla la cabeza de la serpiente césmica
que sostiene la Tierra, el dragén, simbolo de las aguas del abismo que son la divina
energia creadora de la vida y sustancia del demiurgo; el aspecto generador del mundo
del ser inmortal”.* Nos aventuraremos a decir que Nueve agujeros es un intento de
reencuentro con la tierra, con el lugar de origen, mas para no quedarnos con lo evidente

en las fotos de este performance diremos que dicho reencuentro también deviene en un

L Ibidem.
>> CAMPBELL, Joseph, Op. cit., p. 44

87



encuentro con lo sagrado. Ya hemos dicho previamente que este performance evoca un
intento de retorno a lo original, en ese sentido podria de igual forma entenderse como
un intento de regresar al momento del nacimiento, aquel momento en el que somos
desgarrados del vientre y caemos al mundo. La desnudez en ese sentido es
imprescindible en esta busqueda, ya que en la desnudez se estd méas cerca de aquel
momento en donde el cuerpo nace. El acto de posicionarse sobre el suelo de la montafia
tendria que ver con lo que Mircea Eliade identifica como Humi Positio, que se refiere a la
accion de depositar al recién nacido a la tierra, “el alumbramiento y el parto son las
versiones microcésmicas de un acto ejemplar ejecutado por la Tierra; la madre humana
no hace sino imitar o repetir este acto primordial de la aparicién de la Vida en el seno de
la Tierra. Debe, por tanto, hallarse en contacto directo con la Gran Genetrix para dejarse
guiar por ella en el cumplimiento de ese misterio que es el nacimiento de una vida, para
recibir asi sus energias benéficas y encontrar en ellas la proteccién maternal.”> En
primera instancia, vemos dos dmbitos o niveles distintos: el de encuentro y el de
reencuentro. Estos dos ambitos no podrian ser lo mismo, porque por un lado el
reencuentro supone volverse a encontrar con algo con lo que ya se ha conocido antes;
por otro lado, el encuentro supone una cita a ciegas, un avistamiento, escuchamiento o
experiencia inédita, en este nivel es donde lo sagrado se manifiesta, ya que lo sagrado no
es nunca algo igual o reconocible, sino algo inédito y que siempre permanece como

desconocido.

El reencuentro con la naturaleza parece ser algo mas facil de entender y de
acceder, puesto que implica un retorno o encontrarse nuevamente con los sitios o con las
experiencias que no estdn mediadas por las convenciones técnicas de la civilizacién para
regresar a la experiencia de lo salvaje, lo primordial y original que solo puede ser
experimentado en la geografia no urbanizada, esos sitios inmaculados. Si bien este
performance de Zhang Huan es en primera instancia un reencuentro precisamente con un

sitio natural, es decir, sin mancha urbana, también es evidente que los cuerpos del propio

>3 ELIADE, Mircea, Op.cit., p. 87

88



artista y sus colaboradores fundan un sitio Unico, un ombligo del mundo, en tanto que al
entregar la vulnerabilidad de su carne a la tierra se inaugura un encuentro con las fuerzas
demiurgicas de la naturaleza. Nueve cuerpos reconocen las potencias a las cuales estan
sujetos y se entregan una vez mas como en el performance Agregar un metro a una
montafa anénima a las potencias que trascienden su finitud, esto claramente puede dar
lugar a la experiencia de reconocimiento de lo sagrado de la que hablamos y que aqui
llamaremos también el encuentro inédito.

iPor qué Nueve cuerpos representan Nueve agujeros como Zhang Huan ha
decidido titular a esta pieza performéatica? Desde la vision de la que partimos, cada uno
de los nueve cuerpos seria un ombligo del mundo a través del cual se manifiestan las
fuerzas del ser inmortal como lo llama Campbell, cada cuerpo pasa a ser un agujero a
través del cual se conectan las potencias de lo trascendente con lo inmanente, lo sagrado
y lo profano, pero al mismo tiempo el conjunto de cuerpos se configura como un
ombligo del mundo, es decir, forman en conjunto un agujero mas grande. Notamos pues
desde esta hipotesis que tanto el ambito de la subjetividad asi como el de la colectividad
estarfan conjugandose en este performance. En primera instancia porque cada uno de los
hombres y mujeres que participan en este performance sufren experiencias personales
durante el desarrollo de esta accion —de hecho, estariamos de acuerdo con que la
experiencia del ritual y de lo sagrado es Unica y exclusiva para cada sujeto—y en segundo
lugar la colectividad de los cuerpos desnudos inauguran un Unico y mismo suceso, en ese
sentido esta pieza podria ser entendida como un ombligo del mundo configurado a su

vez por nueve ombligos.

89



Tres performances, un Tian Zang

En el performance 12m? Zhang Huan cubrié completamente su cuerpo desnudo con miel
y aceite de pescado para luego sentarse durante una hora y media en un bafo publico
de la Villa Este de Beijing. Yilmaz Dziewior dice sobre este performance que se trata de
una accién que gira en torno a una denuncia social que muestra las condiciones de vida
de los habitantes de la parte mas pobre de los suburbios en China. No obstante, bien
podria también relacionarse con el poder del cuerpo, o bien, como ya hemos dicho, con
“lo que puede un cuerpo”, al mismo tiempo que también traza una linea que conduce
hacia una evocacién de ciertas sacralidades. Si bien la primera interpretacién que
Dziewior lanza sobre este performance es pertinente y adecuada y que como ya se ha
dicho gira en torno hacia una denuncia social, alcanza también a percatarse de que la
disposicion del cuerpo de Zhang en éste performance configura una “posicién escultural
del cuerpo que da la impresién de un meditativo personaje de estatua”™’. Lo que el
propio Zhang Huan comenta sobre la experiencia en 12m? es lo siguiente: “Senti que
todo comenzé a desaparecer de mi vista. La vida parecia abandonarme lejos a la
distancia. No tenia un pensamiento concreto — solo podia sentir mi cuerpo, méds y més
moscas llegando, arrastrandose sobre mi nariz, ojos, labios, orejas, frente, cada parte de
mi. Podia sentirlas comiendo el liquido sobre mi cuerpo. Algunas se quedaban pegadas,
pero no paraban de comer — el concepto mismo de la vida fue entonces para mi la simple
experiencia del cuerpo.

Si bien en la entrevista que Zhang dio a la investigadora académica Qian Zhijian
en 1999, al hablar sobre este performance menciona el trasfondo social y econémico de
pobreza que lo condujo hasta el sitio donde se inspiré para llevar a cabo ésta accion,
Zhang no termina por darle una carga de mera critica social a esta obra, ya que lo
acontecido en dicho performance terminé por proveer al artista una experiencia que

trascendioé su percepcion de la vida, y que posteriormente pudo reconocer tanto mental

>4 \éase: DZIEWIOR Yilmaz, GOLDBERG Roselee, STORR Robert, Op.cit., p. 47
35 ZHUIAN, Qian, Performing bodies: performance art in China, Art Journal, no. 2, 1999, pp. 60-71

90



como corporalmente; dicho performance conjuraria para Zhang un didlogo entre la
inmanencia — o experiencia de la vida misma -y lo real - o lo que estd més alld de la
existencia humana — como veremos a continuacién. Zhang relata que cuando surgié la
idea de realizar 12m? se sentia en la necesidad de usar el bafo por lo cual acudié a un
complejo de sanitarios publicos al que era imposible acceder debido a las condiciones de
deterioro en las que aquel el sitio se encontraba, ya que segin dice, nadie daba
mantenimiento a ese edificio, por lo que tuvo que caminar hacia otro inmueble con
sanitarios. Relata que al entrar no habia ninguna otra persona ahi dentro, y que el Unico
movimiento que percibié fue el de una parvada tupida de cientos de moscas que al
percatarse de la presencia de Zhang se vieron perturbadas y volaron en todas

direcciones.

Zhang Huan — 12m?, performance, Beijing, China, 1994

91



Cuenta el artista “En ese momento senti como si mi cuerpo estuviera siendo
devorado por las moscas. Ese sentimiento fue tan fuerte que decidi hacer un performance
acerca de la relacién entre las moscas y mi cuerpo. Antes del performance unté a mi
cuerpo un liquido de visceras de pescado y miel para atraer a las moscas.” > El
pensamiento inmediato acerca de este performance bien puede ser dirigido de primer
momento hacia una interpretaciéon que gira entorno a la critica de las condiciones sociales
de los suburbios mas pobres de Beijing, no obstante, es claro que hay algo que
trasciende esa primera mirada, que de hecho es la mas inmediata y que podria estar més
cerca de la que a continuacién se plantea.

La experiencia que Zhang dice haber experimentado en el primer encuentro con
aquellas moscas y su primer momento en aquel bafio piblico previo al performance,
tiene que ver con el primer impulso de distanciamiento — muy humano y que todos
hemos sentido — hacia la descomposicién a la que todos los animales llegamos en los
dltimos momentos en que nuestro cuerpo permanece configurado como cuerpo, hacia
aquello que de alguna forma nos hace intuir nuestros limites como seres humanos, el
temor de que el cuerpo ya muerto sea un bulto atractivo ya solo para moscas y otros
insectos; existe de fondo en esa experiencia con las moscas que para él se transfiguraron
en un monstruo que lo devoraban el recuerdo escatolégico de la muerte. Hay un Haiku

de Issa Kobayashi que reza:

Si habia seres humanos,
habia moscas...

y Budas®

Este Haiku evoca la experiencia de lo mundano y humano en relacién con lo

sagrado. Podemos pensar que Issa Kobayashi en el momento de escribir este Haiku habia

*5 |bid.

57 HAYA, Vicente, Haiku-do: seleccion de obras, Kairds, Barcelona, 2007, p. 75

92



percibido esa estrecha linea que une a cada uno de los elementos de su poema, y es que
en verdad podemos todos constatar que ahi donde hay seres humanos también abundan
las moscas, no es por ende fortuito que en los suburbios percibamos la presencia de
estos insectos en mayor proporcién que lo que se pueden percibir en asentamientos mas
pequefios que también son habitados por humanos. Por otro lado, también el elemento
religioso y sagrado que en el Haiku de Kobayashi estd representado por los Budas de
igual forma puede ser visto solo ahi donde los seres humanos han dejado sus vestigios.
En todo caso, tanto las moscas asi como las figuras de Buda son huellas que se
manifiestan como un claro rastro de los hébitos del hombre. Las moscas habitan en los
deshechos del hombre, las estatuas de budas son creadas y colocadas como elementos
de veneracién religiosa para los humanos tanto en templos, montafas, cuevas y otros
sitios considerados sagrados, y no obstante si cuando ha dicho budas Kobayashi se
referia a los bodhisattvas y no precisamente a imagenes o esculturas con motivos de
budas, es decir, a aquellos hombres que habiendo decidido seguir la senda del budismo
con su préactica llegan también a ser considerados budas, dicha relacién hombre-budas se
vuelve alin mas clara y potente tanto en el haiku como en el performance.

En 12m’ parece haber — ademéas de una clara disposicién de Zhang Huan para
exponer su cuerpo ante la suciedad y las potenciales infecciones que un bafio publico
lleno de moscas puede contener y asi manifestar un reniego por las condiciones sanitarias
de aquel sitio — un impulso de reconciliaciéon con aquellos insectos que sintié haber
perturbado la primera vez que llegd a ese lugar. Untar su cuerpo con aceite de visceras
de pescado y miel para atraer a las moscas hacia su desnudez funciona de manera
opuesta a su primer encuentro con los insectos alados en aquel lugar, es decir, si en un
primer momento su presencia ahuyenté a las moscas, al realizar el performance logra
atraerlas hacia su piel mediante las sustancias untadas en su cuerpo; es por eso que el
performance 12m? podria ser entendido también como un evento de comunién entre lo
escatoldgico y lo corpéreo. Si bien en su estado de desnudez el cuerpo se encuentra
claramente mas vulnerable que si usara prendas, es solo de esta forma en la que pueden

ser mostrados los limites de resistencia del cuerpo. Por otro lado, al permanecer inmdvil

93



durante una hora y media dejando que las moscas coman de su cuerpo y que ademas la
hostilidad y repugnancia del sitio entren en contacto con la piel de Zhang recuerda
aquella anécdota budista donde un monje meditativo ya en un estado de serenidad
plena permite que un mosquito que se ha posado sobre su piel beba de su sangre. Es de
este modo que - si bien Zhang Huan durante este tiempo no se pronuncia de forma
directa respecto de la relacién que existe entre su interioridad religiosa ligada al budismo
y sus obras de esta época que fueron en su mayoria performaticas — queda manifiesto el
trasfondo espiritual que produce la motivacién por trabajar de un modo en el que su piel

le proporcione un estado de conexién entre la sensibilidad y la consciencia.

En otro de sus performances titulado Dream of dragon que tuvo lugar en el
Museo de arte Asiadtico de San Francisco en 1999, Zhang Huan se colocé sobre el tronco
de un pino habilitado como una especie de madero para asar carne y dispuso su cuerpo
untado esta vez con comida para canes, al tiempo de que algunos colaboradores
acercaron a sus perros a la integridad del artista para que éstos comieran directamente
del cuerpo desnudo; algunos peleaban por la comida y Zhang fue mordido en varias
ocasiones por los perros. No es fortuita la coincidencia entre los performances 12m? y
Dream of dragon; en ambos Zhang cubrié su cuerpo con sustancias que atraen primero a
los insectos y luego a los mamiferos para que coman directamente de su piel incluso
permitiendo que lo mordiesen.

Asi mismo en 2002 Zhang realizé en Hamburgo, Alemania, un performance al que
titulé Seeds of Hamburg (Semillas de Hamburgo), en el que cubrié su cuerpo desnudo
con semillas para aves y se metié en un aviario en donde dos de sus colaboradores
posteriormente soltaron palomas, para que estas comieran directamente del cuerpo de
Zhang, al igual que en sus otros dos performances. Yilmaz Dziewior apunta sobre el
tratamiento y el planteamiento de estas tres piezas que todas tienen que ver con una

evocacion a la practica funeraria tibetana conocida como Tian Zang o Entierro celestial®,

*8 \Véase DZIEWIOR, Yilmaz, GOLDBERG Roselee, STORR Robert, Op.cit., p. 63

94



el cual consiste — si asi ha sido previamente la voluntad del fallecido y de la familia — en
reivindicar el derecho funerario de llevar el cuerpo del muerto a la montafia de Tian Zang
Li Yi Qu, en la provincia de Shisuan, en el territorio chino del Tibet, para que aves de
carrofa devoren el cadaver. Sabiendo esto, podemos ver una vez mas contenido el
interés del artista por establecer relaciones entre estos tres performances y una practica
religiosa conectada con el budismo, que para este caso, se trata en especifico de una

sacralidad del budismo tibetano.

Zhang Huan — Dream of dragon, performance, San Francisco, USA, 1999

¢Qué sucede cuando un cuerpo muerto es devorado por aves de rapifia en la
blusqueda de un Entierro celestial como se practica en el Tian Zang? La practica religiosa
del Entierro en el cielo estd orientada en la creencia de que los buitres a los que se les
ofrecen los cuerpos desollados llevaran consigo a los muertos al cielo para que desde ahi
desciendan otra vez a la tierra y asi continuar con sus ciclos de reencarnaciones. Previo a
la ceremonia final donde los buitres devoran los cadaveres, el cuerpo es desollado y
cortado por un monje especializado para dicho trabajo, de esa forma los érganos puedan
ser mas facilmente alcanzados y comidos por las aves. No cabe duda que es al menos

para nuestros 0jos y mentes un escenario sumamente impactante, y si bien los budistas

95



del Tibet estdn ya bien relacionados y acostumbrados a esta practica funeraria
seguramente fue algo que trascendié de manera importante a Zhang Huan, puesto que
en los tres performances de los que hemos hablado el artista permite que los animales

coman de su cuerpo, como si practicase un Tian Zang de forma simbdlica.

Zhang Huan — Seeds of Hamburg, performance, Hamburgo, Alemania ,2002

De esa forma el artista juega con los limites de su cuerpo, sabiendo siempre que
estd en riesgo y que quedaria vulnerable si algo sale mal en cada una de sus acciones, no
obstante decide hacerlo con determinacién, después de todo de eso consiste el arte
accion, de arrojarse aunque no se sepa bien a donde es que el cuerpo va a dar. A pesar

del tratamiento que podriamos percibir como desagradable y salvaje en el Tiang Zang,

96



hay en este ritual una veneracién al cuerpo y a la vida, teniendo siempre bien en cuenta
la nocién de sus limites representados por la muerte, al ofrecer el cuerpo muerto para
rapifia aseguran la recomposicién del cuerpo por medio de una reencarnacién que se da
en la trascendencia del cuerpo humano muerto hacia otro animal que lo devora, la
trascendencia es terrenal, no metafisica, es decir, su creencia en ese sentido es distinta a
la del cristianismo en tanto que el ultimo sitio al que accede el alma del difunto es a la
morada celestial, puesto que solo a Cristo le fue permitida la reencarnacién. Por otro
lado, ofrecer los restos muertos de los seres amados a los buitres permite perpetuar asi la

vida de otro ser vivo, al nutrir a las aves de rapifia, en un ciclo de reencarnaciones.

97



Subir el nivel del agua en un estanque de peces, o de un retorno al origen

En To raise the water level in a fish pond (1997) Zhang Huan convocé a migrantes que se
trasladaron desde el interior de China a una de las méas grandes metrépolis del coloso
asidtico para reunirse en un estanque de crianza de peces ubicado en las inmediaciones
de Beijing; los migrantes iban en busca de trabajo debido a la escases de empleo y a la
econémicamente golpeada China rural de la Gltima década del siglo XX. El artista pidié
que todos ellos se despojaran de sus prendas hasta dejarse la ropa interior, la indicacion
siguiente era que después de quitarse la ropa se dirigieran al estanque de peces en el
que uno a uno se fueron introduciendo para posteriormente una vez en el interior del
estanque y quedando cubiertos hasta la mitad del torso, todos asumieran diversas
posiciones que al principio fueron colectivas segin lo que el artista les indicé, y que
posteriormente debido a la fuerza de la corriente, los cuerpos fueron perdiendo orden
quedando dispersados en el estanque. En la mayoria de estos trabajadores se observa
una actitud estatica y pasiva, mirando cada uno de ellos hacia la direccion en la que
fueron colocadas las camaras de video y de fotografia, que era la misma direcciéon desde
donde se habian desplazado para luego entrar en dicho estanque. Las fotografias y el
video que fueron hechos sobre este performance muestran a los trabajadores con una
mirada retadora e intrigante; por un lado, podemos pensar que los migrantes se sienten
incémodos con el trabajo que el artista les dio y asumen por tanto una postura de
resignacion ante el evento al que ahora pertenecen, y por otro, podriamos asi mismo
pensar que entienden el ejercicio que Zhang Huan desea realizar y trabajan haciendo su
mejor esfuerzo en producir una presencia corporal y gestual controlada durante el
performance™.

Otro grupo de trabajadores fue instruido por Zhang para que hicieran una linea a

lo largo del estanque creando una interseccién. La idea de Zhang Huan era que los

> Hay muy poca informacién acerca de los procesos de preparacién corporal en los performances de Zhang Huan.
Escribi al taller del artista preguntando por dichos procesos y a la fecha no he obtenido una respuesta. Por lo tanto, lo
que he asumido respecto de To raise the water level in a fish pond con base en los textos que he consultado sobre ésta
pieza, es que no hubo una preparacidn corporal previa para los obreros anterior a este performance.

98



obreros se acomodaran en el espacio acuético trazando una linea radial separando asi en
dos partes el estanque de peces. Podemos desde aqui percibir la intencién por crear una
evocacion de la voluntad del hombre por modificar la naturaleza, es decir, intervenir
aquellos espacios que de hecho son considerados sagrados por varias culturas, tal como
lo es un rio, un manantial, el océano o un estanque de peces, de forma que con esta
pieza de performance se evoca la profanacién de un sitio; la profanacién de lo natural
considerado como sagrado. Recordando a Joseph Campbell en El héroe de las mil caras,
el autor nos habla de una relacién existente entre el agua y el origen de los hombres
refiriéndose al vientre de la ballena, un lugar con presencia importante de agua, aquel
lugar en el que el héroe se sumerge para asi poder renacer pues como dice Campbell:
“(...) el paso del umbral es una forma de autoaniquilacién, (...) pero aqui, en vez de ir
hacia fuera, de atravesar los confines del mundo visible, el héroe va hacia adentro, para
renacer. Una vez adentro, puede decirse que muere para el tiempo y regresa al Vientre

del Mundo, al Ombligo del Mundo, al Vientre Terrenal”°

, 0 tendriamos que decir mas
acertadamente, no solo retorna al origen del hombre, sino al origen de los animales, el

origen del todo.

Zhang Huan — To raise the water level in a fish pond, performance, Beijing, China, 1997

% CAMPBELL, Joseph, Op. cit., pp. 57-58

99



El agua representa en muchas culturas el génesis sagrado, pues también el interior
del vientre de la madre, la placenta es un espacio acuatico, por tanto los lugares donde el
agua es abundante se consideran como analogos a esos espacios de gestacién. De
alguna u otra forma en este performance de Zhang Huan se produce una especie de
ritual de re-gestacion y renacimiento. Si bien por un momento los cuerpos vuelven a un
lugar sagrado que ha de ser profanado y trazan con sus cuerpos una linea de separacién
para partir en dos el estanque, una linea que a su vez es un connato de voluntad racional
y matematica, ésta al final termina por ser destruida debido a la fuerza que lleva consigo
el movimiento del agua que aln cuando no tiene un cause con una corriente clara el
agua siempre estd en movimiento y mueve a los cuerpos que pululan en su espacio
siempre empujandolos hacia las orillas, es decir, la fuerza de lo otro que no es racional
termina dispersando aquellos cuerpos que se han dispuesto a ser ordenados y asi mismo
(des)ordenar el espacio acudtico que ocupan. Si los cuerpos fueron dirigidos para
organizarse en un modelo racional, la fuerza de lo otro irracional, que es la naturaleza, en
este caso representado por el agua, se encarga de desorganizarlo, pero no por una
voluntad racional, sino que si la tuviese, seria mas una voluntad que tiende no al
desorden sino al caos. Entrar en el espacio acuatico de un estanque de peces es volver a
entrar a un espacio fértil que contiene, procura y es nicho de creacién de vida. El
rompimiento de la linea corpdrea configurada por los trabajadores es también un retorno
a lo fundamental no racional. Los hombres adentro del agua han vuelto (tal vez sin que no
todos los ahi involucrados lo sepan) al origen.

Como ultima accién se puede ver al artista entrando al estanque llevando a un
nifo cargado sobre sus hombros que de igual forma y al igual que los trabajadores y
Zhang, también va desnudo. El artista camina lento hacia el estanque, y avanza
aproximandose a la profundidad hasta llegar a la misma hondura que los demés cuerpos
que quedan ahora alrededor del cuerpo del artista y del nifio que va en sus hombros,
dejando que el agua toque mas alld de la mitad del torso del artista. El nifio que carga
Zhang casi es aislado del contacto con el agua, pues apenas sus pies alcanzan a

remojarse. La escena de todos los cuerpos que yacen en el estanque de peces se torna

100



misteriosa y encantadora. Una vez que todos y cada uno de los cuerpos se concentran en
dirigir su postura corporal hacia una misma direccién asi como su mirada se produce un
conjunto visual poderoso, en donde incluso la mirada del nifio que yace en los hombros
de Zhang Huan despliega una potencia mistica en la imagen, pues mas alld de ser

imagen o video imagen produce la sensacién de silencio, de serenidad.

Subir el nivel del agua de un estanque de peces por medio de la afadidura de

cuerpos humanos que se van sumando al volumen del agua de este, podria tener ademés
de la anterior lectura otras lecturas posibles, que si bien pueden parecer en algin
momento distantes una de otra, aqui se plantea la tesis de que al final se dirigen todas
hacia la develacién de sacralidades por medio del performance, lo cual es distintivo de
las piezas de arte accion de Zhang Huan, piezas que develan siempre —segun lo que aqui
sostenemos— una carga ritual: de forma paralela y apelando por una lectura politica que

puede complementar y a su vez también distanciarse de la que Yilmaz Dziewior ha

101



realizado sobre esta pieza de Zhang®', podriamos decir que este performance es
susceptible de ser relacionado también con una critica al incremento de nivel de la
poblacién en China, que como sabemos hoy en dia es uno de los paises que padece de
sobrepoblacién sobre todo en las principales urbes de semejante coloso asiatico. Zhang
logra crear una analogia contundente con respecto a una critica especifica hacia las
politicas de aislamiento de las sociedades rurales al interior del pais que han tenido que
emigrar a las metrépolis ensanchando asi la masa poblacional y por tanto generando

también un incremento en los niveles de gentrificacion de esas grandes urbes.

Al usar numerosos cuerpos en este performance su mensaje se vuelve
contundente: entre mas cuerpos se introducen en el estanque, el nivel del agua aumenta
y el agua se desplaza més hacia fuera del estanque, lo que llevaria a avisar un desborde y
una desmesura, produciendo asi mismo una modificacién y contaminacién indiscriminada
del espacio. También si el volumen de la poblacién es mayor la explotacién de peces se
incrementa, por la misma demanda de consumo de esa poblacién. El incremento del
nivel del estanque es anélogo al exceso que provoca el incremento de los cuerpos que
habitan un lugar especifico. Si la demanda aumenta, entonces los niveles de produccién y
explotacién deben aumentarse segun la légica del capital. Roger Caillois escribe en El
hombre y lo sagrado acerca de la condicién de las primicias, en donde explica que en las
sociedades antiguas las cosechas se ofrendaban principalmente a los dioses, es decir, se
sembraba y cosechaba primeramente no para los hombres, sino para los dioses y reyes
asi como para la linea de sangre real, solamente después los hombres también podian
tener su parte de lo cosechado, asi se protegian tanto de la potencia de lo sagrado que
contenia el primer grano cortado cuya sustancia poderosa solo puede consumir un dios,
teniendo que esperar entonces por hasta la tercera tanda de las cosechas, ya que la
segunda esta de igual forma reservada para el rey y la familia real; pues si el hombre se
atreve a comer lo que es reservado para dioses y reyes entonces se corre el riesgo de

morir y ademas se puede poner en riesgo también las vidas de la poblacion entera, pues

®1 Cfr. DZIEWIOR, Yilmaz, GOLDBERG Roselee, STORR Robert, Op.cit., p. 52

102



si un dios se enoja porque los hombres se han atrevido a consumir lo que es reservado
para los dioses, puede entonces liberar sus fuerzas mortales sobre aquellos profanadores.
En una sociedad sacralizada no hay excesos, hay producciéon de lo necesario, en las
sociedades contemporaneas por el contrario, el derroche y sobreproduccién son el
comun denominador. Sin produccién desmesurada de una sociedad de consumo vy
reservados ante lo ergonémico se produce Unicamente lo necesario, no lo sobrado.

Sin animos de dirigirnos hacia lo politico y mas alld de arrojar en estas lineas una
observacién socio politica queda claro que la desmesura en la reproducciéon humana que
genera sobrepoblacién en todo el planeta ha traido consigo también un detrimento y una
pérdida de los valores anteriormente considerados como sagrados. La época por la que
atravesamos como bien han sefialado ya no pocos socidlogos vy filésofos es la era del
imperio de lo individual en donde no queda ya espacio para lo sagrado, o mejor dicho,
los espacios que habian sido fundados como exclusivos para las sacralidades han sido
desplazados —en un sentido metafisico— o cubiertos por el exceso de lo profano que tiene
como atributo una nada activa segin lo que observa R. Hertz que es referenciado por
Roger Caillois en El hombre y lo sagrado®®, esa nada activa que describe una especie de
nada que vacia a lo sagrado de los lugares donde mora, por eso su caracter es activo,
pues procede activamente vaciando, limpiando —como si de un acto higiénico se tratara—,
a lo sagrado de aquellos espacios que en un principio fueron designados para su morada.
Esa es una de las principales caracteristicas del pensamiento racional que termina por
triunfar en la modernidad cientifica del siglo XX y cuya inercia ha trascendido hasta
nuestros dias. Ya lo ha dicho Carl Jung anteriormente: “Nuestra auténtica religién es un
monoteismo de la consciencia, estamos poseidos por él, por lo que negamos de modo
fanatico la existencia de sistemas auténomos fragmentarios.”®* Aquello que es auténomo
es aquello a lo que llamamos lo sagrado, que parece fragmentarse una vez que se nos ha

manifestado permitiéndonos percibirle apenas reojo lo que hacemos luego es tratar de

62 ygase CAILLOIS, Roger, El hombre y lo sagrado, FCE, México, 2013, p.14
63 JUNG, G. Carl, Obra completa, Vol. 13, S 51. Citado en HILLMAN, James, Pan y la pesadilla, Atalanta, Girona, 2007, p.
14

103



desfragmentarlo por medio de ejercicios diversos, es decir, constituirle, darle una unidad
tomando por medio de las ritualidades del arte como bien lo hace Zhang Huan y también
por medio de las practicas religiosas donde alun se cuida y se procura que lo sagrado se

manifieste.

Siguiendo esta misma interpretacion del performance, el que Zhang cargue en sus
hombros al nifio deriva de una especie de impulso por salvar a los més pequefios, es
decir, los niflos, que pueden aln ser rescatados de esa dindmica del aumento
indiscriminado de la explotacion de los cuerpos y el consumo desmesurado. Mantenerlo
arriba sin que la mayor parte de su cuerpo toque el agua del estanque no es mantenerlo
a salvo del espacio sagrado, sino més bien es mantenerlo a salvo de aquello en lo que los
otros cuerpos estan inmersos, segun esta segunda interpretacién de esta pieza. Estamos
ahogandonos y siguen los mas pequefios. No obstante, y al imaginarlo, sabemos que si
otros cuerpos siguen entrando al estanque sin parar en algin momento el nivel del agua
terminard por alcanzar al nifio, entonces el intento de proteccion termina por ser indtil.

Yilmaz Dziewior considera que esta obra performatica asi como varios de los
performances de Zhang Huan refieren a un interés del artista por crear didlogos entre la
insignificancia de las acciones humanas en relacion con la naturaleza ¢, dicha
interpretacién complementa la nuestra, toda vez que como hemos dicho anteriormente,
la accién de trazar una linea corporal para partir en dos un estanque, que posteriormente
es desintegrada debido a la fuerza del agua es una accién meramente racional
desprovista de rituales que tracen una relacién con lo sagrado. El hecho de que Zhang
Huan mantenga al nifio fuera del espacio acuatico también puede ser con motivo de que
intenta mostrar que los mas jévenes estan completamente fuera de aquel entorno que
anteriormente fue considerado sagrado, como lo es el agua; los que hemos nacido en los
siglos modernos no hemos sido consagrados ya en aquellos sitios y en cambio tenemos
una mirada meramente técnica a propdsito de tales, ;De ahi que se considere

constantemente que nuestra época atraviesa por una epidemia de crisis espiritual-

8 véase DZIEWIOR, Yilmaz, Self-made man, en DZIEWIOR, Yilmaz, GOLDBERG Roselee, STORR Robert, Op.cit., pp. 52-62

104



existencial? El sentimiento de estar desprovistos de un asidero sagrado viene de esa
intuiciéon ancestral que nos dice que alguna vez estuvimos sujetados por algo y que en

algiin momento de nuestra progresiva historia nos soltamos de aquello.

105



1/2 0 de un reconocimiento animal

“El animal abre ante mi una profundidad que me atrae y que me es

familiar. Esa profundidad en cierto sentido la conozco: es la mia.”*®

G. Bataille

En la pieza titulada 1/2 (1998) Zhang Huan pidié a uno de sus amigos que escribiera en
caracteres chinos sobre su torso, cabeza, rostro y sobre sus brazos las palabras
“hermano”, “Buda”, "“Corazén”, "“Concepto”, “incorrecto y correcto” y “tiempos
cambiantes”, ademas de las letras del alfabeto latino “"ABC" y la palabra en inglés
“freestar”, luego de esa accidn el artista se colocé el costillar descarnado de un animal
muerto. Era uno de esos costillares —al parecer de res o un cerdo grande- que después
de haberles sido cercenada y arrancada la carne del animal suelen verse al fondo de
cualquier carniceria tradicional en distintos paises asiaticos, como es el caso de China, las
dos Coreas, el propio Japén asi como también los podemos ver en las carnicerias
tradicionales de varios paises del continente americano, incluido México. En plazas
comerciales que gradualmente se han vuelto mas comunes en las urbes contemporaneas
es cada vez mas habitual ver —en completo contraste con este tipo de carnicerias
tradicionales de las que hemos hablado lineas antes- sitios llamados meat boutiques, que
en realidad son tiendas no de carne sino de cortes de carne, tiendas que han terminado
por exiliar completamente la naturaleza del animal sacrificado sustituyéndola por
productos disefiados para el consumo a la carta; es decir, los meat boutiques son lugares
donde la carne del animal ya no es ofrecida como parte de un animal que fue asesinado
para ser consumido en su totalidad como suele hacerse todavia en las carnicerias
comunes, sino que lo que del animal se vende en esas boutiques es mostrado y ofertado

como un corte de carne especifico que es més bien resultado de un proceso de pulido de

&5 BATAILLE, Georges, Teoria de la religion, Taurus, Madrid, 1998, p. 26

106



un cuerpo animal, cuyo Unico vestigio termina por ser una pieza geométrica en tres
dimensiones, limpia de huesos y cartilagos, lista para ser echada a un asador o sartén
para posteriormente ser guarnicionada y servida para consumo humano. Incluso los
cortes son ofrecidos en aparadores acondicionados con espacios de mamparas elegantes
y pasto sintético iluminados por luces que suelen ser utilizadas para iluminar las piezas de
una galeria de arte. Cabria entonces preguntarnos qué es lo que Merleau-Ponty diria de
esto, de toda esa carne reducida a un amasijo de grasa, tejido y proteina que ademés ha
sido moldeado con la ya mencionada perversidad geométrica como el corte japonés
nombrado wagyu y el buey kobe raza negra o Tajima Ushi, en los que se procura que
tengan un nivel de marmolado determinado, el cual va a terminar por definir su valor en
el mercado. Dicho nivel de marmolado es relativo a su cantidad de sabor que sera
superior si muestra un marmolado abundante en el corte en relacién con los demés
cortes; es decir, ya no se busca que la carne satisfaga una necesidad nutritiva, sino méas
bien un capricho degustativo y guloso. Para que un corte asi sea producido se somete a
las reses de una raza determinada a procesos de alimentacién y rutina especificos que
procuran que la carne de sus cuerpos se mantenga magra y blanda y que no se vuelva
dura debido al movimiento constante de los musculos del animal, permitiendo que la
cantidad de grasa sea controlada, por lo cual podriamos afirmar que actualmente el
mercado estd enfocado en producir carnes de disefio. Por eso mismo es una carne que
no irradia nada fuera de si, ni siquiera bajo la luz cenital del aparador en donde es
ofrecida puede ostentar el fulgor de la carne pues ha perdido toda propiedad de
irradiacion carnal segun la concepcién a la que Merleau-Ponty refiere en El ojo y el
espiritu®®, es decir se da un paso de lo carnal a lo meramente cémico. Todo lo anterior
dista completamente de los procesos que son implementados en los sacrificios festivos
que se practican aun en comunidades que conservan tradiciones largas de sacrificios
sagrados, asi como también en comunidades en las que aun las tradiciones religiosas
juegan un papel fundamental, en donde reses, cerdos y corderos son criados cuidadosa y

respetuosamente para ser sacrificados en agradecimiento a una deidad o santidad por un

& yéase MERLEAU-PONTY, Maurice, Op. cit.

107



determinado acontecimiento que implica el fortalecimiento o extensiéon de una parte de
la comunidad como lo son la obtencién de un grado social dentro del mismo grupo, una
unién matrimonial, el inicio y fin de un ciclo, etc. incluso hay culturas milenarias en las que
hombres y animales viven en completa armonia y coexistencia, como los Tsaatan, una
tribu de pastores némadas de Mongolia que se dedican a la crianza y cuidado de renos
blancos, que son fundamentales para la vida de aquella sociedad, pero no porque se
alimenten de los renos, pues los Tsaatan no consumen la carne de los renos blancos
porque ademas consideran que si los éstos llegan a morir también lo haran ellos; son
fundamentales a un nivel existencial, el reno blanco es para ellos un animal sagrado, son
animales con los que se consideran completamente ligados, es decir, su existencia
depende de la vida de esos otros animales que cuidan y crian, no hay pues una distincién

entre hombre y reno.

Por otra parte y con respecto a los procesos que aqui llamamos de pulido de la
carne para su venta en lugares exclusivos, tenemos en contraste las carnicerias de culturas
como la china, coreana o mexicana en las que se conservan todas las partes del animal,
incluidos los intestinos y sesos que se cotizan bien para su venta e incluso se llegan a
agotar debido a la demanda de esas partes; los huesos también suelen ser cortados y
machacados por el carnicero y este suele ofrecerlos de forma gratuita a los compradores
de carne. Los huesos y algunas visceras se usan tanto para ser dados a las mascotas como
para ser implementados en varios platillos como puede ser el caldo de res y pollo, el frijol
con puerco yucateco, las migas que se suelen comer en el centro y norte de México, etc.
asi como también en China se consume el cerebro de cerdo, las patas de pato, las tripas
de res y puerco e incluso los genitales de animales como el caballo y el toro; algunos de
estos platillos son considerados incluso como cocina medicinal tradicional en varios
paises asiaticos. Todo lo anterior es mencionado para esbozar un panorama del contraste
del consumo de carne a través de las distintas épocas y contextos sociales en los que aun
en nuestros dias algunas culturas conservan la tradicién culinaria de preparar y consumir

todo lo que un animal es y contiene en su cuerpo; en completo contraste con aquellas

108



culturas que han caido en una espiral de dispendio excesivo en donde se come lo menos
parecido a un animal y lo més parecido a un amasijo de proteina y sabor en forma de
cubo, las mecénicas de compra de un corte de carne hoy en dia son completamente las
mismas que se llevan a cabo para comprar cualquier producto enlatado.

A pesar de lo anterior, incluso habiendo sociedades en las cuales aiin es normal y
también costumbre el consumir todas las partes del animal, por otro lado en esa misma
extensién considerable de dichas poblaciones también ha desaparecido, o mejor dicho,
se ha hecho perdidiza la voluntad del sacrificio sagrado de los animales para la
consagracién de su carne, sangre y demas restos, es decir, bien se puede consumir todo
el animal, pero no se ha confeccionado antes ninguna operacién ritual previa a la ingesta

de aquellos animales.

Ya no somos conscientes ni cuidadosos de los procesos necesarios para que los
alimentos de origen animal lleguen a nuestro plato. Bataille dice sobre el animal que es
cocinado “no es plenamente cosa mas que bajo la forma de asado, de parrillada, de
hervido. La preparacién de las carnes no tiene, por otra parte, esencialmente el sentido
de una busqueda gastronémica: se trata, antes de eso, del hecho de que el hombre no
come nada antes de hacer de ello un objeto”®. El hombre es el Unico ser del planeta que
acufa en si esa mirada que lo vuelve ajeno a todo lo que estd mas alld de él y que segin
su vision todo aquello externo no es semejante al hombre, en cambio si puede ser del
hombre, es decir, puede relacionarse a todo lo otro en torno a una nocién de propiedad.
Recuérdese el proyecto del materialismo histérico que busca poner a la naturaleza
plenamente al servicio del hombre en vias de alcanzar el grado de una sociedad que
evoluciona hasta el mas alto nivel de lo humano a partir de una voluntad productiva en el
trabajo que se sirve de la instrumentacién del mundo que es observado por y para el
hombre, ya nos decia Maria Zambrano “Cabria interpretar la réplica de Comte y la de
Marx como simples interpretaciones de la tesis fundamental hegeliana si la miramos

desde esa su honda significacién que es, al par, su suprema audacia: la revelacién de lo

7 BATAILLE, Georges, Op. cit., p. 43

109



humano. Bien es verdad que, dicho asi, recuerda demasiado a la “revelacién cristiana”,
pero la diferencia estriba en que ahora la revelaciéon de lo humano se cumple
emancipandose de lo divino”%; asi también todas las variantes del proyecto capitalista
han mostrado sus propias formas de someter aquello que hemos concebido como
“recursos naturales” del planeta, que en sus méas extremas variantes incluso el propio
hombre es reducido a un mero objeto por otros hombres, haciendo honor a la famosa
frase de Thomas Hobbes “Homo homini lupus”, que después de todo y habiendo
dibujado el panorama anterior podria ser mas sensato decir entonces Homo omnia
predator.

Esa mirada que hemos tratado de ensayar ha sido una mirada fundamental no
solo en el materialismo histérico ni en el capitalismo y neoliberalismo cuyos ejemplos han
servido bien para ilustrar la forma de operar de esta concepcién, sino que es también la
visién en la que estd fundada la historia humana, pues es la mirada de la construccion del
mundo, la construcciéon de las cosas. Ningin otro ser del planeta tierra excepto el
hombre concibe a los otros animales y a la physis a su alrededor distintos de si; pues la
mirada de los otros animales no es més que eso, tan solo una mirada y nada mas, no es
un mirar con raciocinio como si lo es el mirar del hombre. Los humanos observamos en
los demas animales semejanzas aterradoras y hemos decidido alejarnos lo mas posible de
esa naturaleza que inherente a nosotros y que reconocemos temerosamente en ellos,
llegando al grado de concebir a los otros animales como meros objetos, pues —volviendo
a Bataille— “(...) el animal puede en Ultimo extremo ser mirado como un sujeto al que es
objeto el resto del mundo, pero nunca le es dada la posibilidad de mirarse a si mismo

asi.”®

, lo que se produce en la pieza 1/2 de Zhang Huan es lo contrario, pues el artista se
sumerge en el reconocimiento de su propia animalidad y afiade a si mismo aquello
concebido no como hombre, sino como animal, para entrar décilmente en esa

profundidad que le muestra la naturaleza de los otros animales que no es sino también la

del hombre mismo, dicha profundidad se torna mas clara y espesa al observarla en el

%8 ZAMBRANO, Maria, Op.cit., p. 16
% BATAILLE, Georges, Op.cit., p. 23

110



animal muerto convertido en objeto. No es que el animal vuelto objeto muestre esa
profundidad bajo la condicién de mirarlo como objeto, sino que la mirada de Zhang
Huan alcanza a percibirla asi, es decir, desde la sensibilidad del artista, que reclama
nuevamente los restos de lo objetualizado otra vez como huesos, como restos de animal.
Pero no los reclama para si mismo, sino para lo que de animal queda en el costillar, y lo

hace a través de un ejercicio estético.

Zhang Huan — 1/2, performance, Beijing, China, 1998

La trascendencia en el sacrificio ritual de un animal, yendo en paralelo y en
complemento con lo que ha dicho Bataille, no es solo una trascendencia quimicamente
sustancial que se da en el grado de la asimilacién de nutrientes y desecho del animal

consumido y digerido en las visceras del hombre, sino que aquel animal que es

111



sacrificado mediante ritualidades en donde su existencia cérnica y sanguinea que son
ofrendadas no como mero objeto de devocién, sino como energia sagrada, permite que
se produzca también una trascendencia de caracter magico-espiritual conservando asi los
atributos de animalidad que aunque ya se ha proferido el sacrificio, trasciende su fuerza
en el otro que orquesta y venera dicho sacrificio y ademas trasciende el propio animal a
un nivel o espacio sagrado. El hombre que consume a un animal sacrificado por via de
una sacralidad adquiere las fuerzas y habilidades de ese animal que se come. Muchas
veces hemos visto también en viejas fotografias cémo es que algunos nativos americanos
usaban tanto las pieles como las propias cabezas de aquellos animales que habian
cazado, pues de esa forma adquirian un poder proveniente de aquellos animales, a los
cuales consideraban de hecho mas poderosos que ellos mismos, asi como también
sabemos que los nuevos miembros que nacian o eran criados en esas sociedades solian
ser nombrados bajo los nombres y atributos que hacian alusién tanto a animales asi como
también a fendmenos naturales. Si aquellos hombres no hubiesen considerado a dichos
animales mas poderosos o al menos con un espiritu capaz de cuidar de sus hijos al serles
adjudicados sus poderes, nunca hubiesen optado por proferirles dichos nombres. En
Nueva Guinea, los hombres cocodrilo llevan a cabo un ritual llamado Haus Tambaran (La
casa de los espiritus), en el que los miembros con mayor experiencia y edad de la tribu
realizan escarificaciones sobre la espalda de los nifios de la tribu con pedazos de bambd
afilado, las cuales al cicatrizar le daran a los preadolescentes el aspecto de piel de
cocodrilo en sus espaldas; se busca esto pues consideran que el cocodrilo es un animal
sagrado, dicho ritual es complementado con ensefianzas de sabiduria que pueden
extenderse durante semanas o incluso meses, asi como la instruccién en practicas que
son necesarias para la comunidad y para mantener a la familia que cada uno de ellos
forme. Los escarificados saben que mediante este ritual los espiritus antiguos les
transmitiran su fuerza y sus conocimientos. Asi pues, la trascendencia de un animal a otro
en el sacrificio ritual y festivo se vuelve una trascendencia sagrada, pues la fuerza de lo
otro atraviesa y se manifiesta en aquel que deja entrar en si las potencias de ese o eso

que es otro. Por tanto en el sacrificio humano como de algin otro animal lo que se crea

112



es una operacién de consagracion. Si pensamos en la etimologia de la palabra sagrado lo
anterior puede ser confirmado, pues viene de las palabras latinas sacros que significa
sagrado y facere que refiere a hacer, en ese sentido la palabra sacrificio referiria a hacer o
volver a algo o alguien sagrado como sucede con los cuerpos de los hombre cocodrilo
de Nueva Guinea. Cabe entonces la pregunta ;siguen siendo aln en estos dias
sacrificados los animales? Mas alld de lo usual que se volvié el termino sacrificio; tal vez
deberiamos detenernos y recurrir a la genealogia del término antes de vulgarizar de
manera errénea tales, o cuando menos, en este caso especifico, detenernos un poco a
escuchar a los activistas veganos que han dicho que los restos de los animales que
consumimos y aquellos cuya carne y grasa va a parar a las meat boutiques son mas bien
maquilados. La voluntad de sacrificio animal ha sido sustituida por una voluntad absurda

de consumo.

Lo que produce Zhang Huan en la pieza 1/2 puede tener dos lecturas posibles, la
primera, es que se produce (la sensacién de) una trascendencia no solo del animal al que
pertenecié el torso desollado que se coloca en el propio, sino una trascendencia del
propio cuerpo del artista en los restos que carga consigo, logrando asi re-in-corporar al
esqueleto de lo que alguna vez fue un cuerpo animal luego de haber perdido su
animalidad. “El animal ha perdido la dignidad de semejante del hombre, y el hombre,
percibiendo en si mismo la animalidad, la contempla como una tara”’® dice Bataille,
podemos de aqui luego decir de acuerdo a lo anterior que hemos expresado lineas arriba
que claramente Bataille no se refiere al hombre antiguo ni aquel que en sus costumbres
conserva las ritualidades del sacrificio sagrado, sino que el pensador francés se refiere al
hombre que se erigi6 como hombre racional exiliando a todo lo demés que no es
semejante hacia los limites de la utilidad y la no utilidad, este hombre es aquel que ha
terminado por tener su mayor expresién en el hombre moderno, un hombre que se
encuentra completamente desprovisto de sacralidades. Esa condicién animal que el

hombre del que habla Bataille percibe como una tara, Zhang Huan la concibe como una

% bid., p. 42

113



posibilidad y una potencia; posibilidad de reconocimiento y potencia creativa que luego

lleva al ejercicio artistico por medio de la fotografia.

Lo que hace Zhang Huan es reanimar los restos del animal montédndolos en su
propio cuerpo, consiguiendo con eso devolverles de alguna forma la animalidad que han
perdido, dotdndole a su vez a los restos cadavéricos un nuevo cuerpo, exhumandolos asi
del plano de los objetos y reivindicandolos en el plano de la trascendencia animal de la
que hemos hablado antes; de igual forma, el costillar del animal que carga Zhang Huan
en el torso trasciende también el cuerpo del artista, pero en una manera estético-poética.
Zhang logra producir la trascendencia de un animal a otro de la que nos ha hablado
Bataille de una forma distinta pero igual de efectiva que la de aquel animal que es
comido y trasciende en aquel que lo come mediante una sacralidad, que para el
pensador de Billom se manifiesta en una religién secreta de los animales que bajo
nuestro punto de vista la sacralidad es también configurada por un revestimiento
estético-ritual que puede obtenerse a través de la practica del performance en la obra de
Zhang, asi como ocurre también en los territorios de la pléstica como bien ha de
observarse en las foto performances que nos ofrece el artista.

Por otro lado, las fotografias producen a su vez la sensacién de un paralelismo
integral en el que se conjuga el cuerpo de Zhang con el costillar descarnado, se produce
la sensaciéon de una complementacién de dos elementos que constituyen una unidad
corporal Unica, ademas si consideramos que el nombre de la pieza es 1/2y si recordamos
que en el cuerpo de Zhang estén escritas las palabras “Buda” y “hermano” podriamos
deducir que Zhang Huan estd transitando con esta pieza también por la senda de la
compasién que discurre en el pensamiento budista y en el pensamiento hindu, toda vez
que en el budismo, asi como en el pensamiento hindu se tiene la concepcién de que
todo, tanto lo humano como lo no humano es parte de lo mismo; es decir, todo lo que
hay es parte del todo perceptible y sensible; vale la pena recordar un fragmento del
Ramayana que cuenta el cdbmo un poeta se siente herido a al par de que la flecha de un

cazador que dispard con su arco a una pareja de aves:

114



Valmiki (...), que mientras paseaba por la orilla de un rio
se encontr6 con una pareja de pajaros Kraufica
apareédndose en la rama de un é&rbol. De repente e
macho cayé traspasado por la flecha de un cazador y la
hembra emitié un grito tan desolado, tan terrible, que
traspasé el corazén del poeta. Valmiki dice haber
experimentado en ese instante la desesperacién del ave
y haberse sentido hasta tal punto lleno de compasion
que el dolor estallé en sus labios en forma de palabra
ritmada. Y asi fue, dice, como surgié en el la expresion

poética.”’

El sentimiento fraternal o de compasién (en el sentido de ser con el otro) que se
produce en tal pasaje del Ramayana asi como en la acciéon compasiva que lleva a cabo
Zhang al cargar en su propio cuerpo los restos de eso otro que alguna vez fue también un
cuerpo animal hace alusién a la palabra “hermano” escrita en la piel de Zhang. En el
budismo se cree que hay una particula de Buda en cada ser, pero no se concibe a esa
particula como una particula de un dios al que hay que adorar, sino como una particula
de iluminacién que hay que aprender a reconocer en todas las cosas. Para el artista es
imposible reencarnar y dotar de nueva vida al animal muerto, pero puede con su propio
cuerpo incorporar a si mismo el costillar y al mismo tiempo él se incorpora al esqueleto,
que termina por ser mas bien un exoesqueleto del cuerpo de Zhang, es decir, un paralelo
complementario a su propio cuerpo, su 1/2 o mitad. No es la implementacién del torso
que hemos terminado por llamar exoesqueleto en esta pieza de Zhang Huan ni en
pequefia medida una variante del cyborg, pues el artista no se cose ni se suelda al cuerpo
propio el costillar del animal, no lo aflade a si mismo para producir una mejora, sino mas

bien lo monta en si para reivindicar la animalidad extraviada de aquella res que en algun

n MAILLARD, Chantal, India, obra reunida (2014), Pre-textos, Valencia, p. 283

115



momento fue reducida a mero objeto, mostrando asi también la animalidad propia que
se vuelve méas evidente con el costillar descarnado cubriendo su torso; no se hace pues
del costillar una utilidad ni se expresa tampoco el discurso de la mejora cuando el artista
se lo coloca en el torso, no hay tal voluntad de mejora evolutiva como si podemos
encontrarla en el discurso cyborg, sino todo lo contrario, lo que hay en esta pieza es una
mera voluntad estética que estd encaminada por una senda de compasion en el sentido
budista del término, que se refiere a ser con el otro, lo cual también puede extenderse a
sentir con el otro, precisamente y de acuerdo a lo anterior, en una de las fotografias
puede observarse al artista sujetando el costillar con ambas manos, posicionando su
mano izquierda relajadamente a la altura de su corazén; su rostro vuelve otra vez a
recordarnos a aquel rostro que manifiesta una tranquilidad y quietud plenas que también
puede percibirse en To raise the water level in a fish pond cuando el artista carga en sus

hombros a un nifio dentro de un estanque de peces.

No fue la primera vez que Zhang Huan trabaj6 con los restos de animales. En una
pieza posterior de 2001 titulada Pear blossom grove (Bosque de perales) la cual estd
tratada como una pieza de foto performance-instalacién utilizé una decena de cadaveres
desollados de perros que recuerdan y tienen una conexién evidente con la pieza 1/2; en
las fotos de dicha pieza puede apreciarse el interés que tiene el artista por devolver a
través de la pléstica la animalidad a esos cadaveres de perros que han sido reducidos a
meros huesos y cartilagos. En las fotos se puede observar cémo el artista monta en
diversas posturas al conjunto de cadaveres de perros logrando producir la sensacién de
que recobran la vida y su exiliada animalidad, es decir, el movimiento y la vitalidad. Se les
puede ver bebiendo de un estanque de agua, corriendo a lo largo de una ladera y
trepando a un arbol —que bien por el nombre de la pieza podria tratarse de un peral-
para tratar de alcanzar a lo que figuran ser en la serie fotografica dos especies de presas,
una de ellas, un hombre que lleva pantalén y saco de lana y usa una gorra, que parece
ser el propio Zhang Huan quien hace colgar su cuerpo de una de las ramas de este arbol

poniendo como eje su cintura y abdomen y dejando caer tanto su torso como su cadera y

116



piernas en relacién con la gravedad, dando la impresién de que se trata de un cadaver; la
otra, una presa que aun esta evidentemente viva, una res también colgada pero que fue

elevada en uno de los arboles mediante la utilizacién de sogas.

Zhang Huan — Pear blossom grove, instalacién y foto performance, Shandong, China, 2001

Una de las fotografias muestra a la manada de perros desollados trepando sin
ningun problema al &rbol como si se dirigieran a alcanzar dichas presas que se muestran
en dos fotografias distintas en la serie. No solo hay una reivindicacion de la animalidad de
los perros desollados en esta pieza sino también una clara disposiciéon de mostrar a los
perros no como fueron ni como terminaron siendo, es decir, perros comunes y luego
meros objetos, sino como algo mas, pues da la impresién de que los canes ahora poseen
una fuerza incluso superior a la que un perro puede ostentar en potencia y destreza,
llegando a ser aparentemente mas altas incluso que en aquellas razas de canes que
conocemos, ya sea por el tratamiento plastico y de ediciéon que el artista realiza a las
fotografias en donde nuestra propia experiencia nos dice que aquellas acciones que el
artista designa para los perros de la pieza son acciones que superan lo que hemos visto
hacer incluso a esos perros que han sido entrenados para competencias atlético-caninas,

o ya sea también que el hecho de ver los cuerpos descarnados y ensangrentados nos

117



provoque la sensacién de que aquellos bultos de huesos que observamos son incapaces
de realizar ya siquiera cualquier movimiento por si mismos y que a pesar de ello vemos
que realizan una serie de acciones que normalmente realizaria una manada de lobos o de
perros salvajes que poseen una fuerza extra normal. Lo anterior es importante pues segun
lo que Bataille nos dice en su Teoria de la religion los animales domesticados se han
convertido también en objetos o bien, han pasado de ser animales a ser meros Utiles,
pues también debemos asumir que el proceso de domesticacién y amaestramiento de un
animal es también un proceso de objetualizacién de éste: “Un animal existe por si mismo,

"72. Las fotos terminan por

y para ser una cosa debe estar muerto o domesticado
mostrarnos una ficcién; pero no cualquier ficcién, sino una ficciéon sobrecogedora que
solo el arte nos puede revelar y que termina por convertirse en un discurso sobre lo real,
entendido al modo de Clément Rosset, que habla sobre la tragedia no solo humana sino
una tragedia de la inmanencia en donde todo aquello que ocurre en los albores de la
vida se suscita en un plano de continua fatalidad y florecimiento, en un plano de mera
insignificancia, una insignificancia sagrada que solo el hombre ha osado profanar, la cual
el pensador francés dibuja muy bien referenciando una frase que Heidegger recuerda de
Angelus Silesius y que reza “La rosa existe sin motivo, florece porque florece. No se
preocupa de ella misma, no desea ser vista”’?; y asi mismo como florece muere sin
remedio y tampoco se preocupa de morir, pues ya en su florecimiento viene también
dado su irremediable marchitamiento. La idea de generar y mostrar una ficcién por medio
del uso de fotografias obedece también a la orquestacién de un ritual, pues las
fotografias muestran dos presas que han sido ofrecidas a los perros desollados, al igual
que a una deidad se le ofrecen sacrificios, a los perros desollados de Pear blossom grove

también les es ofrendado un hombre y una res, mismos por los cuales los perros terminan

trepando a los arboles para poder alcanzarlos.

2 |bid., p. 43
3 sobre esta concepcidén de lo tragico en Rosset en relacion a la cita de Silesius Véase ROSSET, Clément, Lo real, tratado
de la idiotez, Pre-Textos, Valencia, 2004, pp. 37-44

118



Lo que Zhang Huan hace tanto en 1/2 asi como en Pear blossom grove es apelar a
un proceso de reencuentro con un pensamiento compasivo en sustitucién o mejor dicho
en retribucidn de la omision del sacrificio sagrado en la matanza de esos animales cuyos
restos reivindica en sus obras, provee de esa forma la dignificacién y significacion de las
que fueron privadas los animales al ser profanados sus cuerpos reduciéndolos a meros
cascajos. El proceso estético inmerso en la obra de Zhang Huan que responde a
ritualidades extemporéneas y espaciales también dotan de sacralidad a los vestigios

animales que recobran la vida o adquieren una nueva y luego la superan mediante el arte

y la creacién poética que nos muestra el artista en estas dos piezas.

Es decir, recordando nuevamente las etimologias de la palabra sacrificio, sacris y
facere, que refieren juntas a hacer sagrado a un animal, Zhang conjura un sacrificio por
medio del arte, no es un sacrificio de sangre pues no llevé a cabo el acto de matar a
dichos animales, pero si es un hacer sagrado, un volver sagrado a los restos animales con
los que configura sus obras. No es que Zhang vuelva a dar vida a los cuerpos desollados
de los animales de los que ha utilizado sus restos, sino que los restos animales son al fin
sacralizados por un halo de espiritualidad mediante una configuracién estética en la que
transitan elementos aculturales que obedecen a una motivacién ancestral y arcaica de la
cual participaron los primeros hombres. “El animal abre ante mi una profundidad que me

atrae y que me es familiar. Esa profundidad en cierto sentido la conozco: es la mia. Es

119



también lo que me es lejanamente escamoteado, lo que merece ese nombre de
profundidad que quiere decir con precision lo que me escapa” ’* dice Bataille,
recorddndonos cémo es que aquellos primeros hombres debieron concebir y asumir
dicha profundidad, que para ellos fue méas fehaciente que para nosotros, toda vez que se
enfrentaron a ella directamente durante la caza y los sacrificios e incluso en los momentos
de vida meramente contemplativos, es decir, los primeros hombres encontraron en la
caceria, sacrificio y observacién de los animales que consumian una relacién sagrada que
respondia a un orden magico de concepcién del mundo. La profundidad de la que habla
Bataille que se abre ante el hombre cuando reconoce en otro animal una naturaleza
similar existente también dentro si, es la misma a la que concedieron los atributos de
poder sobrenatural y magia en aquellos animales, pues precisamente lo magico es
aquello que siempre encuentra la forma de escapar a nuestra percepcién, aunque aquello
sea artificio, o se trate también de lo real sagrado que todo el tiempo se oculta a nuestra
mirada y escucha. Hoy esa relacién se ha extinguido o mejor dicho, le hemos extinguido
a través de un largo proceso de excesos civilizatorios que han producido los siglos de la
razén en complemento con las eras industrial y posindustrial, asi como la vida ergonémica

de la modernidad que ha permeado hasta la época contemporénea.

" BATAILLE, Georges, Teoria de la religion, Taurus, Madrid, 1998, p. 26

120



Conclusiones

Si bien el arte en ocasiones nos ofrece territorios sumamente inhdspitos por recorrer y
cuanto mas se quiere hacer una apreciacién —-no que ostente ser una correcta ni
verdadera pero si una apreciacién cuidadosa— sobre una pieza determinada, los
territorios por los que puede conducirnos aquella obra pueden tornarse cada vez mas y
més agrestes a medida que vamos conociendo mas sobre esa obra determinada y sobre
su creador. A modo de confesién diré que dicho trabajo de apreciacién y escritura a
veces se vuelve también un ejercicio de (re)descubrimiento de si mismo. No hace falta
pertenecer a la cultura china y ni siquiera a la cultura oriental para poder apreciar la obra
de artistas como el que se trabaja en esta tesis, ya que por un lado, en el caso de Zhang
Huan, el artista emigré a Estados Unidos en una etapa temprana de su vida en donde
llevaria a cabo mas performances de los que ya habia realizado en su tierra natal y su
acercamiento con el mundo occidental también terminaria por trascender en la estética
de sus obras, en ese sentido podemos ver en sus piezas la convergencia de elementos
pertenecientes a las dos culturas o bien elementos que son de caracter universal. En
general considero que las obras de performance de Zhang Huan asi como gran parte de
sus obras de caracter plastico son piezas que tienen contundencia por si mismas y que el
tratamiento que les ha dado el artista es tan afortunado que no hace falta conocer a
profundidad los trasfondos de cada pieza para poder degustarlas estética y visualmente.
Hablo de degustacién estética en el sentido de un reconocimiento y apreciacién de los
tratamientos implementados en una obra de arte asi como de los elementos que
conforman la pieza, los cuales revelarén las sendas por las que se extiende la bdsqueda
del artista. La obra tendria que comunicar al ser mostrada al publico en cualquier tipo de
soporte, y que sin necesidad de discurso y explicacion pueda ser comprendida en
cualquier latitud y momento de la historia; aquello que la obra expresa sin necesidad de
mucha contextualizacién e incluso a veces con nulo contexto. La tarea de un tedrico de
arte es indagar mas alld de lo que ha visto el lego o el espectador promedio, indagar

primero sin adscribirse a limites, aventurarse junto con la obra arrojandose por los

121



precipicios que la obra ofrece, pero luego le serd imprescindible la implementacién de
limites tedricos a medida que se avanza en la indagacién para procurar no caer en un
enamoramiento o en un juego de apasionamiento con la obra de un artista determinado;
después de todo, ese seria por minimo el trabajo al que la critica y la apreciacién artistica
deberian de apegarse.

El caracter de sacralidad que detecto en las obras de las que he hablado en esta
tesis es algo que a la fecha me sigue pareciendo el principal elemento a exponer en las
obras que he estudiado. Si bien —como he dejado en claro en varios momentos al hablar
sobre las piezas— los rasgos de critica y denuncia social se expresan a veces con mayor
presencia que aquello que detectamos por ritualidad y sacralidad en las piezas, es y
terminan siendo éstos elementos que entran en didlogo con situaciones politico-sociales
los que tienen que ser mirados bajo una contextualizacién externa que es ajena a las
obras y a las acciones que realiza el artista, asi como también requiere necesariamente
una lectura de los elementos no corporales que implementa en sus performances. Esta
tesis ha sido un trabajo dirigido por teorias determinadas que me han ofrecido una
ventana para poder observar las caracteristicas que destaco de la obra de Zhang Huan.
Esa ventana es la ventana de lo sagrado, una ventana que a menudo permanece cerrada
pero que también se porta benevolente al posibilitar la revelacién de cosas inéditas en el
arte y en la vida misma. Si bien como he dicho, la ventana de lo sagrado se mantiene a si
misma cerrada, no se va de ahi y confirma su presencia toda vez que emergen de ella
tanto imagenes como sonidos y murmullos que a uno le van hablando a través de las
obras de los autores que he nombrado como sacratas también en la introduccién. Mas en
concreto, me han posibilitado la implementaciéon de un lenguaje especifico para poder
verbalizar aquello que habia observado en un principio en las piezas de nuestro artista en
cuestion, lo cual anteriormente no me habia sido posible implementar para referirme a
aquello que observaba pero que no tenia palabras para describir; asi es como fue

formulada la serie de disertaciones que realicé en esta tesis.

122



Si bien no he abundado acerca de la practica del performance en general, es
decir, no he analizado en concreto aquellos elementos que determinarian la practica
performatica como tal, ya que no es menester de esta tesis dicha tarea, cabe bien dejar
en claro que si existe una tesis sobre la practica de performance en Zhang Huan, lo que
me parece, al menos de momento un ejercicio mas adecuado y mesurado que si me
hubiese arrojado a contestar qué es el performance o qué compone a un performance, ya
que en este momento considero que no hay una sola practica del performance en el
mundo que esté constituida por una técnica Unica como tal, sino que pienso que hay
muchas técnicas, y cada una de ellas se apega a los procesos personales de cada
performer, por eso no existe una forma determinada de realizar performance, sino que
cada accién performética o cada pieza de arte accién es configurada siempre a través de
una red de posibilidades que se le abren al artista que decide trabajar en dicha
plataforma, es decir, el cuerpo. Lo Unico que puede asegurarnos pues la practica del
performance es la irregularidad, la espontaneidad, la variabilidad a partir del uso del
cuerpo o varios cuerpos en las obras con este caracter. La tesis en concreto sobre las
obras de performance de Zhang es la que se ha ofrecido a lo largo de este trabajo: el
leitmotiv de las acciones de Zhang Huan es el de la repeticién y creacién de sacralidades
por medio del arte accién, en concreto, los performances de Zhang Huan transitan por
una serie diversa de practicas corporales en donde tanto su cuerpo asi como los cuerpos
que participan de sus piezas logran en muchos de los casos producir consagraciones que
nunca son la misma sino que siempre son conjuradas por motivaciones o elementos
distintos: el animal muerto, el buda, el zopilote, la mosca, los gusanos; etc. Bien podria
también pensarse en un movimiento de mimesis con dichos elementos, toda vez que el
artista parece mas bien invitar a los animales e insectos vivos a volverse parte de él o que
aquellos le vuelvan a él parte de ellos, apelando a una voluntad compasiva de la no
diferencia entre el animal humano y el animal no humano, es decir, desapareciendo en el
proceso los limites de su humanidad y haciendo que prevalezca un sentido de la no
diferencia entre el sujeto y lo otro que no es el sujeto. En otros performances su piel, su

carne, la resistencia de su cuerpo son los elementos que abanderan sus acciones,

123



mostrando también en ellas los limites de su humanidad, o de lo humano. Como he
dicho en las disertaciones que componen esta tesis, las obras con caracter de riesgo
toman dos direcciones: la primera es mostrar los limites de la fragilidad y susceptibilidad
de la carne y el cuerpo, la segunda, es ostentar la expansién de los limites del cuerpo
propio por medio del riesgo al que se adscribe en los performances con dichos rasgos;
en ambos casos, se revela a la mirada algo que no habia antes ahi hasta el momento en
el que el performance se lleva a cabo.

Zhang concibe al cuerpo como medio de conexién con lo sagrado, aunque nunca
lo verbalice o lo manifieste de forma literal; asi mismo, también es el cuerpo para el
artista un detonador de sensaciones que producen experiencias que pueden llevar al
espectador a pensarse a si mismo en relacién con fuerzas no humanas, toda vez que el
cuerpo del artista mediante la muestra y asuncién de sus limites y una voluntad por
superarlos y ponerlos a prueba mediante el riesgo y el arrojo corporal, abre
interrogaciones en quienes hemos visto sus piezas incluso cuando es por medio de
fotografias y videos. Aquellas interrogaciones que se inauguran al observar sus
performances son sobre nuestra propia condicién, pues es inevitable sentirse identificado
en un cuerpo o cuerpos que reconocemos como similares a nuestros propios cuerpos y a
nuestra propia condicién de fragilidad y limites. Si algo tiene el arte accién o de
secuencialidad de acciones del tipo que realiza Zhang Huan, es precisamente la virtud (u
osadia) de atacar directamente a modo de interrogaciones que se abren ante nuestra
cautela y nuestro reservado cuidado de la integridad y la vida que nos viene por instinto
o incluso ya hasta por aprendizaje, sobre todo bajo nuestra condicién de herederos de
una cultura en donde la vida es —por irénico que nos parezca a algunos— una de las cosas

més preciadas que podemos llegar a ostentar.

El artista sabe que el cuerpo nunca es una forma especifica ni constante sino mas
bien todo lo contrario, una constante incertidumbre, y esa es también una caracteristica
de lo sagrado, segun lo que hemos aprendido a observar en el desarrollo de este trabajo.

A lo largo de la vida, constantes incertidumbres nos sorprenden reveldndonos cuando

124



menos esperamos aquello que también somos y que a pesar de haberlo tenido siempre
en lo inmediato no llegamos a conocerlo hasta que esas revelaciones se producen por si
solas o mediante experiencias que las propician, como es el caso de la experiencia
estética y la experiencia religiosa, asi también cuando otra cosa que no somos nosotros lo
detona de forma auténoma y contundente, ese es el momento de la manifestacién de lo
sagrado. ;Estd pues el cuerpo hermanado con lo sagrado? Si, decimos aqui, en cierta
medida y como todas las cosas, el cuerpo es escindido de aquello que conocemos como
sagrado, el cuerpo es parte de lo profano pero emula en cierta medida las formas
inesperadas, bellas y tremendas de si mismo y de las cosas del mundo, tal como lo
sagrado también llega a manifestarlo, pues como bien ha de recordarnos Merleau-Ponty,
el cuerpo no es sino aquel lugar donde la carne irradia fuera de ella misma. Esa

irradiacion se expresa espontdneamente en el cuerpo que pone a prueba sus limites.

El caracter de irrepetibilidad en los performances de Zhang Huan crea (a pesar de
que esa no sea su blsqueda explicita) un paralelismo con el pensamiento de lo sagrado,
toda vez que lo sagrado seria aquello que es siempre singular e irrepetible. En el
momento de la repeticiéon de una accién aquella se convierte también en un ejercicio
racional que tenderd siempre al mejoramiento de la accién, al gesto més civilizado o mas
afinado posible, pues adquiere un alud de teatralidad, toda vez que la accién en el teatro
es manifiestamente racional, ya que esta sujeta a texto, direccién, o a convencién actoral
y gestual que se optimizan por medio de la repeticién consciente. Bien podria decirse
que en cualquier accién humana incluido el performance hay racionalidad y repeticién
pues toda accién apelaria al bagaje inconsciente de gestos aprendidos y heredados de
una colectividad gestual tanto contemporanea como ancestral tal como hemos visto en el
primer capitulo; no obstante, por aquello que apela el performance y recurriendo ademas
a su condicién de arte, es a emanciparse de las convenciones para mostrar una diferencia
dentro de esas repeticiones conscientes e inconscientes que componen el mundo. El
artista es pues consciente de aquello que en el mundo es repetido y repetible, es a partir

de ahi que proporciona originalidad y diferencia en su obra. El cuerpo es la plataforma

125



por medio de la cual el artista configura esas diferencias al entrar en relacién con un
entorno cotidiano para luego deconstruirlo a partir de didlogos corporales y simbolicos
que ponen en jaque la realidad o realidades establecidas para esos determinados
espacios en donde se desarrolla el performance.

Lo sagrado en la obra de Zhang Huan es revelado en la deconstruccién y
destruccion de aquello en donde opera el cuerpo del artista; donde aquel pone en riesgo
su cuerpo logrando situar al espectador en atmdsferas sensibles que producen empatia y
transgreden los estados de danimo y pensamiento por medio del ejercicio estético. Que el
artista ponga en riesgo su integridad en el performance por medio de la transgresién de
su cuerpo es también invitar al espectador a que acuda al lugar o lugares de riesgo por si
mismo. Lo sagrado puede manifestarse tanto como fuerza creadora asi como fuerza
destructora, ya lo ha dicho Caillois; es en ese sentido que los performances que discurren
por la misma senda que lo hace la obra performéatica de Zhang Huan orquestarian una
sinfonfa para una y otra cara de las potencias (o bien méascaras o personajes) que
reconocemos en lo sagrado. Asi mismo, los rasgos de ritualidad contenidos en los
performances de Zhang Huan producen la sensacién de una voluntad de conexién con
potencias no humanas consideradas como sagradas.

Cabe sefalar que Zhang Huan realizé hasta el momento de 1993 a 2005 obras con
caracter performatico y desde entonces el artista no ha vuelto a realizar ningin otro
performance. Por el contrario, se ha enfocado en producir obras de caracter plastico, mas
que nada piezas escultéricas, que a mi parecer varias de esas obras crean didlogos con su
obra de caracter corporal, como en el caso de su mas reciente pieza Puppy Rhino (2018),
que parece entrar en didlogo con el arte pop en apariencia, ademas de hacer referencia a
su serie Poppy fields paintings (2013-2014), cuyos craneos implementados en las texturas
de estas pinturas hacen alusién a una tradicién budista del Tibet que recuerda la muerte y
la impermanencia. También debo decir que el grueso en la actualidad en el portafolio de
obra de Zhang Huan parece tender mas hacia tematicas menos solemnes y con menos
referencias hacia tradiciones ancestrales como las que logramos identificar en el

desarrollo de esta tesis. Lo anterior podria deberse a una tendencia del propio artista por

126



comenzar a figurar con mayor presencia en el mercado del arte. Cabe mencionar, que
recientemente en 2017 participd en una serie de comerciales de la marca Gucci, en la
que se muestra a distintos performers en videos individuales usando la marca mientras
realizan acciones que dan la impresién de tratarse de acciones performéticas. Todo artista
tiene que tener un fondo monetario para sobrevivir y para seguir produciendo obra de
modo que el performance que es irrepetible y practicamente tendria que ser por tanto
irreproductible tiene por tanto nulas posibilidades de ser vendido tan bien como se
vende un cuadro, escultura o arte objeto, a excepcién de la documentacién diversa que
puede extraerse de la acciéon performética que luego puede ser vendida a través de
fotografias, video y cualquier mercancia derivada de estos soportes pero que aln asi no
se cotiza tan bien como si lo hace un cuadro, escultura, ready made o arte objeto en el
mercado millonario del arte contemporaneo.

Lo anterior, no desmerece lo que hemos resaltado en la obra de Zhang Huan a
través de este trabajo tedrico, la obra del artista se extiende a través de un prolifico
recorrido artistico, del cual tan solo he tomado un pequefio fragmento para trabajar en
esta tesis. Considero que a pesar de que el artista esté enfocado recientemente en
producir obras para el mercado del arte, siempre ha tratado de mantenerse a si mismo
tanto como a su obra inmersos en los elementos rituales distintivos de su cultura de
origen asi como de la cultura occidental en donde ahora se mueve; es de esa forma que
puede crear didlogos con aspectos espirituales, religiosos y sagrados especificos,
después de todo, el proceso de un artista consiste de eso, de echar raices que iran
mostrando un proceso no precisamente evolutivo sino mas bien un proceso de madurez y
fortalecimiento en el ejercicio creativo que permite al artista hacerse de elementos que
podra implementar en cualquier tipo de técnica, sea cual sea la plataforma que utilice
para producir su obra. En el caso de Zhang Huan, lo que me parecié més importante de
resaltar son sus obras de caracter corporal debido a un interés personal por los enigmas
que nos abren constantemente nuestros cuerpos y los cuerpos de los otros; ese interés se
conjugd con la atracciéon que me produjeron los performances de los que hablé en esta

tesis. Asi fue que me aventuré a realizar el presente trabajo, el cual considero que podria

127



extenderse alin mas, considerando que ademas de realizar performance, Zhang Huan ha
producido dibujo, pintura, escultura, fotografia, grabado e instalacién; no obstante, tal
ejercicio supondria un trabajo distinto y decidi adscribirme Unicamente a su obra de
caracter meramente corporal por lo anterior manifestado, siendo de esa forma, he

decidido cerrar en este punto las disertaciones concernientes a este trabajo.

128



Bibliografia

AGAMBEN, Giorgio, Desnudez, Adriana Hidalgo, Buenos Aires, 2011

ARTAUD, Antonin, El teatro de la crueldad. Primer manifiesto, Disponible en:
www.kioskoteatral.com/el-teatro-de-la-crueldad-primer-manifiesto/ (consultada 22-08-
2018)

ATZORI, Paolo y WOOLFORD, Kirk, pagina web del artista Stelarc,
https://web.stanford.edu/dept/HPS/stelarc/a29-extended_body.html (consultada el
23-05-2019)

BARBA, Eugenio, La canoa de papel, Buenos Aires, Catélogos, 1994

BREITEN, Brad, The Butoh body performed, Aesthetic and ambodiment in butoh
dance (Tesis de maestria, Universidad de Colorado, 2011)

CAILLOIS, Roger, El hombre y lo sagrado, FCE, México, 2013

CAMPBELL, Joseph, El hérore de las mil caras, FCE, México, 1972

DUQUE, Félix, El cyborg si tiene quien le escriba, en La escritura del cuerpo, el
cuerpo de la escritura, Zacatecas, UAZ, 2010

DZIEWIOR Yilmaz, GOLDBERG Roselee, STORR Robert, Zhang Huan, Phaidon, Hong
Kong, 2011

ELIADE, Mircea, Lo sagrado y lo profano, Guadarrama/Punto omega, Barcelona, 1981
FEATHERSTONE, Mike, Body modification, SAGE, London, 2000

FERAL, Josette, ;Dijo usted “training”? en MULLER, Carol, El training del actor,
México, UNAM-INBA, 2007

FOUCAULT, Michel, Historia de la locura en la época clasica, FCE, México, 2013
FRISANCHO VELARDE, Oscar, Concepcién mégico-religiosa de la Medicina en la
América Prehispanica, Acta méd. peruana (online) Vol.29, n2, 2012, Disponible en:
http://www.scielo.org.pe/scielo.php?script=sci_arttext&pid=51728-
59172012000200013&Ing=es&nrm=iso>. ISSN1728-5917 (Consultado 21-11-2019)

129



GUASCH, Anna Maria, Los lugares de la memoria: el arte de archivar y recordar,
Revista Materia 5, Barcelona, 2005

HAN, Byung-Chul, La salvacién de lo bello, Herder, Barcelona, 2018

HAN, Byung-Chul, La sociedad de la transparencia, Herder, Barcelona, 2013

HAYA, Vicente, Haiku-do: seleccién de obras, Kairés, Barcelona, 2007

HEISIG, James, Filésofos de la nada, Herder, Barcelona, 2013

KIERKEGAARD, Séren, Diario de un seductor, Alianza, Madrid, 2014

LECOQ, Jacques, El cuerpo poético, Alba, Barcelona 2004

LIPOVETSKY, Gilles, La era del vacio, Anagrama, Barcelona, 2010

MAILLARD, Chantal, India, obra reunida, Pre-textos, Valencia, 2014

MCVICKAR, Carolyn, In the light of the moon, Da Capo Press, Boston, 2003
MERLEAU-PONTY, Maurice, El ojo y el espiritu, Paidos, Barcelona, 1986

NASON, Publio Ovidio, Metamorfosis, Gredos, Madrid, 2008

OIDA, Yoshi, La estrategia del ninja, en MULLER, Carol, El training del actor, UNAM-
INBA, México, 2007

ONFRAY, Michel, La construccién de uno mismo, Perfil Libros, Buenos Aires, 2000
ROSSET, Clément, Lo real, tratado de la idiotez, Pre-Textos, Valencia, 2004
SCHIMMEL, Paul, Campos de accién: entre el performance y el objeto, 1949 — 1979,
México, Alias, 2012

SPINOZA, Baruch, Etica, Parte Ill, Proposicién II, Escolio, Gredos, Madrid, 2014
TADA, Michitaro, Gestualidad japonesa, Buenos Aires, Adriana Hidalgo, 2013

TADA, Michitaro, Karada: el cuerpo en la cultura japonesa, Adriana Hidalgo, Buenos
Aires, 2010

VIRAMONTES, Sonia, El gesto y la mueca: oraculo y enigma, en La escritura del
cuerpo, el cuerpo de la escritura, Zacatecas, UADS, MFHI, UAZ, 2010

ZAMBRANO, Maria, El hombre y lo divino, FCE, México, 2012

ZHIJIAN, Qian, Performing bodies: performance art in China, Art Journal, no. 2, 1999

130



