
                            
 

 
Universidad Autónoma de Zacatecas 

“Francisco García Salinas” 
 

Unidad Académica de Docencia Superior 
 

Maestría en Investigaciones Humanísticas y Educativas 
con orientación en Filosofía e Historia de las Ideas 

 
Sacralidad y poética en la obra performática de Zhang Huan 

 
Tesis  

 
Que para obtener el grado de: 

 Maestro en Investigaciones Humanísticas y Educativas 
 

Presenta: 
Pais Villagrana Dueñas 

 
Directora de tesis: 

 M. en F. Sonia Viramontes Cabrera 
 
 
 
 

Zacatecas, Zac., Diciembre de 2019 



	

Agradecimientos 
 

A la Universidad Autónoma de Zacatecas, mi alma mater, que me ha brindado la posibilidad de 

desarrollarme académicamente en dos campos de estudio distintos tanto a nivel profesional en la 

Licenciatura en Artes así como a nivel de posgrado con la conclusión de esta maestría, la cual he 

cursado bajo el enfoque de Filosofía e Historia de las Ideas. 

Al programa de la MIHE, del que fui parte durante dos años y del cual ahora soy un egresado más 

de la cuarta generación. 

Al CONACYT que me brindó confianza bajo un apoyo económico durante tres de los cuatro 

semestres de la maestría de la que ahora egreso, así como la posibilidad de realizar una estancia 

internacional en una de las más importantes universidades de España y Europa. 

A la Universidad Nacional Autónoma de México, institución en donde realicé la estancia nacional 

requerida para la conclusión de mis deberes como alumno de la MIHE. 

A la Universidad Autónoma de Madrid, que me abrió sus puertas para realizar una estancia 

internacional inolvidable, que además de conocimientos teóricos me brindó la posibilidad de tener 

una experiencia académico-cultural fantástica en latitudes distintas a las que había estado 

acostumbrado en México. 

A mi asesora Sonia Viramontes Cabrera con quien inauguré una nueva etapa de relación académica 

que resultó bastante enriquecedora, una mentora de quien he aprendido bastante acerca del arte y la 

historia del pensamiento y a quien nunca he dudado en acudir para solicitar su incondicional apoyo 

que incluso se extiende a un nivel vital.  

A la que fue mi constante lectora durante los coloquios realizados en estos dos años de maestría, la 

Dra. María José Sánchez Usón, una figura imprescindible para el desarrollo de esta tesis. Una voz 

de la cual también he aprendido bastante y de quien he heredado un gusto peculiar por los territorios 

de la sociohistoria. 

Al Dr. Tomás Pollán, quien además de asesorarme en Madrid se ha convertido a lo largo de los 

últimos siete años en una figura impostergable en el desarrollo de mi pensamiento; a él le debo las 

más profundas inmersiones que he realizado en el basto océano de la filosofía. 

A Cerise, mi compañera de viajes y de muchos de los mejores años de mi vida, el constante eje del 

cual me he sujetado cuando la vorágine de la inmanencia me ha revolcado en sus idas y vueltas. 

A mis padres Eva y Milton; a mis hermanos y sobrinos, todos ellos personas de quienes de una u 

otra forma también he aprendido a seguir adelante cuando más difícil es asirse de aquellas cosas que 

cada uno de nosotros hemos decidido emprender. 



	

	 7	

ÍNDICE 
 
	
	
	
	
ÍNDICE	................................................................................................................................................................................	7	

Resumen	y	Abstract	..................................................................................................................................	8	
Introducción	................................................................................................................................................	9	
I	.....................................................................................................................................................................	17	
POÉTICAS	DEL	CUERPO	.........................................................................................................................	17	
Del	cuerpo	en	el	teatro	o	la	danza	de	lo	trágico	.............................................................................................	18	
El	cuerpo	que	destruye	al	plano,	o	de	un	origen	meta-plástico	del	performance	...........................	31	
El	desnudo	/	la	interioridad:	entre	la	piel	y	lo	espiritual	...........................................................................	40	
Del	cuerpo	desnudo	sobre	el	campo:	el	camino	a	la	poética	.....................................................................	46	

II	....................................................................................................................................................................	50	
EL	CUERPO	COMO	HABITÁCULO	DE	LO	SAGRADO	Y	COMO	VEHÍCULO	DE	SACRALIDADES
	.......................................................................................................................................................................	50	
Habitáculo	y	vehículo:	dos	formas	atemporales	del	cuerpo	.....................................................................	51	
Subjetividad	y	memoria:	El	lienzo	dérmico	como	superficie	sagrada	..................................................	55	
Carne	vs	Cyborg:	de	la	asunción	del	cuerpo	y	del	cuerpo	profanado	....................................................	65	
De	la	fuerza	de	gravedad:	caída	y	elevación	de	los	cuerpos	.....................................................................	71	

III	..................................................................................................................................................................	78	
DE	LO	SAGRADO	EN	LA	OBRA	CORPORAL	DE	ZHANG	HUAN	....................................................	78	
El	primer	performance	..............................................................................................................................................	79	
To	add	one	meter	to	an	anonymous	mountain	(1995)	...............................................................................	81	
Nine	holes	(1995)	.........................................................................................................................................................	86	
Tres	performances,	un	Tian	Zang	.........................................................................................................................	90	
Subir	el	nivel	del	agua	en	un	estanque	de	peces,	o	de	un	retorno	al	origen	.......................................	98	
1/2	o	de	un	reconocimiento	animal	..................................................................................................................	106	

Conclusiones	..........................................................................................................................................	121	
Bibliografía	............................................................................................................................................	129	
	



	 8	

Resumen y Abstract 
	
La presente tesis es un trabajo teórico que plantea que los performances del artista chino 

Zhang Huan inauguran diálogos con ritualidades específicas tanto de la cultura china así 

como ritualidades inéditas producidas en el desarrollo de sus piezas de arte acción, las 

cuales ostentan una relación directa con lo que pensadores como Mircea Eliade, Roger 

Caillois, María Zambrano, entre otros, han identificado como sagrado. El recorrido teórico 

que se desarrolla en este trabajo permite acceder a comparativas entre el trabajo de 

Zhang Huan con el de otros artistas como Stelarc y On Kawara a partir del análisis de la 

estética y discurso del cyborg, así como con el arte archivo, respectivamente. Lo que se 

presenta aquí no es una tesis acerca de teorías del performance, sino más bien una serie 

de apreciaciones teórico-estéticas acerca de la obra corporal del artista chino; no 

obstante, también se hace un recorrido por obras de carácter plástico y teorías teatrales 

sobre el cuerpo, más específicamente, los casos de los artistas Gutai en oriente en 

conjunto con las prácticas protoperformáticas de artistas de occidente como Yves Klein y 

John Cage, entre otros, así como las teorías de Jerzy Grotowsky y Eugenio Barba en 

relación al teatro del cuerpo, que sirven también para realizar una indagación acerca de la 

practica del performance, con el fin de identificar dónde es que se sitúa la obra 

performática de Zhang Huan en relación con la génesis de la práctica de las artes del 

cuerpo. 

 

Zhang Huan, performance, sagrado, sacralidad. 

  



	 9	

Introducción 
 

De lo sagrado y la sacralidad, su transparencia y su dilatado contrato 

 

Los sitios y momentos por los que discurre lo sagrado no son pocos sino más bien 

extensos, aquellas manifestaciones de eso que es entendido como sagrado pueden ser 

consideradas como transparentes, pues terminan por ser insondables e imperceptibles 

apenas y el hombre ha identificado su manifestación. Hierofanía, le nombró Mircea Eliade 

a ese momento en donde algo salta al mundo profano mostrando exceso o revelando 

una gran falta, provocando con eso un sobrecogimiento en el hombre. Bien podemos 

decir pues que algunos hemos decidido llamar sagrado a esas experiencias que nos 

exceden, lo inefable, bien pudieran nombrarle otros; no obstante, he decidido seguir a 

Eliade, Caillois, Zambrano, entre otros pensadores que nutren éste tipo de pensamiento 

así como a esos otros que a mi parecer lo complementan o ayudan a contrastarlo, pues 

he encontrado en sus lenguajes la posibilidad de fundar un eje teórico para esta tesis que 

ayudará a describir los aspectos de sacralidad y poética que detecto en los performances 

de Zhang Huan. Hemos de decir también que si no se asume cierta actitud contemplativa 

que el pensamiento de lo sagrado exige para poder percibir aquellos fenómenos 

identificados con las hierofanías, es imposible ver o detectar las distintas situaciones que 

pueden llevar en todo momento a la experiencia de la contemplación de aquello 

concebido como sagrado. Por eso es que se habla aquí de un contrato, pero no uno 

rígido, sino un contrato que se dilata  y se moldea de forma inédita y única en cada 

manifestación hierofánica. “El occidental moderno experimenta cierto malestar ante 

ciertas formas de manifestación de lo sagrado: le cuesta trabajo aceptar que, para 

determinados seres humanos, lo sagrado pueda manifestarse en las piedras o en los 

árboles. (…) La piedra sagrada, el árbol sagrado no son adorados en cuanto tales; lo son 

precisamente por el hecho de ser hierofanías, por el hecho de “mostrar” algo que ya no 



	 10	

es ni piedra ni árbol, sino lo sagrado (…)”1 dice Mircea Eliade, mostrando cómo es que el 

pensamiento sobre lo considerado como sagrado ha sufrido un detrimento a partir del 

giro técnico del pensamiento moderno que no es exclusivamente occidental. Faltaría por 

supuesto añadir que en la actualidad incluso en oriente dicha indisposición o desdén ante 

las experiencias hierofánicas muestran los alcances que la modernidad de la mano con el 

pensamiento tecno-lógico han tenido sobre todo en los últimos dos siglos.  

Aún así, hasta el individuo más escéptico ha experimentado situaciones o 

fenómenos que exceden su entendimiento y comprensión del mundo. Más aún, ya bien 

entrados los siglos plenamente tecno científicos, tanto el pasado siglo XX así como la 

presente centuria aún prematura, a la que la ciencia ha heredado un sentido del olfato y 

del escepticismo agudísimos, que además se refuerzan con las actuales y cada vez más 

incisivas herramientas tecnológicas, nuestra actitud ante fenómenos que en primera 

instancia se nos presentan inexplicables y sobrecogedores, muchas veces terminan por 

ser referenciados hacia cierta explicación o atribución científica, aunque lo cierto es que 

en numerosas ocasiones dichos campos de estudio tampoco terminan por develar el 

origen o naturaleza a la que dichas manifestaciones irracionales pertenecen o mejor 

dicho, de la que son escindidas; y si les es posible hacerlo, terminan por agotarse cuando 

se trata de develar el más lejano rincón de los orígenes de aquello de lo que quiere 

conocerse su naturaleza. Lo sagrado es transparente e insondable según nuestra 

percepción, pero ostenta una fuerza que termina por revelarse en numerosos fenómenos 

visibles, audibles, e incluso mentales, por eso hemos de decir que dicha manifestación de 

potencia es increíble: fuerza creadora, decompositora, fuerza destructora y potenciadora, 

e incluso fuerza de quietud y silencio que ha llevado al hombre a percibir y hablar sobre 

el ser y la nada, que además, ésta la última, acercándonos al pensamiento oriental tendría 

una evidente referencia con aquello que aquí entendemos por sagrado, pues como 

hemos dicho, es también aquello que permanece siempre insondable. 

  

																																																								
1	ELIADE,	Mircea,	Lo	sagrado	y	lo	profano,	Guadarrama/Punto	omega,	Barcelona,	1981,	p.	10	



	 11	

La sacralidad, por otro lado, según la visión aquí expuesta, precisamente se refiere 

a ese trato o convenio que un religioso, artista, escritor o cualquier hombre tiene con lo 

sagrado, un contrato que tiene por consigna realizar o a caso mejor dicho, ritualizar las 

prácticas y la conservación tanto de mitos como de ritos que reivindican el largo relato de 

lo sagrado; dicho contrato de sacralidad también puede ser transparente o incluso formal 

para el caso de la práctica de sacralidades, esto es, cuando se manifiesta dicho convenio 

en un quehacer específico, es decir, la creación totémica o la escritura de las palabras 

sagradas, reproducción ritual de danzas y ritos específicos en diversas culturas; dichas 

concepciones, a lo largo de la vida de alguien que dedica sus actos, estudios y creencias 

a lo concebido como sagrado sufre cambios importantes pero no fundamentales, pues no 

hay una sola experiencia de lo sagrado como veremos posteriormente, sino experiencias 

diversas que permiten contemplar los territorios –si es que así pudiésemos llamarles– en 

los que se manifiesta lo sagrado. Dice Eliade: “(…) para aquellos que tienen una 

experiencia religiosa, la Naturaleza en su totalidad es susceptible de revelarse como 

sacralidad cósmica. El cosmos en su totalidad puede convertirse en una hierofanía.”2 La 

sacralidad pues, está directamente relacionada con lo que Eliade entiende por hierofanía, 

de tal modo que la sacralidad en el arte se manifiesta como aquello que en la obra vuelve 

posible que lo sagrado sea revelado dentro del mundo profano; de ese modo, la obra de 

arte se convierte en una ventana hacia aquellas potencias inéditas: ya sea un texto, una 

configuración pictórica o escultórica, danzas y representaciones, performances que 

mediante la ocupación y tránsito en un sitio fundan ahí otros espacios en potencia para 

que moren ahí las irregularidades y regularidades de una fuerza que nunca es constante 

pero siempre es contundente, y que cuando se manifiesta sobrecoge al que la 

experimenta; en donde incluso un silencio o un pensamiento posibilitan la estancia y 

tránsito de aquellas fuerzas misteriosas que Mircea Eliade, Roger Caillois, Walter Otto, 

María Zambrano, entre otros, han denominado muy acertadamente como sagrado.  

 

																																																								
2	Ibidem,	p.	11	



	 12	

El más riguroso de los críticos de lo sagrado puede bien mostrar 

esquemáticamente los límites de estas potencias alegando además que si lo sagrado 

puede manifestarse en todo momento y en todo espacio entonces no tendría porque 

necesitar de contratos o rituales para manifestarse como hemos dicho anteriormente. Y 

en efecto, desde la mirada de la crítica, lo sagrado y las hierofanías tienen límites y por 

tanto terminan por agotarse en una comprensión rigurosamente lógica. No obstante, una 

crítica un poco más inteligente daría cuenta de que lo sagrado a diferencia de una 

metafísica se manifiesta o solo puede ser percibido mediante fenómenos que no apelan a 

una fenomenología, sino más bien a una literatura anecdotaria y a una estética, aunque la 

comprensión de tales campos termine por saltar al entendimiento y comprensión lógica y 

científica; en ese sentido estaríamos hablando más de una especie de sabiduría de los 

fenómenos más que de una metafísica, de donde se deriva también la importancia de la 

narración y la anécdota de aquellos fenómenos que son relacionados y atribuidos a lo 

sagrado. Por eso mismo es que hablamos aquí de un contrato dilatado y mutable, un 

contrato que no es sistemático, ético o moral, sino más bien estético y vital, un contrato 

con la inmanencia desprovista de toda visión y rigor científico, que apela únicamente a la 

técnica que existe en la escritura, el arte y en aquellas expresiones que puedan también 

estar contenidas en los procesos rituales del hecho religioso. 

 

Contenido 
 

El primer capítulo llamado Poéticas del cuerpo se compone por cuatro subtemas 

titulados 1. Del cuerpo en el teatro o la danza de lo trágico, 2. El cuerpo que destruye al 

plano o de un origen meta-plástico del performance, 3. El desnudo, la interioridad: entre 

la piel y lo espiritual y 4. Del cuerpo desnudo sobre el campo: el camino a la poética. En 

este primer capítulo se hacen disertaciones acerca de las formas en las que el cuerpo se 

ha concebido tanto en el teatro como el performance, me he remitido a estas dos formas 

artísticas debido a que lo que me interesa indagar en la obra de Zhang Huan es su obra 

de carácter performático y siendo que el teatro comparte cosas en común o a veces 



	 13	

parecieran ambas formas, tanto la del performance y la del teatro discurrir por sendas 

parecidas o idénticas en el caso del posdrama, me ha parecido necesario hacer 

disertaciones para encontrar puntos en común, puntos de articulación y además puntos 

de diferencia que tal vez sean los que terminan por importar más en estas disertaciones. 

En este primer capítulo también hablo acerca de cómo Zhang Huan dispone su cuerpo 

para llevar a cabo sus performances y cómo es que las creaciones de sus piezas expresan 

poética en dos sentidos: el primero, nos remitimos al sentido que se retoma de su 

etimología poiesis que es específicamente el mero ejercicio de creación; por otro lado, 

también se indaga en las formas a las que un cuerpo puede apelar para desarrollar y 

expresar gestos determinados que dotan de carácter a la obra performática y teatral y 

cómo es que al entrar en contacto con espacios específicos y elementos externos al 

cuerpo, éste puede configurar una pieza artística poética. 

 

 En el subtema El cuerpo en el teatro o la danza de lo trágico hablo acerca del 

cuerpo en el teatro, de sus gestos, de sus técnicas y de las posibilidades extensas que 

han derivado tanto del desarrollo teatral así como del desarrollo de las técnicas de 

performance, haciendo un recorrido por las formas de gestualidad, imitación y 

transmisión de la enseñanza teatral en oriente así como de la búsqueda de originalidad 

de las formas en occidente, de las cuales precisamente tanto el posdrama pero aún más 

el performance busca emanciparse. 

 En el subtema El cuerpo que destruye el plano o de un origen meta-plástico del 

performance trato el tema acerca de los orígenes del performance que Paul Schimmel 

detecta tanto en los artistas japoneses pertenecientes al grupo Gutai en Japón, así como 

las figuras de Yves Klein, Jackson Pollock, John Cage y Lucio Fontana, las cuáles según el 

teórico son fundamentales para la indagación en las formas del cuerpo no teatrales y el 

comienzo de la práctica del performance en oriente y occidente, prácticas pictóricas que 

distan de las prácticas teatrales y que permitirán a los artistas comenzar a indagar en 

aquellas formas que posibilitarán el paso del las artes meramente visuales al uso pleno 

del cuerpo en las prácticas artísticas. 



	 14	

 En el subtema que lleva por nombre El desnudo, la interioridad: entre la piel y lo 

espiritual hablo acerca de las distancias que se marcan entre un cuerpo desnudo y un 

cuerpo en vestimentas. Además describo cómo es que el cuerpo en vestimentas que 

además no está dispuesto al ejercicio artístico es un cuerpo subordinado a las 

experiencias de la vida cotidiana, que opera bajo parámetros específicos de una sociedad 

con dinámicas de trabajo, consumo, repetición de formas y adscripción a políticas y 

dinámicas sociales específicas en las cuales además también puede encontrar 

vulnerabilidad, a diferencia del cuerpo desnudo que el artista trabaja en el performance, 

que a través del ejercicio artístico puede exponer su piel y su carne para reconocer, 

mostrar y superar los límites que su cuerpo muestra, que siempre será un cuerpo que 

opera distinto al cuerpo del cotidiano, pues puede siempre el artista arriesgar su cuerpo, 

pero no compromete su vida en el performance, pues si un límite tiene sería ese, el 

procurar ante todo la vida al mismo tiempo que procura también la acción temeraria del 

riesgo de la carne, se dirá tanto en este subtema así como en varias partes de la tesis 

cómo es que dicha conjugación de factores se logra a través de una preparación, 

meditación y ejercicio estéticos. 

 En el subtema titulado Del cuerpo desnudo sobre el campo: el camino a la 

poética hablo de cómo es que Zhang Huan encontró en sus experiencias de infancia una 

relación importante con su cuerpo y sus percepciones sobre la desnudez propia, en las 

que la relación con la tierra y los diversos elementos naturales con los que entró en 

contacto en una edad temprana forman una parte fundamental para que el artista explore 

en varios de sus primeros performances con su cuerpo en relación a espacios geográficos 

que recuerdan esos primeros años de experiencias sensibles.  

 

El segundo capítulo titulado El cuerpo como habitáculo y como vehículo de lo sagrado 

está constituido por cuatro subtemas titulados 1. Habitáculo y vehículo: dos formas 

atemporales del cuerpo, 2. Subjetividad y memoria: el lienzo dérmico como superficie 

sagrada, 3. Carne vs Cyborg: de la asunción del cuerpo y del cuerpo profanado y 4. De la 

fuerza de gravedad, caída y elevación de los cuerpos. En el primer subtema Habitáculo y 



	 15	

vehículo: dos formas atemporales del cuerpo hablo acerca de cómo es que el cuerpo fue 

es concebido como un lugar para que lo divino o lo sagrado se manifieste, trato el tema 

de la mal formación o deformación en distintas culturas que conciben tales condiciones 

como una expresión directa de que en el cuerpo con dichas características es habitado o 

ha sido consagrado por una deidad. También hablo acerca de la concepción medieval 

entorno a las personas infectadas con la lepra, a quienes se les consideró como personas 

a través de las cuales Dios manifestaba su voluntad expiatoria, a partir de la lectura de 

Foucault y su Historia de la locura en la época clásica. 

 En el subtema titulado Subjetividad y memoria: el lienzo dérmico como superficie 

sagrada desarrollo una comparativa entre la obra Family tree de Zhang Huan y varias de 

las obras del artista On Kawara para exponer cómo es que en la obra de Zhang hay una 

voluntad de des-sujeción o de emancipación de la subjetividad en favorecimiento de un 

encuentro con lo otro, constituido tanto por la gran diversidad de singularidades así 

como por aquello que precede al sujeto y que trasciende su personalidad, en completo 

contraste con el tipo de obra que desarrolla On Kawara en donde se manifiesta una 

evidente voluntad de afirmación del Yo entre todos los demás seres que rodean a ese yo, 

es decir, otros individuos así como las demás cosas del mundo circundante. 

 En el subtema que lleva por nombre Carne vs Cyborg: de la asunción del cuerpo y 

del cuerpo profanado hago una comparativa entre la búsqueda corporal en los 

performances de Zhang Huan y la que el artista Stelarc ha planteado en sus piezas 

performáticas a partir de una estética y discurso del cyborg. La tesis en concreto en éste 

apartado es que Zhang Huan asume y reivindica los límites de su cuerpo así como su 

condición de posibilidades arriesgando su corporeidad y llegando incluso a superar los 

límites de resistencia, sin añadiduras y sin ánimos de mejora como sí sucede en la 

búsqueda estética de artistas como Stelarc, que someten su cuerpo a supuestas mejorías 

a través de implantes, prótesis e incluso digitalización de partes de su cuerpo, 

manifestando así un desdén por el cuerpo y los límites inherentes a él, apelando por una 

expansión de sus capacidades por medio de elementos tecnológicos. 



	 16	

 En el último subtema del capítulo II titulado De la fuerza de gravedad: caída y 

elevación de los cuerpos, continúo con la crítica a la obra de Stelarc en relación a la obra 

de Zhang Huan y hablo de cómo es que en el performance 65kg de Zhang se entra en 

diálogo con la fuerza de gravedad, que bien podeos identificar como una fuerza no 

humana y que está por encima del hombre y la cual Zhang incluye en su performance, lo 

cual no sucede en las obras de suspensión de Stelarc, que por el contrario buscan anular 

la gravedad por medio de la suspensión del cuerpo del artista cyborg. 

 

 El tercer y último capítulo titulado De lo sagrado en la obra corporal de Zhang 

Huan está compuesto por seis temas titulados 1. El primer performance, 2. To add one 

meter to an anonymous mountain (1995), 3. Nine holes (1995), 4. Tres performances, un 

Tian Zang, 5. Subir el nivel del agua en un estanque de peces, o de un retorno al origen y 

6. 1/2 o de un reconocimiento animal. En cada tema de éste último capítulo realizo una 

apreciación acerca de siete performances de Zhang Huan en donde encuentro relación 

directa con el pensamiento de lo sagrado. Si bien en varios momentos de los anteriores 

capítulos hablo acerca de la obra performática de Zhang Huan, tanto para hacer 

comparativas con las obras de otros artistas así como para ilustrar ciertos conceptos que 

trabajo en distintos temas, este último capítulo es en donde está contenido en mayor 

parte el análisis acerca de la obra de performance en relación con lo que hemos dicho 

anteriormente que consideramos como sacralidad y sagrado, así como también hablo de 

cómo es que se configura el hecho poético en la obra corporal de nuestro artista. 

Nota sobre las imágenes: Las fotografías de los performances de Zhang Huan y 

Stelarc fueron tomadas de las páginas oficiales de cada artista: www.zhanghuan.com para 

el caso de Zhang Huan y www.stelarc.org/projects.php en el caso de Stelarc. 



	 17	

 

 

 

 

 

 

 

 

 

I 

POÉTICAS DEL CUERPO 



	 18	

Del cuerpo en el teatro o la danza de lo trágico 

 

Los japoneses son buenos conservando e imitando. Cuando Japón abrió sus puertas al 

mundo en 1896, lo primero que hizo fue enviar un grupo de estudiantes hacia los países 

de Europa y Estados Unidos para que aprendieran todo sobre las más diversas disciplinas 

del desarrollo económico, de pensamiento, del ámbito bélico, entre muchas otras en las 

que Japón se encontraba en desventaja respecto del mundo que ya para entonces 

apuntaba a ser globalizado. Todo este conocimiento fue aprendido y llevado a Japón 

siempre bajo una consigna: aprender y superar3; esto nos habla de que los japoneses 

siempre han tenido muy presente la importancia de la imitación, Michitaro Tada4 señala 

que éste modo de la imitación en la cultura japonesa está muy presente a su vez en la 

cultura china, de donde tal vez los japoneses hayan heredado o precisamente aprendido 

la acción de imitar. La virtud en la imitación según Michitaro estaría pues en que dentro 

de la práctica de ésta se produce la originalidad. En la cultura japonesa se sabe bien que 

se crece imitando. La imitación, en aquella cultura es una actitud que incluso se considera 

de buen gusto. En nuestra cultura, en cambio, la imitación es algo que hace mucho se 

percibe de un modo negativo y la evitamos cada vez que podemos, buscando siempre 

los modos más diversos de la originalidad por medio de la personalización excesiva. Si 

pensamos en las culturas más antiguas, la imitación debió ser considerada muy 

importante y parte fundamental del desarrollo y aprendizaje entre los hombres y mujeres 

más experimentados quienes transmitían a los niños y jóvenes dichos conocimientos que 

mantenían funcionando a dichas sociedades; en cambio, en el moderno occidente hemos 

apostado por mantenernos lejos de todo aquello que tenga un atisbo evidente de 

imitación, afirmando que una cosa es mejor cuando aquello constata por sí mismo o bajo 

una legitimación externa que es original. Sea un texto, una idea, una obra de arte e 

incluso hasta una opinión queda bajo el escarnio de dicha exigencia.  

																																																								
3	Respecto	de	este	acontecimiento	que	marca	el	inicio	de	la	historia	del	Japón	moderno	habla	James	Heisig		en:	HEISIG,	
James,	Filósofos	de	la	nada,	Herder,	Barcelona,	2013,	p.	25	
4	Michitaro	 Tada	 (1924-2007),	 escritor	 y	 crítico	 literario	 japonés	nacido	 en	Kioto,	 conocido	por	 sus	 obras	Gestualidad	
japonesa,	Karada:	el	cuerpo	en	la	cultura	japonesa,	entre	otras.	



	 19	

Más aún en el proyecto de la modernidad queda de manifiesto que lo original y 

no la imitación es lo que debe prevalecer en el resultado de un proceso artístico, social, 

político, pedagógico, etc. A diferencia de este modo de pensar, de este modo de querer 

ser siempre originales y mantenernos a salvo de la imitación, y por supuesto, con ciertas 

reservas, Michitaro Tada da cuenta de que en la cultura japonesa la acción o actitud 

imitativa es bien vista y hasta fundamental en la creación de las relaciones en las que la 

sociedad japonesa está basada.  

La idea del cambio y del progreso son parte del mismo discurso de lo siempre 

nuevo, en el que prevalece la creencia de que lo que supera a la tradición y la costumbre 

siempre será algo mejor que lo que ya había o de lo que ya hay. Romper con la tradición 

en el caso de los artistas de la llamada ruptura era el leitmotiv para este tipo de arte; por 

otro lado, la aparición del paradigma de las tendencias del consumo de lo nuevo desde 

finales del siglo XIX hasta nuestra era se ha conservado y se mantiene aún con mucha 

fuerza. No debe haber referente con el pasado ni tampoco con lo inmediato, de eso se 

trata, esa es la consigna de lo nuevo. Se trata de generar una personalidad en donde no 

haya lugar para la imitación. Así procede el individuo de nuestras sociedades, fuera ya de 

esa consciencia imitativa en su quehacer. Al respecto Gilles Lipovetsky escribe en La era 

del vacío sobre los procesos de personalización de los sujetos en la posmodernidad, 

sujetos que buscan personalizarse cada vez más al grado de construir una imagen única y 

distinta respecto de los otros individuos. 

Esta actitud de mantener distancia ante la imitación, debemos decir, tiene un 

buen grado de hipocresía, toda vez que si uno se fija bien, aquello que ha sido declarado 

como nuevo o como original siempre tiene un referente, lo último dicho es un típico caso 

de crítica al proyecto de la modernidad y al sujeto moderno. Incluso en la moda, para 

muchos queda muy claro ese movimiento de vaivén de recursos formales y de tendencias 

de diseño toda vez que ya se ha hecho de uso popular la frase “la moda va y viene”. No 

obstante si bien podemos notar esta hipocresía en la actitud de ostentar que todo lo que 

consumimos, todo lo que creamos y todo aquello de lo que nos volvemos espectadores 

esté determinado por la no imitación, es precisamente esa búsqueda, ese capricho, el 



	 20	

que termina por conducirnos hacia la inconsciencia de que todo el tiempo somos 

imitadores, tanto de gestos, de ideas, de estilos de consumo y de casi todos los ámbitos 

de la vida, en los que tal vez únicamente el sueño y la imaginación podrían ser aquellos 

lugares exclusivos en los que seamos propiamente originales. Lo cierto es que imitamos 

todo el tiempo, y más aún, copiamos y hacemos nuestras formas de las cuales ni siquiera 

alcanzamos a percibir su origen. Imitamos representaciones del mundo. Los modos en los 

que nos dirigimos a las demás personas, la forma en la que nos movemos y nos 

mostramos a través de la organización humana y en las esferas sociales en las que hemos 

transitado, son formas que imitamos inconscientemente, representaciones de un orden 

que se repite día con día y de individuo en individuo, que incluso cuando nos 

encontramos solos durante aquellos momentos en los que nadie más nos está viendo, si 

bien podemos descansar de sostener estos gestos preprogramados, quitarnos la máscara 

y “ser nosotros mismos”, siempre queda en nuestros cuerpos y nuestra mente un dejo de 

preocupación por guardar la postura y mantener bien colocada y recta la máscara con la 

cual nos movemos a través de este mundo y con la cual somos reconocidos por los 

demás. Solo durante el sueño, la máscara se cae por completo, teniendo que 

colocárnosla todos los días al despertar. “El gesto es un movimiento del cuerpo que 

refleja un estado de ánimo con la intención de hacer o de expresar algo”5 nos dice Sonia 

Viramontes, pues la forma en la que se vuelven claras estas cosas de las que se habla 

aquí, tanto la representación del mundo así como sus constantes imitaciones y máscaras, 

es ni más ni menos que el cuerpo en movimiento. El cuerpo es el medio en el cual las 

más diversas representaciones que el hombre ha construido se reproducen, en donde 

éstas se repiten, se proyectan, se crean variaciones y también terminan a veces por 

caerse. Si el cuerpo se cae, también su sociedad, si se erige, su entorno también se 

inflama.  

 

																																																								
5	VIRAMONTES,	 Sonia,	 El	 gesto	 y	 la	 mueca:	 oráculo	 y	 enigma,	 en	 La	 escritura	 del	 cuerpo,	 el	 cuerpo	 de	 la	 escritura,	
Universidad	Autónoma	de	Zacatecas,	Zacatecas,	2010,	p.	189	



	 21	

Nos movemos y nos detenemos en el mundo siempre respecto a un patrón de 

orden o desorden determinado, esto es, los sistemas de vida que hemos heredado a 

través de generaciones y que asimilamos incluso antes de tener noción de nosotros 

mismos con respecto de los otros. Pareciera incluso que heredamos las inercias del 

movimiento de nuestros antepasados en nuestros propios cuerpos así como lo hacen los 

males y bienes congénitos; no obstante, lo que sucede es que aprendemos a movernos 

respecto de las dinámicas con las que se mueve el mundo, sin darnos cuenta siquiera de 

que eso acontece. Respecto de esto, nos dice Michitaro Tada: 

 

La fisonomía de una persona –las facciones del rostro o 

la complexión física– son por lo general heredadas. Sus 

movimientos y gestos característicos son resultado de 

las influencias ambientales de la vida hogareña en los 

primeros años de vida. Los comportamientos 

espontáneos de papá o los modales de mamá, 

penetran en nuestros corazones y nuestras mentes, aun 

antes de que seamos conscientes. Los elementos del 

entorno forjan nuestras características personales, y 

dan forma a los movimientos y gestos que las 

expresarán. Todo ese proceso es prácticamente 

inconsciente.6 

 

Lo que tenemos en el arte y muy específicamente en el teatro y el performance es que se 

da un paso a un costado y se constata ese hecho del que nos habla Tada para pasar 

luego a la transformación del cuerpo y sus movimientos de forma reflexiva y consciente, 

esto es, mediante técnicas y procesos de preparación actoral. Lo que sabe el actor así 

como el performer es que un cuerpo más allá de ser materia de huesos y carne es 

también movimiento. Ya decía Maurice Merleau-Ponty “toda carne, aún la del mundo, 

																																																								
6	TADA,	Michitaro,	Gestualidad	japonesa,	Adriana	Hidalgo,	Buenos	Aires,	2013,	p.	25	



	 22	

irradia fuera de ella misma” 7 . Esta idea viene bien al pensar en el cuerpo que participa 

del teatro así como también en el arte acción o performance. Merleau-Ponty plantea que 

el cuerpo si bien es una de las cosas del mundo y su carne es de la misma materia de 

éste, las cosas que están más allá del cuerpo son “un anexo o una prolongación” de éste, 

pero no del cuerpo como carne, sino del cuerpo como representación. Si seguimos con la 

idea anterior, ésta nos lleva a pensar que entonces el mundo que conocemos debe haber 

tomado en algún momento su morfología a partir de lo que el cuerpo necesita y 

manifiesta; al menos así, para el mundo de las cosas del hombre que ha ostentado vivir 

en un mundo cada vez más domesticado y ergonómico ya no en relación a sus 

necesidades, sino a sus caprichos. No sucede así con aquello a lo que llamamos 

naturaleza pues su (des)orden obedece a otras leyes distintas a las necesidades y 

expresiones de lo humano. Dicho lo anterior, caben las preguntas: ¿hacia dónde se 

mueve el cuerpo? ¿Ha sido siempre tan racional su movimiento? 

La idea de movimiento se pone de manifiesto en el planteamiento anterior de 

Merleau-Ponty de que la carne irradia fuera de ella misma, toda vez que el pensador 

francés ha de afirmar sobre el cuerpo: “(…)puesto que ve y se mueve tiene las cosas en 

círculo alrededor de sí, (…) forman parte de su definición plena y el mundo está hecho 

con la misma tela del cuerpo” 8 . En el teatro ésta tesis del filósofo francés se ve 

desarrollada y materializada de forma muy consciente y clara, toda vez que lo que hace el 

actor con su cuerpo es suscribirse a un constante ejercicio de reflexión de las formas, lo 

cual solo puede producirse en un perseverante movimiento del cuerpo y no en el cuerpo 

inerte o estático. No obstante, el del cuerpo en el teatro no es un movimiento 

propiamente racional, sino uno producido en un movimiento de reflexión y que opera 

muy parecido a cómo Merleau-Ponty concibe al espejo. Cabría pues en ese sentido 

preguntarse si el espejo de Merleau-Ponty sería aquel que permite mediante un 

parpadeo acercarse a una visión de lo sagrado, apelando aquí a la idea de lo invisible-

hecho-visible de la que parte Peter Brook para hablarnos de su Teatro sagrado, toda vez 

																																																								
7	MERLEAU-PONTY,	Maurice,	El	ojo	y	el	espíritu,	Paidós,	Barcelona,	1986,	p.	60	
8	Ibidem,	p.	17	



	 23	

que en el reflejo es donde se revela aquello que no quiere ni se permite ser revelado sin 

antes ejercer un movimiento de reflexión de las formas, ya que el espejo lo que permite 

ver no es el movimiento en sí, sino el movimiento hecho imagen, un movimiento 

flexionado, es decir, siempre una veladura y nunca lo real detrás de ella.  El teatro No 

sería pues un teatro meramente del espejo ya que es puramente imitativo, tanto en sus 

motivos escénicos que están basados en modelos o patterns de personajes de la historia 

de Japón –que también son implementadas en el kabuki–, así como en su aprendizaje 

que se da por medio del linaje familiar, de hecho, el aprendiz del actor de No, pasa años 

que se convierten en décadas aprendiendo minuciosamente de su maestro, movimiento 

por movimiento hasta que logra moverse igual que su mentor, así el personaje al que se 

va a observar al teatro siempre será visto moverse igual entre una representación y otra, 

esto se logra a partir de la enseñanza de katas que son bloques de movimientos 

específicos del cuerpo que el aprendiz debe asimilar y reproducir para luego 

implementarlos en el escenario. A pesar de que el cuerpo del actor más viejo ya esté 

muerto o simplemente ya no se encuentre sobre el escenario, los espectadores que han 

visto más de una vez la misma obra observarán al mismo personaje todas las veces, 

aunque sea un cuerpo distinto –el del actor más joven– el que encarna dicha máscara. La 

virtud sería pues moverse igual y no diferente. En el treatro No se aprecia lo que sigue 

siendo igual y no lo nuevo9. 

 

Por otro lado, en los territorios modernos del arte escénico japonés tenemos al 

Butoh, un estilo de danza-teatro desarrollado durante los años cincuenta del siglo 

pasado. Hijikata, quien fue uno de los principales representantes de este arte, sostiene 

que incluso el cuerpo muerto sigue siendo un cúmulo de expresiones. El danzante 

japonés se ha pronunciado diciendo que los muertos son sus principales maestros en el 

Butoh. Dicho pensamiento es evidentemente influenciado por las concepciones y 

expresiones de la posguerra que los artistas japoneses empezaron a explorar. Si bien el 

Butoh puede ser entendido como una danza de la vida, los motivos en este estilo de 
																																																								
9	BARBA,	Eugenio,	La	canoa	de	papel,	Catálogos,	Buenos	Aires,	1994,	p.	199	



	 24	

danza suelen estar ligados al tema de la muerte. La forma más directa en la que podemos 

reconocer la muerte es por medio del cuerpo o mejor dicho, por medio de los cuerpos 

muertos y no hay otro medio más real por el cual podamos tener un acercamiento con lo 

que está muerto sino es con un cadáver. 

 

 

Me gustaría hacer que los gestos de los muertos dentro de mi 

cuerpo mueran una vez más, y me gustaría hacer que los 

muertos mueran una vez más. Una persona que ha muerto una 

vez puede morir una y otra vez dentro de mi cuerpo ... por eso 

son mis maestros; los muertos son mis maestros del butoh.10 

 

 

 La mortalidad es propia únicamente de aquello que vive, y en lo inmediato 

podemos solo reconocerlo en nuestro propio cuerpo que incluso se mueve  de manera 

involuntaria tanto en la vigilia como durante el sueño. El cuerpo no es algo que podamos 

controlar del todo, por eso aquellos quienes se han interesado en trabajar lo corpóreo 

por medio de un entrenamiento con intereses escénicos termina por constatar que la 

corporeidad no es sino siempre el principio de una acción inagotable. Incuso el cuerpo 

fallecido expresa involuntariamente muecas, rigidez, espasmo y quietud como si 

hubiesen quedado cosas por expresar mientras vivía y no hubiera terminado de hacerlo 

durante su periodo de vida. Eso es lo que nos parece extraño cuando observamos el 

cadáver en el ataúd que de pronto sonríe, abre la boca o se le escapa un guiño; y a pesar 

de que sepamos que es una expresión involuntaria, a nosotros nos parecen genuinas e 

intencionales aquellas muecas y gestos en el cuerpo inerte que incluso nos llegan a 

perturbar sobremanera. Ese es el reconocimiento de lo siniestro. Aquello que debería 

permanecer quieto y que no lo hace, sino que al contrario, muestra vida en donde no 

debería haberla. Lo que hacen los danzantes de Butoh es reconocer esas gestualidades, 

																																																								
10	HIJIKATA,	Kaze,	citado	en	BREITEN,	Brad,	The	Butoh	body	performed,	Aesthetic	and	ambodiment	in	butoh	dance	(Tesis	
de	maestría,	Universidad	de	Colorado,	2011),	p.	9		



	 25	

esos estados a los que llega a acceder un cuerpo muerto, e incluso las contorciones que 

se producen durante la agonía en donde el cuerpo aún se aferra a la vida. Lo que hace el 

Butoh es discurrir y editar precisamente entre la línea que se disputan la vida y la muerte. 

Cuando las bombas de Hiroshima y Nagasaki fueron arrojadas y detonadas sobre 

estos territorios japoneses la tierra fue herida pero de ella no surgió un sentimiento de 

terror y asombro trágico como si ocurrió con las personas que padecieron la agresividad 

de la fuerza atómica y en aquellos que presenciaron los terribles sucesos. Cuerpos 

calcinados, en posiciones horrendas en los cuerpos de los que aún vivían pero habían 

sido alcanzados y quemados por la radiación nuclear, se podían ver las contorsiones a las 

que el dolor en sus cuerpos los arrastraba. Los japoneses que practicaban o estaban en 

formación en algún arte escénico o plástico entonces crearon diversas expresiones a 

partir de éste hecho trágico que marcaría para siempre la historia de su cultura. Una de 

esas expresiones fue la danza Butoh; una danza que consiste no en imitar sino más bien 

en volver el cuerpo del danzante un cuerpo padeciente, tenso y agonizante. Los 

movimientos, gestos y muecas que pueden observarse en un danzante de butoh son 

rígidos y perturbadoramente orgánicos. Entre practicantes mexicanos que han estado 

cerca de maestros japoneses de Butoh se escucha decir que los danzantes del país 

asiático dejan en claro a los aprendices extranjeros que ellos no podrán hacer nunca 

Butoh realmente, pues no son herederos de la tragedia atómica. Es decir, se toman lo 

suficientemente en serio la carga histórica por la que están marcados sin pretender 

heredarla o mucho menos regalarla. No obstante, enseñan el Butoh11. Así mismo los 

aprendices comentan que el maestro de danza Butoh también incentiva a que los 

alumnos trabajen desde su propia tragedia y desde su propia historia. Es de hecho de 

llamar la atención el que en México no se haya desarrollado ya una danza que como el 

Butoh tome las referencias de un acontecimiento atroz para generar una estética y un 

discurso no solo crítico sino trágico en relación a la cantidad masiva de muertes que 

actualmente aqueja al país. 

																																																								
11	Véase	la	tesis	mencionada	en	la	nota	número	8	



	 26	

La virtud máxima que detecto en el Butoh radica en que los danzantes han visto 

posibilidades creativas en la muerte, y además de ello, se toman la licencia de afirmar 

que sus cuerpos están atravesados por todos sus muertos y que a través de su cuerpo 

vuelven a vivir.  

 

 En nuestra cultura, podríamos decir que aquel que sigue teniendo bien en cuenta 

la importancia de la imitación así como esa presencia del espejo de la que habla Merleau-

Ponty sería el actor, que se convierte en el imitador por excelencia, un tanto al modo del 

imitador chino del que habla Michitaro Tada, que una vez en el juego consciente de la 

imitación va encontrando sus propias formas y puede así desarrollar movimientos nuevos 

derivados de una primera forma detectada, observada y aprendida. Lo que hace el actor 

es indagar una y otra vez en las formas del mundo y en ejercicios que su maestro o que 

su escuela actoral le proporciona; un ejemplo es el caso del teatro laboratorio, que 

desarrolló Grotowski y fue conservado por Eugenio Barba, en donde se le encarga al 

aprendiz que repita secuencias de movimientos una y otra vez para empezar a 

desaprender por un lado los movimientos amaestrados que ha adquirido durante toda su 

vida en aquella máscara que se ha puesto como participante de un sistema de sociedad 

específico así como a conocer los límites de sus posibilidades como actor a partir de su 

cuerpo, por otro lado, los movimientos activadores y su constante repetición le conducen 

a que aprenda a cómo descomponer los primeros movimientos arriba mencionados y 

pueda desde ahí jugar con ellos y usarlos en la representación12. 

Cabe mencionar la importancia en la diferencia que existe entre el llamado teatro 

de representación y el teatro del cuerpo. Toda vez que en el teatro de representación lo 

que hacen tanto el actor así como el director es ir y venir en una voluntad de 

representación que podríamos identificar aquí como una voluntad clónica de las 

teatralidades, basada en modelos específicos y ya preestablecidos de lo que un 

personaje o situación debe ser, no obstante, lo anterior no quiere decir que en el teatro 

de representación no se siga innovando o que se hayan dejado de crear representaciones 
																																																								
12	Véase	FÉRAL,	Josette,	¿Dijo	usted	“training”?	en	MÜLLER,	Carol,	El	training	del	actor,	UNAM-INBA,	México	2007,	p.	25	



	 27	

interesantes y que en los procesos actorales de vez en cuando se produzca una variable 

importante y digna de destacar; no obstante, en el teatro del cuerpo dicho juego se 

vuelve más libre y aspira siempre no a la innovación, sino a la variabilidad en la reflexión 

de las formas que se contienen y desdoblan a partir de sí mismas en un juego de 

descubrimiento, superación y asunción de los límites. Es por tanto, que nos interesa el 

tipo de teatro que hacen Grotowski, Eugenio Barba y las indagaciones de la biomecánica, 

pues son éstas disciplinas teatrales las que indudablemente estarían más cerca del 

performance y el arte acción. 

Un actor sabe bien que el mundo alrededor suyo nunca es un mundo definitivo, 

sino un mundo siempre imprevisible y en tanto que sabe eso, él también se ha de volver 

imprevisible si quiere ser un buen actor. El actor que es previsible es aquel que recurre a 

los lugares y medios comunes de la actuación, generando un bucle de personajes en las 

representaciones que desarrolla. El actor japonés Yoshi Oída habla de dos tipos de 

actores: aquel que en una escena se muestra a sí mismo observando la luna y por otro 

lado el actor que hace que los espectadores vean la luna, dice Oída: 

 

“Si en una escena, por ejemplo, un actor hace el gesto de 

mostrar la luna, el público se detendrá en su gesto y pensará: 

“Qué bello lo que hace, ese movimiento de mano, esa 

delicadeza de los dedos”. Otro hará el mismo gesto pero el 

público se dirá: “No recuerdo cómo se movió, ni si su 

movimiento fue gracioso o no, pero vi la luna”. Por mi parte 

prefiero el segundo tipo de actor”.13  

 

Oída dice que prefiere al segundo tipo de actor, ya que su representación no es 

literal, es decir, no se dispone a si mismo a observar una luna colocada previamente en la 

escenografía sino que más bien por medio de los gestos del cuerpo induce al espectador 

en la visión de la luna.  

																																																								
13	OÍDA,	Yoshi,	La	estrategia	del	ninja,	en	MÜLLER,	Carol,	Op.	cit.,	p.	93	



	 28	

 

Para eso sirve el cuerpo en el teatro, para provocar e inducir en los otros cuerpos 

que le observan sensaciones y visiones de algo que no estaba ahí y que no puede ser 

presenciado hasta que el actor lo muestra por medio de su corporalidad con un gesto o 

una secuencia de gestos, “Hay que saber dibujar los objetos y las imágenes en el 

espacio, encontrar las actitudes simbólicas (algunas de ellas tomadas del teatro 

oriental)”14 señala Jacques Lecoq al hablar sobre el surgimiento de la pantomima italiana 

que precisamente se creó bajo la imposición de que los actores italianos no usaran ni 

textos ni voz en sus representaciones para que no prosperaran como una competencia 

contra las compañías de la Comédie Française. Cuando no se puede usar la voz el cuerpo 

queda como el único medio total de la expresión teatral. 

Prescindir de la palabra, o mejor dicho, romper la palabra para luego articularla 

por medio del cuerpo es la gran tarea del actor, esto otorga al que actúa la posibilidad 

de dar un giro a la experiencia del conocimiento al que estamos habituados, es decir, 

aquel conocimiento que primero es razonado y luego ejecutado a través de una acción 

concreta, pues lo que el actor hace con su cuerpo es conocer sintiendo a través de la piel 

y de la carne, a veces sin dar espacio para el pensamiento, o al menos no para el 

pensamiento racional, sino para el pensamiento del propio cuerpo mediante secuencias 

de acciones; proceso que en la improvisación resulta ser muy claro. Dice Artaud: 

 

“(…) el teatro no recuperará sus específicos poderes de 

acción si antes no se le devuelve su lenguaje. En vez de 

asistir en textos que se consideran definitivos y sagrados 

importa ante todo romper la sujeción del teatro al texto, y 

recobrar la noción de un especie de lenguaje único a 

medio camino entre el gesto y el pensamiento.”15 

 

																																																								
14		LECOQ,	Jacques,	El	cuerpo	poético,	Alba,	Barcelona,	2004,	p.	152	
15	ARTAUD,	Antonin,	El	teatro	de	la	crueldad.	Primer	manifiesto,	Disponible	en:	www.kioskoteatral.com/el-teatro-de-la-
crueldad-primer-manifiesto/	(consultada	22-08-2018)	



	 29	

La acción es la esencia del teatro, su elemento fundamental, no el texto, no la 

escenografía. Puede hacerse teatro sin dramaturgia incluso, como sabemos bien, puede 

hacerse teatro sin un escenario –eso ya nos lo ha demostrado el posdrama– pero no 

puede haber teatro sin acción. Si la acción es la esencia del teatro, el cuerpo es el eje 

fundamental de la acción, el perno por donde transitan todas las fuerzas operantes que le 

han servido de soporte a éste arte a través del tiempo. El texto propone la tragedia y el 

cuerpo genera la danza de lo trágico. 

 

El actor tiene que ser capaz de romper –como ya se ha dicho antes– la palabra, 

para luego recoger cada uno de sus fragmentos por medio del movimiento y de los 

gestos que traza con su cuerpo para luego convertirlos en otra cosa que no estaba ahí 

antes, aquello que el espectador siempre está ansioso por encontrar en el hecho teatral. 

El actor por medio de su cuerpo emancipa al texto de su estática naturaleza, lo machaca, 

lo incendia, lo aglutina; por eso el cuerpo es el fundamento incluso en el teatro de la vida 

humana, pues tiene la capacidad de apropiarse o desapropiarse de un espacio, de 

modificarlo, celebrar en él, hacerlo estallar, desaparecerlo. El espacio es también una de 

las muchas escrituras del cuerpo, por eso un escenario nunca es un espacio definitivo, 

muta todo el tiempo en relación con los cuerpos que lo transitan, que lo modifican; el 

escenario es de hecho un espacio construido para facilitar su constante reconfiguración. 

Se ha dicho que el cuerpo es también un territorio, no obstante, dicha tesis no 

toma en cuenta que si eso fuese real toda posibilidad de emancipación y subversión sería 

imposible pues un territorio por si mismo no podría rebelarse con la voluntad con la que 

lo hace un cuerpo. El cuerpo es un tejido que no se caracteriza nunca por una geografía 

estática, y a pesar de tener en común al carbono con el que están constituidas todas las 

cosas en nuestro planeta y nuestro soma, el cuerpo no es tierra sino carne y 

representación como ya hemos dicho, y más bien está constituido como un 

conglomerado de cambios constantes, que además tiene la capacidad de producir 

dentro de sí tanto excreciones como sentimientos y emociones que le impulsan a 

moverse por el espacio de las otras cosas, y precisamente, se desplaza de territorio en 



	 30	

territorio, es decir, de espacios en espacios. Uno de esos espacios es el espacio escénico. 

El teatro tradicional o el que se lleva a cabo en recintos teatrales se desarrolla en un 

espacio predeterminado que está destinado al hecho escénico. En el posdrama o en el 

teatro de espacios alternativos se prescinde de esos escenarios predeterminados y se 

monta la obra en una calle, un bar, en campo abierto, etc. Puede montarse Edipo rey en 

un teatro tradicional, así como arriba de un crucero en medio del océano. Sin embargo, 

lo que es una constante es el cuerpo y la acción, eso es invariable y esencial tanto para el 

teatro, el posdrama y el performance.  



	 31	

El cuerpo que destruye al plano, o de un origen meta-plástico del 

performance 

 

Muchas veces se da por sentado que el performance o el arte-acción fue meramente un 

fenómeno que se produjo a partir de una necesidad poco cercana a la plástica y más 

cercana a las artes escénicas por obvias razones, una búsqueda que se encaminaba más 

bien hacia la reivindicación de lo corporal en las necesidades estéticas del artista que fue 

cada vez más allá de los terrenos de la actuación. No obstante, Paul Schimmel hace un 

planteamiento interesante al detectar algunas líneas de creación y prácticas transgresoras 

en los territorios del arte plástico, específicamente de la pintura, prácticas que bien 

pueden ser consideradas como un posible origen alterno o paralelo de lo que hoy 

consideramos como arte-acción o performance. Para Schimmel hay cuatro figuras que se 

acercan desde la plástica o mejor dicho, desde la transgresión de la plástica al arte-

acción, tanto en oriente como occidente, estos son Lucio Fontana, Shimamoto, John 

Cage y Jackson Pollock. Dichos artistas centraron su interés en ir más allá del lienzo de la 

pintura  y más allá de una partitura según lo que nos dice Schimmel. Yves Klein fue por 

otro lado sumamente importante para este teórico en las incursiones tempranas del 

performance, debido a sus pinturas corporales que tituló como anthropométries. En el 

caso de Klein lo que sucede es que si bien hay quienes lo colocaron en relación directa 

con el colectivo de artistas japoneses Gutai, él mismo por otro lado renegó de esta 

asociación con los orientales, ya que si bien viajó en la década de los años cincuenta al 

Japón lo hizo por el mero interés de aprender judo y no obstante, conoció bien a los 

Gutai pero nunca tuvo una relación creativa con ellos. El problema en concreto con Yves 

Klein fue que se le atribuía una búsqueda que era completamente distinta a la de los 

japoneses, ya que si bien en sus obras de Pinceles vivientes Klein es más como la figura 

de un director de orquesta y sus modelos los que obedecen las órdenes del artista, con 

los Gutai eran los propios artistas los que entraban en los lienzos para pintar con sus pies 

o romper las superficies. Podemos en ese sentido notar dos búsquedas distintas entre la 



	 32	

obra de Klein y los artistas japoneses del Gutai, toda vez que la acción toma dimensiones 

distintas en ambos casos. Mientras que Klein pretendía no mancharse las manos y sólo 

ordenar, a los artistas Gutai les interesaba dejar el rastro directo de su energía corporal 

en las obras que creaban, además que los espectadores fueran testigos de cómo las 

acciones eran llevadas a cabo. 

En el caso de Pollock, el artista pintó de arriba hacia abajo y no de frente a un 

bastidor, dejando gotear y salpicando con su brocha el lienzo en blanco. Modificar el 

modo en el que Pollock atacaba el canvas así como las posturas que éste realizaba para 

salpicar la tela fue algo completamente extraño entorno a como tradicionalmente se 

producía pintura, hasta que precisamente vino este artista americano a introducir el 

action painting en la historia del arte. Pollock no pintaba meramente con su cuerpo, pero 

fue su cuerpo mediante el movimiento la clave para realizar este tipo de obras. Las 

salpicaduras y las líneas viscosas de pintura que atraviesan las composiciones de sus 

obras permiten que nos demos una idea de cómo se movía por fuera de la tela. Por otro 

lado, hemos visto documentado en algunos videos de su proceso creativo, que el artista 

realizaba movimientos casi dancísticos en algunas ocasiones, lo cual nos permite darnos 

una idea  del interés que tenía Pollock por el involucramiento de su cuerpo entero en el 

proceso creativo, sin otorgar primacía a la vista y a la mano. Eso puede identificarse como 

una acción performática, que nace de lo corporal para después convertirse en una 

expresión pictórica. Es decir, el artista con su cuerpo produce un movimiento que ha de 

verse proyectado en una materialidad distinta a su corporalidad, que en el caso de 

Pollock, fueron sus pinturas de composiciones caóticas y bellas. 

 Rauschenberg en colaboración con John Cage realizó obras como Automobile 

Tire Print en donde éste le pidió a Cage hacer pasar las llantas de un automóvil en 

movimiento sobre un lienzo enorme hecho de partituras para que quedara impreso con la 

pintura previamente colocada en los neumáticos del coche. El modo en el que 

incursionaron Rauschenberg y Cage con ésta obra en los territorios de la pintura fue 

también una forma distinta y atrevida de producir otro tipo de plástica que como ya 

hemos dicho ya no solo dependía de una vista entrenada y una mano audaz para realizar 



	 33	

el trazo, sino que se ayudaron con instrumentos en los que se requiere de casi todo el 

cuerpo para poder realizar el trazo o los trazos en el lienzo. Si una persona con su cuerpo 

no condujera el coche sería más difícil controlar el trazo que profirieron las llantas sobre el 

lienzo de partituras, por supuesto lo anterior se puede hacer sin que ninguna persona 

conduzca el coche si una persona coloca la velocidad en el carro y lo deja en marcha 

direccionándolo y bajándose inmediatamente antes de que llegue a la superficie a 

imprimir; no obstante, eso supondría un ejercicio completamente distinto y en dicha obra 

Rauschenberg optó porque un cuerpo entero (el de John Cage) conduciendo el coche y 

no un automóvil avanzando automáticamente se encargara de realizar el trabajo. La 

dimensión de performance en esta obra se da en el sentido de que hay una serie de 

acciones que están alrededor de la línea impresa por la llanta, subir al coche, conducirlo, 

cuidar la dirección en la que el automóvil avanza para que el trazo no se salga del lienzo, 

son cosas que toman importancia en Automobile Tire Print. Por otro lado, Rauschenberg 

no elige a cualquier conductor, sino que elige al artista John Cage, por tanto podemos 

decir que es importante quién es la persona que ejecuta la acción lo cual también 

muestra la importancia que hay en los elementos que están por fuera del automóvil, el 

lienzo y la impresión final. 

 

Cage  por su parte escribió una obra para piano, titulada Water music en la que un 

pianista tenía que intervenir previamente el piano colocando objetos entre las cuerdas, 

así como soplar silbatos por debajo del agua, usar una radio y cartas entre una serie de 

acciones más que el pianista debía ejecutar improvisada y libremente, esto con el fin de 

llamar la atención de la vista de los espectadores16. La serie de instrucciones en la 

partitura se extiende hasta diez hojas de la obra dejando claro que para Cage era 

importante no solo que un pianista se sentara delante del piano para ejecutar aquellas 

notas que ve escritas en la partitura, sino que éste realice acciones lejos del banquillo y 

del propio piano, desplazándose incluso por afuera de éste para concretar acciones que 

no tienen que ver directamente con el instrumento, sino más bien con la acción del 
																																																								
16	Véase	SCHIMMEL,	Paul,	Campos	de	acción	I:	entre	el	performance	y	el	objeto,	1949	–	1979,	Alias,	México,	2012,		p.	30	



	 34	

pianista que para entonces podemos incluso ya reconocerle como un performer, toda vez 

que ha empezado a desarrollar dichas tareas que le dicta la partitura. Las acciones del 

pianista se vuelven más importantes que la ejecución de una melodía en ésta obra. El 

interés de Cage en la realización de obras como Water music según Paul Schimmel, 

radica en tres hechos fundamentales: 1. El compositor busca disolver los límites entre la 

vida y el arte 2. Romper las jerarquías entre el compositor y el ejecutante, otorgando la 

posibilidad de que el pianista tome sus propias decisiones entorno a la composición  

durante su ejecución, así como disolver de igual manera la distancia entre el ejecutante y 

los espectadores 3. Poner mayor énfasis en el proceso creativo que en la producción de 

objetos o piezas concretas. De hecho, podríamos también decir que esos tres factores en 

específico son el fundamento de lo que conocemos como performance o arte-acción, ya 

que muchas veces al performance se le ha sorprendido mimetizándose con la vida; no 

obstante, el performance no es la vida, es otra cosa, algo que en efecto se le parece 

mucho pero guarda consigo un as bajo la manga; aquello que en la vida no puede 

controlarse, los límites. Mientras que en la vida una acción puede llevarse hasta sus 

últimas consecuencias, en el performance, al poner en riesgo al cuerpo y a pesar de que 

se ponga en riesgo la vida, nunca se llegaría a la muerte, pues la muerte es algo que no 

se puede controlar, y si el performer llega a morir en la acción entonces el arte se vuelve 

imposible, la muerte es el límite que siempre hay que evitar en el arte del performance. El 

fin último del arte –si es que lo tuviera– sería seguir en la vida, porque desde la muerte 

no puede ser producido, y ahí si, en el arte al igual que la vida, sus posibilidades se 

agotan en el cuerpo que ha muerto.  

Cuando Chris Burden se dispara en el brazo lo que podemos ver ahí es la puesta 

de la vida en riesgo sin que la vida llegue a acabar, Burden pone en riesgo su cuerpo y se 

dispara, pero no lo hace en la cabeza, en el tórax o en alguna zona donde algún órgano o 

arteria importante esté del todo comprometida con el daño que causa un disparo. El 

artista sabía bien que no podía matarse, porque si así lo hubiese hecho aquello no podría 

ser apreciado como un performance, sino como un suicidio. En la obra de Zhang Huan 

hay varios performances en los que el artista pone en riesgo su cuerpo, únicamente con 



	 35	

esa intención, la de mostrar los límites que no saltan a la vista hasta el momento en el 

que se muestran poniendo en riesgo la carne y los órganos; abundaremos más sobre 

cómo esto se puede ver claramente en varios de los performance del artista chino que 

nos interesa en los apartados posteriores. 

 

Así como Schimmel reconoce el trabajo de Cage y Pollock, por otro lado, habla 

sobre los destructores del plano, los artistas transgresores de lo meramente plástico 

como Lucio Fontana, artista argentoitaliano que rompió el lienzo y creó agujeros en sus 

pinturas tituladas como Los concetti spaziali (Los conceptos espaciales), en donde 

reinaugura nuevamente la cuestión sobre el concepto de pintura y así también 

reintroduce en el arte la pregunta por los límites de la misma. Fontana produjo cortes en 

la composición pictórica que a su vez también terminaron por formar parte fundamental 

de ésta , con tal gesto logró reconfigurar la concepción de la plástica que hasta ese 

momento el artista practicaba, subordinada a la pintura de trazos con pincel, collage, 

pastosidad y materialidad del lienzo y la pintura que seguían rigiéndose por la planicie 

visual, es decir, el volumen y los planos eran creados a partir de juegos ópticos que 

aprende a resolver un pintor mediante el estudio y la exploración constante de las 

formas. Producir agujeros en el canvas es la manera en la que Lucio Fontana con sus 

composiciones espaciales logró mostrar al mundo que los territorios de la plástica están 

más allá de la propia pintura de formatos y montajes tradicionales, esta crítica o apelación 

por crear un espacio físico por medio del rompimiento del soporte pictórico también 

alcanzó a influir en la crítica sobre los límites de la escultura. Fontana apostó por 

trascender lo material desde la materialidad de su cuerpo y dar una nueva forma a la 

plástica, con esto también se emancipaba del respeto absurdo que se le tiene al arte 

estático de los museos y galerías, “erosionó el plano del cuadro y dejó un registro de la 

acción física del artista”17. Considerar los cortes y agujeros en la obra de Fontana en 

relación con las prácticas del cuerpo en el arte es pertinente debido a que lo que hace el 

artista al transgredir la materialidad es proferir un grito que clama por una estética 
																																																								
17	SCHIMMEL,	Paul,	Op,	Cit,	p.	38	



	 36	

distinta que tiene que ver con lo material y espacial fuera del lienzo, abre portales que 

muestran espacios para otras posibilidades dentro de la plástica.  

Los trabajos de Fontana nos recuerdan directamente a la obra Rasgando papel 

(1956) del artista japonés Saburo Murakami que coloca paneles de papel cartón (material 

usado en la gráfica, trabajos de pintura collage y numerosas obras de dibujo) montados 

en grandes bastidores que parecieran estar listos para que un pintor o dibujante llegue a 

intervenirlos con su pincel o rodillo, y no obstante, momentos después se ve al artista 

corriendo contra ellos para atravesar cada uno de los paneles con su cuerpo con 

movimientos que evocan al arte marcial de Karate do, que además vale la pena hacer 

referencia a su significado en japonés que quiere decir El camino del cuerpo18, en 

distintos trazos de trayectoria corporal. Murakami es una de las piezas fundamentales de 

esta línea de indagación performática en el arte tanto en oriente como en occidente. En 

su obra queda de manifiesto la búsqueda transgresora que a los artistas que rompieron el 

plano pictórico o lo colocaron en el suelo les interesaba indagar. La acción del artista fue 

construida entorno a una crítica contra la destrucción producida por las bombas que 

Estados Unidos arrojó sobre Hiroshima y Nagasaki, en referencia a lo que el artista 

identificaba en tales hechos como el rompimiento de la tela de la humanidad. Murakami 

usa todo su cuerpo y no un punzón, no unas tijeras y no solamente sus dedos para 

romper los paneles, sino su corporalidad entera, como si la obra Rompiendo papel 

acabara con la tradición pictórica de una vez por todas inaugurando la era del cuerpo en 

el arte o la era del arte del cuerpo al destruir los planos con su masa entera, aunque esa 

no fuese su intención específica.  

 

Cuando Zhang Huan realiza su primera obra como artista de performance en 

Beijing titulada Angel (1993), donde usó un muñeco al que cubrió de pintura roja –la cual 

simulaba ser sangre– y al que a su vez descuartizó en una evidente crítica al fenómeno de 

																																																								
18	Karate	do	está	compuesta	por	 las	palabras	Karada	 (Cuerpo)	y	Do	 (camino	o	senda).	También	se	ha	señalado	que	 la	
palabra	Karate	deviene	de	las	palabras	Karapo	(vacío)	y	Te	(mano)	y	a	su	vez	compuestas	con	la	palabra	Do,	la	traducción	
sería	El	 camino	 (o	 senda)	 de	 la	mano	 vacía.	 A	pesar	 de	que	 apelamos	por	 el	 primer	 significado,	 habrá	que	 tomar	 en	
cuenta	ambas	formas	de	interpretar	estas	palabras.		
Véase	TADA,	Michitaro,	Karada:	el	cuerpo	en	la	cultura	japonesa,	Adriana	Hidalgo,	Buenos	Aires,	2010.	



	 37	

abortos selectivos masivos que padecían las mujeres de China al ser obligadas a abortar 

si el bebé que cargaban en el vientre era de sexo femenino, el artista dejaba ver cuál era 

el interés de su búsqueda que se dirigía a un horizonte más allá de la plástica y a partir de 

dónde se iba a encaminar en los terrenos del performance. La acción de pintar al muñeco 

de plástico en Angel y al pintarse a sí mismo para simular el hecho sangriento del aborto,  

así como la relación que este performance guarda con dos obras previas en las que usó 

otra serie de muñecos de plástico desmembrados para el montaje de dos instalaciones 

de clara composición pictórica titulada Angel 1 y Angel 2, ambas de 1992, el uso de la 

pintura roja en el cuerpo del artista y la propia acción de pintar  al muñeco en su primer 

performance producen una evidente e interesante oscilación entre el arte-acción y la 

pintura. La acción que continúa y culmina de forma ya no estática en la serie, y la plástica 

que radica en el crear composiciones sobre superficies específicas tanto en el plástico de 

los muñecos pintados así como en la madera y el metal de las cajas y casilleros de las 

instalaciones a partir de un planteamiento de evocaciones violentas transmitidas por 

medio del color, nos permite dar cuenta de los límites que aparecen y desaparecen entre 

los gestos del artista que va rompiendo las articulaciones del muñeco durante el 

performance, así como la dimensión plástica materializada en dichas instalaciones que 

realiza Zhang Huan. El artista no solo se está encargando de producir una obra visual,  

sino que está dentro de ella y además traslada la propia obra al plano de la acción 

creando una dimensión pictórico-performática. Zhang Huan crea una composición con 

muñecos a los cuales pinta y modifica para realizar las instalaciones y posteriormente usa 

un muñeco al que tiñe del mismo modo en el que ha pintado su cuerpo, de esa forma el 

pigmento rojo da unidad al cuerpo de Zhang con el cuerpo del muñeco de plástico, 

borrando la diferencia entre la carne y el material sintético. El cuerpo que ha parido al 

bebé, es el mismo que posteriormente lo desmiembra. Todo esto Zhang Huan lo lleva a 

cabo de una forma cuidadosa, es decir, no opera sin dar continuidad y conexión a lo que 

había empezado con sus instalaciones en donde utiliza muñecos, lo cual le otorga una 

cohesión de tiempo y espacio a una acción específica posterior al realizar el performance 

– que es la de utilizar y pintar las figuras antropomórficas de plástico para transmitir un 



	 38	

único mensaje–  permitiendo así que pueda ser apreciada como una unidad, al igual que 

hacemos con una pintura; pero además de ello el artista sabe rematar bien dicho grupo 

de obras al salir de lo meramente visual para incursionar en la acción, lo cual le 

proporciona movimiento al mensaje y permite que se vuelva todavía más real; el trabajo 

con su cuerpo a partir de entonces será su búsqueda principal. En éste performance hay 

una clara relación con el grupo Gutai que durante la década de 1950 buscaron que el 

artista trabajara sobre la obra y que al mismo tiempo fuera directamente parte de la obra. 

Como en el caso de Saburo Murakami, Shozo Shimamoto y Atsuko Tanaka. El artista se 

vuelve un elemento de la composición pictórica y paralelamente la va produciendo (o la 

destruye como en el caso de varios de los artistas Gutai), de forma simultánea y 

progresiva. Ese es un movimiento performático. 

 

Ir más allá de los límites de la plástica es también retornar a lo antes fundamental 

que no puede ser sino el cuerpo, esa masa de carne que tiene una conciencia que le 

hace posible pensar en las cosas entorno de sí así como en sí mismo generando una 

inquietud creativa de donde también surge la conciencia artística, que reconoce los 

límites que le son inherentes al sujeto al descubrir y crear sus propias configuraciones 

plástico-corporales. Es curioso cómo la transgresión de lo objetual  producido a partir de 

las capacidades de resolución visual que posee un cuerpo por medio de la visión así 

como la capacidad de percepción, hace regresar –como en un movimiento de 

retroacción– a ese sitial fundamental que llamamos cuerpo. Un cuerpo que pinta y que al 

destruir lo que pinta siente la necesidad de retornar a sí mismo, trasladarse a un espacio 

distinto del lienzo, y producir espacios de acción; esa sería la apreciación de la brecha 

que llevó a estos artistas hacia los caminos del performance a partir de la plástica y lo 

meramente visual. Es importante tener en cuenta que en el arte nunca hay un camino 

concreto que seguir, sino múltiples brechas que pueden llevar a lugares en común entre 

una disciplina y otra, por eso es importante mostrar la distinción entre el performance 

que surge de lo meramente corporal y del que emana de lo meramente objetual o 

plástico. Uno de los intereses precisamente de los artistas de arte-acción como en el caso 



	 39	

de los artistas Gutai era precisamente la de evitar crear objetos que pudieran luego 

venderse en el mercado del arte. Desde Duchamp esa misma búsqueda se ha venido 

repitiendo en varios artistas, y es que el mercado del arte siempre ha de encontrar la 

forma de comercializar una pieza por más inmaterial que sea. 

En su primera exposición los artistas Gutai incendiaron todas las obras o mejor 

dicho, todos los soportes que habían dejado rastro de los trabajos realizados para que no 

fuesen posteriormente vendidos como obras de arte. Muchos artistas han apostado por la 

incursión al arte-acción debido a esta motivación de no crear objetos concretos de arte 

que sean posteriormente comercializables. Por otro lado y también hay que decirlo, se ha 

optado por la documentación como obra o por el arte archivo, lo que precisamente le ha 

permitido a muchos artistas de performance vender su trabajo, por ende hemos de sacar 

a cuentas que no todo este tipo de artistas tiene la misma búsqueda en torno a la 

producción de objetos por medio del arte-acción. 



	 40	

El desnudo / la interioridad: entre la piel y lo espiritual 
 

Pensar en un cuerpo nunca ha sido tarea fácil, cuanto más si se trata de un cuerpo 

desnudo. Hacer consideraciones sobre el cuerpo vestido es ya pensarlo dentro de una 

convención, bajo los parámetros de una cultura. El cuerpo que lleva prendas es el mismo 

que también ocupa espacios determinados y procede en direcciones específicas de 

acuerdo al contexto social en donde se mueve y habita. Podríamos pensar a las 

vestimentas como parte de una técnica, que si bien no es una técnica a la que el cuerpo 

se resiste de lleno –pues los siglos de costumbre hacen de esta una técnica muy familiar 

para nuestros cuerpos–, aún así cierta resistencia debe presentar la piel hacia ésta. No es 

fortuito el bochorno ocasionado por el calor, alguna picadura durante el día, las alergias a 

los materiales o simplemente la necesidad de descubrirnos los antebrazos recorriendo las 

mangas hacia arriba porque así nos sentimos en ocasiones más cómodos. La mayor parte 

del tiempo hablamos de la cultura como si se tratara de un abstracto, pero estaremos de 

acuerdo en que ésta puede ser mejor entendida cuando la vemos materializada en ciertas 

manifestaciones que podemos apreciar con los sentidos; ya se trate de música, escultura, 

pintura, ritualidades, comida y vestimenta, así como al reflexionar sobre sus costumbres.  

El cuerpo en el sentido de ser un agente de la cultura actúa en dos direcciones 

principalmente: como productor y reproductor de dichas manifestaciones que hemos 

mencionado y al mismo tiempo como receptor de todas éstas. En concreto, si bien es 

complejo pensar un cuerpo que usa vestimentas, por otro lado, meditar sobre el cuerpo 

desnudo debemos decirlo, es aún más complejo. Llevar el cuerpo vestido le permite al 

sujeto ocultar ciertos rasgos de si mismo que le permiten ser parte de un cuerpo más 

grande, el corpus social, de esta forma se le facilita jugar un papel dentro de esta 

convención; no es fortuito que muchos vagabundos o personas en la locura tiendan al 

desvestimiento, para ellos dichas convenciones son propensas a desaparecer total o 

parcialmente. De alguna forma, la vestimenta otorga seguridad y provee de cierta 

protección al cuerpo, sería de hecho imposible pensar en las dinámicas humanas como 



	 41	

las conocemos si pensamos en éstas siendo desarrolladas por cuerpos desnudos. La 

vestimenta es un modo de dar protección al cuerpo, de protegerlo de los factores 

climáticos, de los potenciales peligros que representa el entorno que lo rodea así como 

del propio escarnio moral sobre la desnudez que por default ya venía dado en las 

sociedades modernas. 

 La desnudez revela cosas que el cuerpo abrigado oculta y al mismo tiempo 

exhibe la vulnerabilidad de la carne y la piel. Para Giorgio Agamben existe un juego de 

poder entre el cuerpo vestido y el cuerpo desnudo19, el filósofo plantea que un cuerpo 

con vestimenta ante un cuerpo despojado de toda prenda y cobertura reivindica un 

estatus de poder, de estabilidad ante la vulnerabilidad. Para explicar esto menciona dos 

ejemplos: el primero lo describe a partir de la escena de Saló y los ciento veinte días de 

Sodoma de Pier Paolo Pasolini en donde “los cuatro jerarcas que están a punto de 

encerrarse en su villa proceden vestidos a la inspección de las víctimas, que son 

obligadas a entrar desnudas y son atentamente examinadas para evaluar sus virtudes y 

defectos.”20 El segundo refiere a los cuerpos desnudos de los prisioneros torturados por 

miembros del ejército estadounidense en la prisión de Abu Ghraib en donde 

evidentemente los torturadores permanecen siempre vestidos. Si bien estos ejemplos en 

los que se ha citado a Giorgio Agamben sirven para explicar el juego de poder entre el 

cuerpo vestido y el cuerpo desnudo, por otro lado cabe aún la pregunta de si todo 

cuerpo desvestido es siempre vulnerable ante un cuerpo o varios cuerpos que llevan 

ropa. Esta pregunta es pertinente en este trabajo porque en muchos de los performances 

de Zhang Huan la desnudez es uno de los elementos principales en las acciones del 

artista. Habría que preguntar en ese sentido si todos los performances de Zhang en 

donde el artista ha trabajado con la desnudez evocan esa vulnerabilidad de la que 

hablamos aquí y de la que Agamben da cuenta al referirse al desnudo. O si bien, por otro 

lado, hay momentos en los que la desnudez se convierte en un dispositivo transgresor y 

																																																								
19	Véase:	AGAMBEN,	Giorgio,	Desnudez,	Adriana	Hidalgo,	Buenos	Aires.	2011,	pp.	79-80	
20	Citado	por	Giorgio	Agamben	en:	AGAMBEN,	Giorgio,	Ibidem.	



	 42	

revelador de fuerzas inéditas para el artista o para quienes han presenciado y observado 

sus acciones.  

En su performance 25mm threading Steel de 1995 en Beijing, China, Zhang se 

acostó desnudo sobre el suelo con una sierra de acero a sus pies, la cual al hacer 

contacto con un pedazo de acero lanzaba a centímetros de la piel del artista una ráfaga 

de partículas de dicho metal caliente que en ocasiones hacían contacto con su dermis. Es 

evidente en este performance que el artista intentó mostrar la fragilidad del cuerpo y la 

vulnerabilidad de la piel y la carne frente a un instrumento que sobra decir es peligroso 

para cualquier ser de carne y hueso. Colocarse desnudo a centímetros de una sierra de 

acero trabajando sobre el metal para dejar que las chispas calientes hicieran contacto e 

hirieran su cuerpo es la clara imagen del diálogo de la vulnerabilidad del cuerpo en 

presencia de la máquina. Si bien en los performances To add one meter to an anonymous 

mountain y Nine holes (piezas realizadas por el artista el mismo año) el acercamiento fue 

distinto, pues la desnudez del cuerpo es aproximada a lo orgánico de la tierra, la hierba y 

los minerales, por el contrario en 25mm threading steel se presenta una resistencia entre 

lo orgánico del cuerpo y lo rígido e invasivo de una tecnología que corta metal a pocos 

centímetros del cuerpo del artista.  

 

	
Zhang	Huan	–	25mm	Threading	steel,	performance,	Beijing,	China,	1995	



	 43	

El cuerpo es aquello que nos recuerda en todo momento que sería mejor no 

habitar este mundo que atenta constantemente contra nuestra fragilidad, pero por otro 

lado, también nos proporciona momentos de placer y emoción, permitiéndonos así la 

posibilidad de mirar hacia dentro, es decir, hacia lo más profundo de nuestro ser, que es 

la interioridad humana. Lo que nos conecta físicamente con las demás cosas y objetos 

que están ahí en el espacio que llamamos mundo no es la mente ni los pensamientos, 

sino el cuerpo y su desnudez que por donde se les mire son materia frágil, pero que por 

otro lado también podrían éstas servir para dar una muestra de poder como lo veremos 

constantemente hablando del arte performático de Zhang Huan. Si bien como ya hemos 

dicho en 25mm threading steel hay una clara muestra o evocación hacia la fragilidad del 

cuerpo, de alguna forma al observar la imagen del cuerpo desnudo de Zhang Huan 

recibiendo los chispazos calientes de metal sobre su piel muestra también que su cuerpo 

puede resistir aquello y además permanecer durante un período largo de tiempo en 

dicha resistencia. Esa es una clara muestra de poder, y en específico, de lo que puede el 

cuerpo de Zhang. Tal vez cabría recordar a Spinoza cuando dice “Nadie sabe lo que 

puede un cuerpo”21, ¿De ahí que el artista asuma los riesgos de transgredir el suyo? ¿De 

ahí el miedo que todos sentimos porque nuestros cuerpos sufran algún daño? El cuerpo 

desnudo tiene la capacidad de tornarse una muestra de poder y al mismo tiempo puede 

ser una muestra de debilidad, dependería del contexto y de la situación en la que el 

cuerpo desnudo e incluso el cuerpo no desnudo se sitúe para constatar una cosa o la 

otra; no obstante, en esta tesis postulamos la idea de que todos los performances de 

Zhang Huan tienen que ver con una muestra de las potencias del cuerpo y de la propia 

desnudez, aún y cuando las situaciones en las que ha participado con su cuerpo terminen 

por mostrar los límites de éste y confirmen además que cuando ha llegado a los 

extremos, el poder del cuerpo y de lo sensible viene en detrimento. 

 

Pero ¿Cuál es el origen del impulso en Zhang Huan por realizar al desnudo los 

performances donde el artista ha decidido proceder de esa forma en varias de sus obras 
																																																								
21	Véase	Baruch	Spinoza,	Ética,	Parte	III,	Proposición	II,	Escolio,	Gredos,	Madrid	(2014),	pp.	107-108	



	 44	

de éste tipo? Cuando el artista se refiere a los performances To add one meter to an 

anonymous mountain y Nine holes Zhang recuerda que en el entorno rural de su infancia 

pasaba buena parte del tiempo desnudo jugando entre la naturaleza y eso le provocaba 

una sensación de profunda conexión con la tierra, lo que además le hacía sentir libre. En 

ese sentido, podemos ya empezar a constatar que hay un anhelo evidente por reconstruir 

esas sensaciones que experimentó durante los años de su infancia, pero además ya de 

forma consciente el artista se ha dado cuenta de las posibilidades y potencias que puede 

otorgarle su cuerpo al trabajar al desnudo. De igual forma, el bagaje religioso así como el 

ámbito de lo sagrado en su cultura vienen a constituir gran parte de la obra del artista, lo 

cual nos habla de que en su pensamiento estético la dimensión mística es un interés 

constante. Dicha conjugación entre el cuerpo y ésta interioridad mística deviene en una 

poética y estética del tratamiento corpóreo muy singular en sus performance. La piel es 

tal vez la vía de conexión más inmediata entre lo exterior de la realidad y la interioridad 

del individuo, ya que solo a través de ella podemos sentir aquello que percibimos con los 

otros sentidos, porque nos permite reconocer aquello de una forma muy cercana por 

medio del tacto que nos ayuda a percibir sensaciones inmediatas. Desvestir el cuerpo es 

ya de entrada la manifestación de cierta interioridad si pensamos en que mantenemos 

nuestros cuerpos vestidos la mayor parte del tiempo, es decir, la desnudez muestra a 

veces más de lo que se encuentra guardado tras las vestimentas; dicha afirmación toma 

mayor fuerza cuando un cuerpo desnudo está rodeado de varios cuerpos vestidos que lo 

están observando, lo cual sucede en la mayoría de los performances de Zhang Huan así 

como en el ejemplo de los prisioneros de Abu Ghraib con el que Giorgio Agamben nos 

ha ilustrado. Por otro lado, también hay una interioridad subjetiva que ha de expresarse 

en la obra de Zhang Huan y que tiene que ver con la percepción del mundo y de la vida 

que el artista ha construido a partir de sus propias experiencias determinadas tanto por la 

cultura a la que pertenece como por las creencias y posturas propias ante situaciones, 

discursos, estéticas y concepciones religiosas así como los inagotables estados de lo 

humano que un individuo experimenta a lo largo de la vida. De este modo en el siguiente 

subtema se presenta un análisis y apreciación de tres performances que a mi modo de 



	 45	

percibirlos hablan de la interioridad religiosa que fluctúa en el entramado eidético de la 

obra de éste artista, en el que además se intenta mostrar cómo es que el cuerpo desnudo 

es fundamental para configurar una conexión con su interioridad espiritual. 



	 46	

Del cuerpo desnudo sobre el campo: el camino a la poética 
 

Cuando se piensa en el proceso creativo de algún artista que hace performance y cuyo 

trabajo se ha introducido en la historia del arte solemos encontrar que el creador o la 

creadora han transitado de la plástica al cuerpo, o mejor dicho, de las plásticas no 

corporales a la plástica del cuerpo. Al observar el camino creativo podemos darnos 

cuenta de temas constantes, lugares recurrentes y de la implementación de lenguajes 

específicos en dichas creaciones que el realiza el artista del cual estamos desarrollando 

dicha investigación. En Zhang Huan parece ocurrir una cosa distinta, o al menos distinta 

en términos de lo que acabamos de mencionar concerniente a la mayoría de creadores 

que han transitado por los territorios del performance, pues el proceso del artista chino 

fue al revés; ya que del uso de su cuerpo como herramienta y objeto estético pasó a los 

materiales no corporales. Ya desde el inicio para algunos puristas –incluso del 

performance– podría resultar algo ruidoso, no obstante, en lugar de postularnos ante el 

proceso del artista, podría resultar un mejor ejercicio averiguar de qué ha consistido tal 

proceso y porqué ha sido distinto al de muchos creadores de esta disciplina del cuerpo, 

en concreto, distinto al trabajo de los performers de occidente.  

Zhang Huan nace en una ciudad llamada Anyang en la provincia de Henan y fue 

enviado a vivir con su abuela cuando tenía un año de haber nacido a una localidad en el 

campo ubicada justo en medio de la República Popular de China llamada Tangyin. En 

entrevista con Roselee Goldberg, el artista ha confesado que aquellos primeros ocho 

años de infancia y de formación en la vida campirana han marcado toda su vida22. 

Además del cariño con el que recuerda aquel lugar, Zhang lo considera como un lugar 

que potenció su sensibilidad. Al regresar a la ciudad de Anyang para comenzar con su 

formación escolar tuvo dificultades de adaptación tanto en lo académico así como en el 

cambio de estilo de vida, lo que lo condujo a empezar a dibujar los motivos que 

recordaba sobre su vida en Tangyin pues dice Zhang “Simplemente no podía 

																																																								
22	Véase:	DZIEWIOR	Yilmaz,	GOLDBERG	Roselee,	STORR	Robert,	Zhang	Huan,	Phaidon,	Hong	Kong,	2011,	pp.	9–11	



	 47	

concentrarme y pienso que eso tenía que ver con lo que ya hemos hablado, con mi gran 

conexión corporal hacia el campo”23. A pesar de no verse interesado y haberse quedado 

atrás en las otras materias el pequeño Zhang destacó en la clase de pintura lo cual le 

llevó en el quinto año a ser recomendado a un campamento de arte por parte de la 

escuela. Zhang cuenta que eso fue incluso lo que le llevó a entrar a la universidad que 

aunque no era un colegio especializado en arte, tenía un departamento para estudios en 

el área y eso le bastó para continuar su formación académica en la Universidad de Henan. 

Va a ser entre 1984 y 1988 los años en los que Zhang Huan cursa la universidad y se 

tomará más enserio su formación como creador. Para entonces el artista ha reconocido 

que sentía una afición grande por la pintura de Jean Françoise Millet y siente deseos 

grandes por consolidarse como un artista plástico de la talla de Millet.24 No obstante, los 

años siguientes le harán cambiar de parecer al acercarse a las lecturas de textos sobre 

arte contemporáneo que encontró en el salón de lecturas para maestros del programa de 

la Sexta avanzada anual de la Academia Central de Bellas Artes de Beijing, durante su 

estancia en el Departamento de pintura al óleo entre los años de 1991 a 1993. Zhang 

cuenta que ahí fue donde descubrió otras formas de arte más allá de las técnicas 

tradicionales, y que fue la documentación sobre los performances del artista hongkonés 

Tseng Kwong-Chi donde conoció esta disciplina del arte. Zhang ha reconocido 

abiertamente que la formación que tuvo durante la universidad tenía una gran influencia 

de la escuela soviética en el arte, la que él describe con una gran tendencia hacia la 

representación realista de los objetos y de los acontecimientos. A pesar de ello, su 

estancia en la Academia Central en Beijing sin duda fueron clave para desbloquear el 

potencial creativo y artístico que Zhang empezaría a mostrar a partir del año 1992 con sus 

piezas de instalación tituladas como Angel I y Angel II, las cuales también serían la 

primera exposición pública del artista y previas al performance titulado Ángel que 

realizara en 1993.  

 

																																																								
23	Ibid.,	p.	9	
24	Ibid.,	p.	15	



	 48	

Una de las cosas sin duda más relevantes que van más allá de sus procesos 

biográficos formales en el arte, es el sentido de pertenencia que el artista siente hacia el 

campo, ese sitio distinto a las urbes y la aglomeración citadina a la que tuvo que 

someterse durante sus años de formación académica. Esto ha de expresarlo en varios de 

sus primeros performances de los que hablaremos más adelante como To add one meter 

to an anonymous mountain o Nine holes, ambas piezas de 1995, así como en algunas de 

sus fotografías de expedición durante sus años de colegio.  

La desnudez además de que está presente en casi todos sus performances así 

como en muchas de sus piezas de carácter visual, tiene que ver también con los años que 

Zhang Huan vivió en el campo en los que desarrolló una especial conexión con la 

naturaleza, así lo ha confesado a Roselee Goldberg:  

 

“Recuerdo que en el verano estaba desnudo todo el tiempo. 

Podía trepar a los árboles para obtener una fruta. Podía bajar 

hacia los estanques y al río por pescado. (…) No pude 

deshacerme de esa conexión corporal hacia la naturaleza de mi 

niñez”.25  

 

Claramente esta confesión arroja las razones por las cuales Zhang privilegia el 

cuerpo desnudo ante el cuerpo vestido. La conexión con la naturaleza y la tierra solo 

puede ser recuperada a través del cuerpo desnudo. Si bien podría interpretarse al cuerpo 

desnudo como un cuerpo vulnerable, bien podría pensarse completamente de forma 

contraria, es decir, la desnudez como dispositivo esencial del vehículo de conexión con lo 

sagrado que a partir de esa conexión puede llegar a ostentar un poder inédito, pues si 

bien el individuo queda sujeto a las fuerzas desconocidas de aquello, por otro lado más 

que vulnerabilidad el cuerpo desnudo adquiere ciertas facultades que para el cuerpo en 

vestimentas es imposible de adquirir. Pero no solo la desnudez ha de ser lo único 

necesario para lograr esa conexión; también el rito, que en el performance puede 

																																																								
25	Ibid.,	p.	9	



	 49	

entenderse como la configuración de acciones que el artista y sus colaboradores –en el 

caso de los performances colectivos–  se disponen a realizar es determinante para poder 

crear esa relación entre el desconocido sagrado y la physis de los cuerpos, en los que lo 

desconocido se muestra como el rompimiento de los límites e inauguración de otros 

nuevos al momento en el que el performance es llevado a cabo. El artista puede 

prepararse e incluso intuir y presupuestar cuáles son sus límites corporales y mentales 

que puede ostentar mientras lleva a cabo un performance, pero nunca sabrá del todo en 

una obra de este tipo cuáles son los límites reales a los que llegará en la realización de 

una pieza. Por eso mismo es que un performance es siempre inédito e irrepetible, ya que 

–como se han dado casos– entre más repite un performer una pieza determinada, va 

adquiriendo control y juicio, la espontaneidad se pierde y el performer se vuelve menos 

performer y más un actor, pues siempre la voluntad le lleva a ser más cuidadoso en sus 

movimientos, pues lo que tiene un performance por más que haya sido bien planteado 

visual y corporalmente, es el carácter de salpicadura, es decir, aquello que de la obra nos 

alcanza a envolver dentro de la misma, eso que nadie sabe qué es hasta el momento en 

donde se abre ante la mirada, la escucha, el olfato o el tacto como bien sucede en la 

obra 65kg de Zhang Huan en donde la sangre del artista cae en una bandeja caliente que 

evapora su sangre y despide un olor a ocre, lo cual debió no ser del todo agradable para 

los espectadores, o bien, recordemos también el performance de Marina Abramovic en 

donde la artista permitió que extraños intervinieran su cuerpo y le transgredieran al grado 

de desnudarla y producirle heridas; para muchos el observar aquello debió provocarles 

angustia e incluso desagrado al presenciar dichas manifestaciones de violencia. 

 

 

 



	 50	

 

 

 

II 

 

EL CUERPO COMO HABITÁCULO DE LO 

SAGRADO Y COMO VEHÍCULO DE 

SACRALIDADES 



	 51	

Habitáculo y vehículo: dos formas atemporales del cuerpo 
 

Todo cuerpo puede ser a su vez también manifestación misma de la gracia de los dioses. 

Si pensamos en aquellas personas que en distintas culturas fueron tomadas por chamanes 

u oráculos, podemos ver que muchos de ellos fueron concebidos y designados así 

debido a las condiciones bajo las cuales habían venido al mundo, dichos designios 

podían estar determinados por la época en la que eran dados a luz, la manifestación de 

alguna alteración mental que produjera que sus pensamientos fueran no racionales o 

mejor dicho, no convencionales, también la morfología que sus cuerpos mostraban era 

factor determinante para criarles y darles el título de chamanes, brujos u oráculos, esto 

era, que aquellos niños presentaran deformidades o alteraciones morfológicas en su 

composición corporal. En torno a este tema he encontrado un artículo interesante del 

médico peruano Óscar Frisancho Velarde que relata este tipo de designios otorgados a 

las personas que nacían con estas características en Mesoamérica y Suramérica: “(…) eran 

considerados intermediarios entre lo divino y lo terrenal, hacían “hablar” a los oráculos e 

interpretaban sus augurios; además preservaban los mitos cosmogónicos (…) Los 

gemelos, albinos, jorobados, enanos, entre otros, eran considerados como “señalados” 

por los dioses del México antiguo.”26 Aún en nuestros días algunas de estas creencias 

siguen manifestándose en algunas latitudes de Asia como veremos a continuación. Ya no 

tenemos figuras oraculares, pero siguen naciendo personas que son tomadas como 

descendientes directos de algunos dioses o incluso como las mismas reencarnaciones de 

éstos. En la India muchas de las personas que muestran deformidad en sus cuerpos son 

considerados descendientes directos de los dioses o tocados por la gracia sagrada de 

deidades específicas. Algunas de esas personas ostentan cuerpos desproporcionados, 

miembros deformes pero funcionales, un mayor número de extremidades (que además 

recuerdan la imagen del dios Shiva) en el cuerpo en comparación con el resto de las 

																																																								
26	FRISANCHO	 VELARDE,	 Óscar,	 Concepción	 mágico-religiosa	 de	 la	 Medicina	 en	 la	 América	 Prehispánica,	 Acta	 méd.	
peruana	(online),	Vol.29,	n2,	2012,	pp.121-127.	Disponible	en:		
http://www.scielo.org.pe/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1728-59172012000200013&lng=es&nrm=iso>.	 ISSN	1728-
5917	(Consultado	21-11-2019)	



	 52	

personas de la sociedad de donde provienen; dicho exceso es tomado no por un déficit, 

sino como una manifestación divina, por tanto esos cuerpos tienen que ser sacralizados, 

respetados y venerados por la gracia corporal que muestran. Basta recordar a Pranshu, un 

niño hindú nacido en Jalandhar en la región de Punjab en la India, que en 2016 fue 

conocido mundialmente por mostrar deformidad en su cráneo27; al infante se le tomó en 

su comunidad de origen por una reencarnación del dios hindú Ganesha, el hijo de Shiva 

que tiene cuerpo de niño y cabeza de elefante; y es que al observar las fotos de Pranshu 

es fácil detectar ese parecido con las representaciones que se han hecho de Ganesha a lo 

largo de los siglos de arte religioso representativo hindú. Dicho parecido es más notorio 

en la parte superior del cráneo y del rostro donde la frente tanto de Ganesha como de 

Pranshu se muestran sumamente amplias; un caso afortunado entre muchos otros, en el 

que sin duda podemos encontrar cierta belleza en la deformidad del niño que nos 

recuerda la magia y la ternura del hijo de Shiva que murió decapitado. Otro caso de ésta 

relación de los cuerpos deformes y padecientes con una deidad es el de las 

enfermedades que aquejaron a los cuerpos de los habitantes de Europa durante la época 

de la Edad Media, en caso muy concreto se suscitó con el periodo en que la lepra azotó 

con fuerza las regiones de Europa central y Europa del norte, ésta enfermedad fue 

considerada también como una manifestación de lo sagrado en el cuerpo de los 

hombres, pues cuando el cuerpo padece aquellos males es debido a que Dios había 

decidido expiar las culpas y pecados del cuerpo de la persona en donde se manifestaba 

aquel padecimiento. Foucault nos describe sobre la situación de los leprosos y el cómo 

eran concebidos dentro de estas sociedades lo siguiente: “La lepra se retira, 

abandonando lugares y ritos que no estaban destinados a suprimirla, sino a mantenerla a 

una distancia sagrada, a fijarla en una exaltación inversa.”28 Es decir, la exaltación inversa 

de la que nos habla Foucault se produce toda vez que en lugar de someter a exterminio a 

los habitantes infectados con esta enfermedad se toma como gracia divina el 

																																																								
27	Sobre	el	caso	del	niño	Pranshu	he	consultado	MEIJES,	Toby,	Villagers	believe	Indian	boy	is	reincarnation	of	hindu	god,	
disponible	 en:	 https://metro.co.uk/2016/11/08/villagers-believe-indian-boy-is-reincarnation-of-hindu-god-6243339/	
(consultado	18-09-2019)		
28	FOUCAULT,	Michel,	Historia	de	la	locura	en	la	época	clásica,	volumen	I,	FCE,	México,	2013,	p.	16	



	 53	

acontecimiento del hecho de la infección y se produce una sacralidad tanto en el 

padecimiento como en el cuidado de la lepra con la creación de abundantes 

leprosarios.29 

   

Así como las impresionantes variaciones genéticas, también los padecimientos 

mentales han sido relacionados con una manifestación de lo divino sobre la psique del 

hombre, cabe traer a colación la frase, “A quienes los dioses quieren destruir, primero lo 

vuelven loco”30, distinta a la relación cristiana atribuida a la lepra, ésta frase del periodo 

helénico refiere si bien también según la concepción de los hombres de esa cultura y 

periodo, a una manifestación clara de lo sagrado sobre la existencia de los hombres que 

han perdido la cordura, no va encaminada a ser concebida la enfermedad de la locura 

como un medio para la expiación, sino como bien dice la frase, refiere a la voluntad 

destructiva de los dioses sobre los hombres. Hemos de recordar que los dioses griegos 

no fueron nunca conocidos por ser piadosos y bondadosos como el dios cristiano, sino 

más bien eran conocidos por ser dioses magníficos y espléndidos en algunos casos pero 

que también llegaban a mostrar lo terribles que podían ser para los hombres. 

  

Lo que tenemos en la obra de Zhang Huan podría ser observado como todo lo 

contrario a los casos que hemos mencionado, ya que en él no se han manifestado 

deformaciones ni se ha tenido que padecer (al menos no que se conozca) un sufrimiento 

atribuido al designio de los dioses, por otro lado, lo que se muestra en la obra del artista 

chino es una necesidad de acercamiento a lo sagrado por medio de ritualidades diversas 

que podemos identificar en sus performances, de las cuales abundaremos más adelante 

en esta tesis. Si bien en los casos de los leprosos y los deformes hindúes los dioses han 

																																																								
29	Si	bien	se	ordenó	la	creación	de	leprosarios	para	los	habitantes	infectados,	también	Foucault	en	este	mismo	libro	nos	
habla	de	un	destierro	de	los	considerados	como	locos	que	originaría	lo	que	se	conocería	luego	como	las	Nefs	des	fous	o	
Naves	de	 los	 locos,	que	 transportaban	a	 los	enfermos	mentales	y	que	 iban	desembarcando	en	distintas	ciudades	a	 lo	
largo	de	Europa.		
30	Esta	frase	ha	sido	atribuida	a	Eurípides	pero	no	hay	todavía	una	fuente	que	confirme	dicha	procedencia.	No	obstante,	
podemos	 leer	en	María	Zambrano	una	 idea	completamente	similar	acerca	del	delirio	de	persecución	que	 los	hombres	
sufren	al	creer	que	son	perseguidos	por	sus	dioses.	Véase	ZAMBRANO,	María,	El	hombre	y	lo	divino,	FCE,	México,	2012,	
pp.	27-35	



	 54	

otorgado su gracia para que los hombres puedan expiarse y también han decidido volver 

de los cuerpos de niños y otros animales sus más recientes habitáculos, lo que se muestra 

en la deformidad de esas personas que han sido consideradas como sus reencarnaciones, 

por otro lado, podemos ver que también existen otro tipo de formas con las cuales se 

puede configurar una conexión con lo sagrado, esto es la repetición de ritos específicos 

así como la creación de otros nuevos a través de una poética determinada, que en el arte 

de Zhang Huan tiene lugar tanto en el performance como en sus obras de carácter visual.  

Al igual que el sacerdote que se adscribe a los rituales que a su dios le complacen 

para mantener abierta y activa la vía de conexión sagrada entre el hombre y su figura 

divina, de la misma forma Zhang Huan realiza acciones que si bien no están encaminadas 

a un acercamiento con una forma o figura específica, expresan la voluntad por evocar 

experiencias místicas por medio de la exposición de su cuerpo con peligros 

determinados que se encaminan hacia una búsqueda ritualista de lo sagrado. Como 

veremos más adelante en el subtema perteneciente al capítulo tres de esta tesis titulado 

Tres performances un Tian Zang, en donde se habla de obras de performance que realiza 

Zhang Huan tales como Dream of dragon (1999) o Seeds of Hamburg (2002), en donde 

se muestra una disposición por recurrir a acciones que recuerdan o mejor dicho, entran 

en diálogo con ritualidades específicas de la cultura del artista, tal como son los honores 

funerarios del budismo tibetano, las peregrinaciones masivas al Tibet, todas referencias 

de rituales importantes de la cultura en donde el artista creció y que a través del trabajo 

corporal permiten que se configure una estética de lo sagrado alrededor de sus obras de 

performance. 



	 55	

Subjetividad y memoria: El lienzo dérmico como superficie sagrada 

 

Nos pasamos la vida intentando construir una identidad, una forma o formas que nos 

ayuden a sujetarnos a la realidad, un avatar en el que podamos sentirnos seguros para 

pisar y transitar el mundo. La concepción del sujeto a lo largo de la historia de las Ideas 

ha sufrido muchos cambios. Durante los siglos en donde la idea de modernidad tuvo su 

mayor auge, los sujetos se sabían pertenecientes a un proyecto, la idea de progreso 

tanto en el bando capitalista como en el comunista tenía bastantes seguidores. Fuese 

como fuese, los individuos de las sociedades modernas de finales del siglo XIX y 

principios del XX, se suscribían de uno u otro modo a la idea de dicho proyecto. Ya 

avanzado el siglo XX, y más precisamente en los años de posguerra se comienza a gestar 

la transición hacia una época donde el sujeto lacerado por las envestidas propiciadas y 

derivadas de una guerra de magnitudes dantescas, voltea la mirada hacia sí mismo en un 

gesto de reencuentro y reconocimiento con la subjetividad. Un reconocimiento de sí 

mismo y del otro a partir de su propia existencia. Fue en ese contexto que la aparición de 

un nuevo paradigma en el arte y el pensamiento empezaba a gestarse; la bandera 

expresionista ondeaba en las galerías de arte y el existencialismo llenaba los estantes de 

las librerías, era entonces el momento de las vanguardias. No obstante, los años de 

desarrollo económico pleno de las principales potencias económicas así como la 

sofisticación de los sistemas de producción en masa han hecho posible la entrada a una 

nueva era de relaciones entre sujeto, sociedad y mundo. La optimización de la 

producción ya no solo se refiere a la producción de objetos de consumo sino también a 

la producción del sujeto mismo, lo que Lipovetsky llama procesos de personalización.31 A 

partir de inicios de la segunda mitad del siglo pasado, podríamos ya decir que el sujeto 

se caracteriza principalmente porque no sabe distinguir con exactitud cuál es la imagen 

de sí mismo, cuál es su sitio en el mundo, pues si por un lado durante la modernidad los 

modelos de producción y sociedad otorgaban casi de forma automática el lugar que le 

																																																								
31	Véase	LIPOVETSKY,	Gilles,	La	era	del	vacío,	Anagrama,	Barcelona,	2010,	pp.	20-33	



	 56	

correspondía a los sujetos de estas sociedades, en la cultura actual podría decirse que si 

bien este modelo de estatus económico sigue permeando  –recordemos que los modelos 

de clases, al menos en nuestra sociedad no se han diluido aún–, por otro lado, las 

generaciones actuales favorecen y practican constantemente lo que Michel Onfray va a 

llamar La construcción de uno mismo32. Tal vez no ha habido una época más subjetiva 

que esta. En su modo de apertura global, las sociedades y culturas actuales admiten en 

sobremanera elementos que las vuelven cada vez más complejas y diversas; entre más 

producido se vuelve un sujeto, más robusta se vuelve la diversidad, pero también más 

plana debido a la repetición y reproducción de modelos genéricos. Las posibilidades de 

empleo y producción en todos los ámbitos han aumentado y son cada vez más inventivas 

y creativas y a la par son también mayormente explotadoras, así como también de algún 

modo, se aproximan a ser cada vez más independientes de la fuerza de trabajo humano. 

Los sindicatos se han disuelto para dar lugar a los freelancers, los noticieros son cada vez 

más acartonados en comparación con la información relámpago de las redes sociales, las 

grandes televisoras están siendo borradas del mapa por los contenidos cada vez más 

interesantes de los vloggers. En un movimiento económico, la era digital, le retribuye al 

individuo una carga de información masiva que a su vez es carente de forma –o al menos 

carece de una forma específica o reconocible que sea fácil de diseccionar, su forma en 

todo caso, sería lo informe o lo deforme, entendido como una distorsión– derivada de 

este tipo de cultura, que en lugar de brindarle seguridad, de manera contraria lo vuelve 

inseguro, depresivo y ansioso.  

 

Byung-Chul Han, un filósofo surcoreano de nuestros días, plantea que 

actualmente las sociedades tienen la característica de ser transparentes o lisas, 

sociedades que no presentan ningún tipo de diferencia ni resistencia, sino que al 

contrario posibilitan la autocomplacencia del individuo al participar de un proceso de 

pulimentación y transparencia de la información33; en ese sentido, estaríamos hablando 

																																																								
32	Véase	ONFRAY,	Michel,	La	construcción	de	uno	mismo,	Perfil	Libros,	Buenos	Aires,	2000	
33	Véase	HAN,	Byung-Chul,	La	sociedad	de	la	transparencia,	Herder,	Barcelona,	2013	



	 57	

de que hay un paradigma que opera además de política y económicamente también de 

forma estética, generando que los sujetos se confeccionen y se pulan a sí mismos cada 

vez mejor, dando como resultado una masa lisa o incluso transparente de sujetos. Los 

paradigmas de la era digital nos pueden llevar por sendas cada vez más livianas, veloces 

y eficientes, la posibilidad de atascarse o de confundirse en la búsqueda y producción de 

información es cada vez más remota. La crisis del sujeto posmoderno pues, es una crisis 

generada por la angustia de no tener una imagen concreta. Cabe recordar aquí que para 

los latinos la palabra Imago no solo hacia referencia a la imagen, sino también a la voz o 

al cuerpo de la voz34. Siguiendo esa idea podemos decir que los individuos de hoy en día 

carecen de esa imagen en el sentido latino antiguo y es también en ese sentido que el 

sujeto recurre a los otros sujetos del entorno intentando encontrarse, reconocerse en otra 

u otras imágenes; pero su esfuerzo es en vano, pues los otros individuos son también 

entidades transparentes que no son ni producen diferencia, sino solo similitudes en 

relación a modelos de funcionalidad económica y hedonista. Cada vez es más difícil 

encontrar lugares y cuerpos que produzcan eco y espacios de reconocimiento. “Yo es 

otro”, sí, pero no se cuál otro soy. 

  

En La salvación de lo bello, Byung-Chul Han por otro lado, habla acerca de la 

desaparición de la distancia estética35, que se caracteriza principalmente porque en el 

arte y en los objetos de consumo del mundo contemporáneo existe una tendencia por 

eliminar todo rasgo que presente dificultad al sujeto en el acceso a éstos que están más 

allá de su cuerpo, esto tanto para los objetos corrientes como para los que son 

considerados como arte. Lo que crean artistas como On Kawara dentro de esta constante 

desaparición de la distancia estética es precisamente lo contrario. La distancia estética es 

necesaria para la experiencia de subjetividad que a partir del carácter de lo sublime y lo 

negativo que una obra con estas características ostenta, se presenta al sujeto en forma de 

interrogación. Al hablar de distancia estética en la obra no se plantea el hecho de que el 

																																																								
34	NASÓN,	Publio	Ovidio,	Metamorfosis,	Gredos,	Madrid,	2008,	pp.	339-348	
35	HAN,	Byung-Chul,	La	salvación	de	lo	bello,	Herder,	Barcelona,	2018,	pp.	59-60	



	 58	

objeto se aleje por si mismo del sujeto, sino que la obra de arte precisamente en su 

forma de interrogación se le presenta a éste como algo extraño que hace que se detenga 

y al mismo tiempo provoca que el sujeto quiera indagar en el objeto por su cualidad 

seductora. 

 

En ese marco del arte que produce distancia estética es donde podemos 

encontrar la obra del artista japonés On Kawara, obra que precisamente fue configurada 

como un lugar de pausa y silencio en una sociedad que desde los años en los que el 

artista realizó sus series “I” (“Yo”), no produce más que ruido, movimiento y tráfico 

indiscriminado de información. Si revisamos la documentación de la serie I went, donde 

On Kawara fotocopió los mapas de los sitios en los que estuvo de 1966 a 1977, 

encontraremos que el artista ya había anticipado los sistemas de trazo de rutas gráficas 

adentro de un plano, que pueden configurarse en aplicaciones actuales como Google 

Maps, Uber, etc. –no  hace falta decir que los fines de la mencionada serie son otros 

distintos a cualquier desarrollo tecnológico de este tipo. En los mapas intervenidos por 

Kawara podemos encontrar líneas en color rojo que guían los recorridos que el artista 

realizaba diariamente partiendo del sitio en donde dormía, marcado éste con un punto 

grueso del mismo color en los planos. Kawara llevó alternadas con esta serie sus otras 

obras tituladas I met (Conocí o Me encontré con) y I got up (Me levanté), en las que 

produjo poemas con los nombres de las personas que en sus viajes conocía o se 

encontraba en el caso de  I met; y para I got up, se dedicó a enviar un par de postales a 

sus conocidos con una imagen de algún sitio perteneciente al lugar donde se encontraba, 

añadiendo además la fecha y la hora en la que se había levantado de la cama ese día 

específico. 

 

En los albores de una época cuyas dinámicas son meramente económicas, en la 

que el sujeto ha pasado a ser más una cifra productora de otras cifras más y donde el 

tráfico masivo de información empezaba a ser la principal característica de las 

sociedades, On Kawara produce un catálogo de lo distinto, que valiéndose de elementos 



	 59	

cotidianos de la vida moderna generan una interrogación, toda vez que el artista usa los 

medios de comunicación por un lado para dar fe de su existencia, de su aparición, 

estancia y tránsito por el mundo como sujeto, así como para mostrar que los objetos son 

mucho más que meros útiles, proveyéndoles de lo que hemos ya considerado 

anteriormente como distancia estética. En ese sentido, el catálogo que éste artista nos 

ofrece es uno de la experiencia, de la marcha, un catálogo de huellas que muestran algo 

distinto en el plano de lo cotidiano.  

Utilizando como materia prima elementos de la vida común, ya sean postales, 

mapas, telegramas, e incluso nombres propios de personas que iba conociendo en sus 

viajes, el artista indaga en las posibilidades que de esos elementos pueden desprenderse 

para contar la historia de su vida, o mejor dicho, los días de su vida. Las piezas usadas por 

On Kawara, son elementos que en el mundo consuetudinario facilitan y alimentan el 

tráfico de información, tales como las postales o los telegramas, así como el 

desplazamiento de los individuos y la localización de los espacios urbanos en el caso de 

los mapas; Kawara utiliza estos objetos precisamente de forma inusual y en algunos casos 

también de forma contraria al uso cotidiano que se les da a estos, buscando así dar una 

información no funcional o en todo caso propiciar la desinformación, pues al leer los 

telegramas I’m still alive, en donde algunas veces escribe “I’m still alive, don’t worry” 

(“sigo vivo, no se preocupe”) y en el próximo redacta “I’m still alive, worry” (“sigo vivo, 

preocúpese”), queda en evidencia que el artista juega con la ya mencionada 

desinformación o mejor dicho con una información no productiva, tal vez una sin sentido 

o donde el único sentido pudiese ser el producir detenimiento y contemplación ante la 

no funcionalidad del mensaje, al arrojar un texto que únicamente sirve para decirle al 

mundo que On Kawara sigue existiendo. Es ahí donde el rasgo de subjetividad queda 

evidente en la obra del artista, pues no hay mayor relevancia ahí que el mero hecho por 

manifestar que él, el sujeto llamado On Kawara sigue con vida. 

 

El arte archivo abre la posibilidad de que el creador implemente objetos, frases, 

memorias íntimas y personales de todo tipo, así, toda vez que el artista busca hablar de sí 



	 60	

mismo a partir de él o ella, puede recurrir a un objeto de la infancia con valor sentimental 

o un objeto que representa un hecho turbio en su vida, contando de esta manera su 

historia a partir de materia u objetos relacionados directamente a él, prescindiendo de la 

mediación pictórica que supone el traslado del ojo y la memoria a la mano, pincel y 

lienzo. En ese sentido podemos decir pues que el arte archivo es un arte con un gran 

carácter subjetivo; en obras como la de On Kawara, esto se produce toda vez que el 

artista expone una narración del acontecimiento diario que éste decide hacer más 

relevante para su posterior documentación por medio de los objetos que decide 

implementar en sus obras. El elemento individual o subjetivo que rodea la obra de On 

Kawara está determinado por la construcción de una memoria a partir de elementos 

parciales que el artista decide configurar como una unidad de archivo. Ya no se trata 

pues del objeto representado como tal, sino de una serie de objetos presentados que 

componen una sola narración, pero que también cada uno de ellos por si mismo es capaz 

de expresar una narración singular como tal. La sensación que produce una exposición 

bien lograda de este tipo de obra frente a otra igual de importante de carácter pictórico 

o escultórico es en principio la de una extrañeza que lleva a preguntarse si aquello puede 

ser catalogado o asumido como arte, pero una vez que uno entiende y asume la 

desterritorialización de los objetos en ella mostrados, encontramos que dicha obra puede 

ser igual de vibrante que cualquier obra maestra de la historia del arte. No obstante, la 

búsqueda de los artistas que trabajan el arte archivo no es la de crear una obra maestra 

llena de virtuosismo y de técnicas pictóricas excelsas, sino precisamente producir 

distancia estética y acercamiento contemplativo a partir del elemento de la memoria36. Si 

bien el carácter de subjetividad permeaba en las obras de los grandes pintores tanto del 

renacimiento como posteriormente en las vanguardias en relación a la figura del genio 

artista, lo hacía más en un sentido del creador innovador tanto de forma y estilo así como 

de la técnica. La subjetividad en la obra de On Kawara intenta más bien por un lado 

perpetuar la presencia del sujeto –en este caso el artista– por medio de la memoria y por 

																																																								
36	Cfr.	GUASCH,	Anna	Maria,	 Los	 lugares	 de	 la	memoria:	 el	 arte	 de	archivar	 y	 recordar,	 Revista	Materia	 5,	 Barcelona,	
2005,	pp.	157-183	



	 61	

otro lado, abrir la interrogante que siempre cuelga en lo fugaz de la existencia: el abismo 

entre lo efímero de una vida en relación con la eternidad.  

 

Contar y narrar una vida en días hace que ésta parezca ser aún más corta que si la 

medimos en años. En su serie titulada Today (Hoy, en español), On Kawara pintó miles de 

lienzos, de uno a tres o más por día, en los que escribía la fecha del día en que realizaba 

cada pintura, armando además una caja de cartón para guardar cada una de ellas en la 

que de forma metódica también introducía la plana de un periódico elegido por el propio 

artista. Creía que si no terminaba de pintar alguno de éstos lienzos, entonces debía ser 

destruido y así lo hizo toda vez que el tiempo u otra cosa se le atravesaron para que 

pudiese acabar alguna de éstas obras elaboradas con oleo. Aquí se pone de manifiesto 

una hipótesis que choca de forma directa con el arte procesual además de una expresión 

clara por el carácter de subjetividad que hay en esta serie; ya que por un lado, el arte que 

es entendido como un proceso, tiene que ver con un interés por mostrar lo inacabado o 

el rastro de la producción de la obra; por otro lado, en la serie Today, el interés del artista 

consiste en mostrar únicamente la culminación de una obra en tanto que ésta representa 

la prueba fehaciente de que el artista existió ese día determinado y que además estuvo 

en relación al menos de forma intertextual con un hecho específico acontecido en 

cualquier parte del mundo.  

Para Kawara el no terminar uno de sus Date paintings significaba que él no había 

existido ese día en concreto, no había pintura, ni caja, ni plana de periódico qué mostrar, 

si no hay un soporte culminado con el cuál construir una memoria entonces Kawara no 

existe y por lo tanto tampoco el mundo existe para el artista, sin la realización del sujeto, 

no es posible la realización del mundo. Podemos ver de esta forma el carácter subjetivo 

que de esta serie se desprende. Al leer el Diario de un seductor de Kierkgaard y al mismo 

tiempo pensar en las series “Yo” de On Kawara podemos encontrar una similitud muy 

concreta entre la figura del seductor y el artista japonés, específicamente en donde 

Kierkegaard se refiere al plus poético que el personaje otorga a la realidad y también 



	 62	

muy posiblemente a lo que Sören llamaba el goce estético de su estar en esa realidad 

poetizada:  

 

 

“El espíritu poético era el signo más que él añadía 

a la realidad; ese signo más consistía en lo poético 

de que él gozaba, en una poética situación de esa 

realidad; cuando de nuevo la evocaba como 

fantasía de poeta(…)” 37.  

 

 

Lo anterior dicho se afirma en relación a que On Kawara dota de ese plus poético 

a objetos de la realidad corriente, al tomar una simple postal o un mapa e intervenirlos 

para crear una memoria concreta que a su vez será un espacio que el propio artista 

puede ofrecer y tener para el goce estético. Pero no hablamos aquí de un goce estético 

meramente hedonista, sino de la experiencia estética que puede producir una obra con 

las características de la de On Kawara, que como hemos mencionado a lo largo de este 

texto, el que esté dotada con una gran carga de subjetividad no anula la posibilidad de 

producir a su vez la distancia estética necesaria que nos acerca al sentimiento de lo 

sublime en tanto que discurre entre los hechos concretos de una vida y su día a día y lo 

infinitamente abierto de la eternidad y sus posibilidades. 

 

En una de sus piezas titulada Family tree (2000) Zhang Huan pidió a tres artesanos 

expertos en caligrafía china que escribiesen en su rostro y parte de su cuello una historia 

tradicional china, para ello requirió que lo hicieran con solemnidad y maestría hasta que 

su rostro quedase completamente ennegrecido por la tinta. La serie de fotografías 

derivada de éste performance muestra cómo de a poco la cara del artista va tiñéndose 

																																																								
37	KIERKEGAARD,	Sören,	Diario	de	un	seductor,	Alianza,	Madrid,	2014,	p.	34	
	



	 63	

completamente de un negro profundo. Lo que Zhang Huan quería lograr con esta acción 

era que las facciones de su rostro fueran completamente anuladas para que su rostro 

pasara a ser una imagen irreconocible, una umbría. Al hacer que sus rasgos fueran 

borrados por completo con las capas de tinta, la identidad biométrica del artista es 

omitida dando lugar a lo anónimo, a la no identidad, produciéndose así la desaparición 

del sujeto.  

 

 

 
Zhang	Huan	-		Family	tree,	performance,	Nueva	York,	USA,	2000	

	
En ese sentido, se configura una oposición al sujeto que busca confeccionarse y 

personalizarse cada vez más; concretamente, lo que Zhang buscaba con la realización de 

dicha obra era la anulación de toda posible subjetividad a través de la repetición excesiva 

de la escritura sobre su piel y rostro con caracteres chinos que contaban tanto la historia 

de la propia familia de Zhang así como historias acerca del destino humano relatado a 

través de parábolas; también el artista pidió añadir palabras que hacen referencia a la 

actividad de adivinación oracular que en China están basadas en la lectura de los rasgos 

faciales y corporales, dando pues lugar a todo aquello que el artista siente y piensa que 

lo constituye como individuo en una sociedad humana específica. La actividad de borrar 

su propia identidad a través de la escritura excesiva de dichos textos caligrafiados en su 

piel también pone de manifiesto que ese exceso de elementos sociales terminan por 

anular al individuo. Sabemos que el artista sigue ahí en presencia pues no ha 

desaparecido ni tampoco ha muerto –pues a quien le practican la caligrafía es al rostro 



	 64	

vivo del artista y no a una fotografía o a su cadáver– , tenemos la seguridad de que es el 

rostro de Zhang Huan el que ha quedado cubierto por tinta, no obstante lo que posibilita 

este ejercicio artístico es el espacio para la pregunta de cómo está constituido un sujeto; 

si bien, por un lado, queda claro que el omitir los rasgos faciales de Zhang supone un 

proceso de despersonalización y de emancipación de la subjetividad, por otro lado, el 

que los caracteres que los calígrafos escribieran en el rostro del artista fuesen historias y 

leyendas que constituyen la mitología y sabiduría chinas, así como la propia historia 

familiar, pone de manifiesto que la identidad nunca queda exenta de la cultura ni de lo 

que antecede a un sujeto. Lo que narra una de las leyendas elegidas por Zhang Huan 

para que fuese escrita hasta los límites de la negrura en su rostro es lo siguiente: “si una 

persona es determinada no hay nada que no pueda lograr”38 Un sujeto es eso, un cuerpo 

sujetado a una serie de elementos que le reconocen como tal y en donde él mismo se 

reconoce, la familia, el trabajo, los amigos, la sociedad entera son los tópicos que 

posibilitan la idea de sujeto.  

Lo que caracteriza en gran medida la obra de Zhang es por un lado una búsqueda 

constante del desarraigo de la identidad y por otro lado, como esta tesis propone, es una 

indagación de lo sagrado a partir de las posibilidades y límites del cuerpo. En el 

performance Nine holes, también se produce un fenómeno de des-sujeción, pero en ese 

caso es una des-sujeción colectiva, toda vez que al despojarse de su ropa los performers 

pasan a ser meramente cuerpo, posteriormente, al disponer su desnudez sobre el suelo 

de la montaña producen un único y solo evento: lo que Joseph Campbell llama El 

ombligo del mundo39. En ese sentido pasan a ser una única y sola entidad no subjetiva 

que funda un único sitio sagrado y ya no nueve cuerpos separados, mucho menos nueve 

sujetos, pues en la colectividad de una sola acción se configura un único y solo cuerpo; 

un único evento y entidad que en la variedad de las corporeidades ha devenido en una 

unidad ritual, o sacralidad cósmica, como habría de reconocer Mircea Eliade. 

																																																								
38	Zhang	Huan	en	DZIEWIOR	Yilmaz,	GOLDBERG	Roselee,	STORR	Robert,	Op.	cit.,	p.	122	
39	Véase	CAMPBELL,	Joseph,	El	hérore	de	las	mil	caras,	FCE,	México,	1972,	p.	44	



	 65	

Carne vs Cyborg: de la asunción del cuerpo y del cuerpo profanado 

 

En su performance titulado 65 kg (1994) Zhang Huan se hizo colgar atado por cadenas 

fijadas al techo que servían para suspender su cuerpo dentro de una pequeña bodega de 

Beijing. Previamente el artista había concertado con un médico y su asistente perforar su 

abdomen con ayuda de catéteres a fin de que su sangre cayera desde lo alto sobre una 

bandeja a través de un sistema de canalización quirúrgica que fue colocado en el cuerpo 

de Zhang el cual dirigiría la sangre del artista hacia la mencionada bandeja que se 

encontraba justo debajo suyo. Era evidente que en dicha acción había una expresión de 

riesgo entorno a la integridad física del artista, tanto por la elevación de su cuerpo 

colgado en el techo así como por las heridas en su abdomen, las cuales continuarían 

abiertas durante todo el performance. La obra fue titulada 65 kg, haciendo alusión al 

peso que el artista tenía previamente a ser colgado con las cadenas; podemos percibir en 

esta obra de Zhang Huan una evocación del cambio y lo transitorio así como una alegoría 

de la impermanencia, pues si bien sesentaicinco kilos son el peso del artista, su masa 

corporal se ve directamente afectada desde el momento en el que del cuerpo de Zhang 

empieza a brotar sangre.  

 

	
Zhang	Huan	-		65kg,	performance,	Beijing,	China,	1994	



	 66	

La pérdida del líquido sanguíneo ha de modificar en menor o mayor medida su 

peso; por mínima o mayúscula que sea la cantidad de sangre que cae en la charola el 

peso del artista se modifica sin remedio. En dicho performance también se pone de 

manifiesto la narrativa de la pérdida que sucede en el ritual del sacrificio, en el cual el 

ofrecimiento de sangre no se convierte en una pérdida económica sino en una pérdida 

simbiótico-ritual entre el hombre y una deidad. Los hombres de las culturas antiguas 

sacrificaron animales, entre ellos también seres humanos, para que los dioses les 

otorgaran a cambio tranquilidad y prosperidad, les aseguraran fertilidad o les 

garantizaran la victoria en alguna confrontación bélica. No obstante, una de las cosas 

interesantes en esta obra, es que Zhang Huan lo practica de un modo inverso, pues las 

culturas antiguas de las que hablamos llevaron a cabo los sacrificios de sangre 

ofrendando el líquido sanguíneo o los órganos –muy frecuentemente el corazón– en un 

movimiento que va de abajo hacia arriba, pues los dioses pertenecen a una dimensión 

generalmente elevada en relación con la superficie terrestre en la que habitan los 

hombres.  

 

 



	 67	

En el caso de 65 kg la sangre de Zhang cae desde arriba sobre una bandeja 

caliente como si fuera un ofrecimiento invertido, pues la fuerza de gravedad lleva consigo 

la sangre del artista de arriba hacia abajo. Si bien no hay una relación o interacción que 

pueda identificarse meramente como una de motivaciones rituales entre Zhang Huan y 

los espectadores que presenciaban el performance, lo que sucede al igual que en el caso 

de los sacrificios de sangre es que se produce un evidente desplazamiento de la materia 

corporal de un plano hacia otro o bien de un estado hacia otro en el caso del 

performance de Zhang, es decir, del estado líquido al gas, toda vez que la sangre 

calentada se evapora sobre la bandeja caliente, el cuerpo se vuelve en cierto modo algo 

más parecido a lo etéreo. De igual manera, el hecho de que sea una bandeja y además 

que la bandeja esté en constante calentamiento trae a nosotros la noción de un 

ofrecimiento provocador que a su vez es también simbólicamente piadoso, como si el 

artista invitara a los espectadores a comer o absorber su materia sanguínea, toda vez que 

por el ambiente se volatiliza la sangre vaporizada después de calentarse en la charola. Lo 

etéreo en lo que se convierte el cuerpo del artista al evaporarse su sangre reconfigura el 

ambiente de la bodega en la que Zhang Huan llevó a cabo su performance. En el 

cristianismo se quema incienso en las celebraciones litúrgicas como la misa o las 

procesiones, en las ceremonias budistas también se enciende otro tipo de incienso 

compuesto por diversas hierbas, en otros rituales ceremoniales de Mesoamérica se 

quemaba copal y se sabe que otras culturas del continente americano también usaban el 

palo santo; la motivación por quemar este tipo de elementos era esparcir en el ambiente 

un aroma que también es apoyo para el tránsito espiritual en el que los hombres 

entraban en comunicación con los dioses; cuando se evapora la sangre que cae en la 

charola se disemina en el ambiente un olor a ocre lo cual también transgrede los sentidos 

de los espectadores modificando así también su percepción a través de una experiencia 

olfativa.  

Entre las deidades de las culturas antiguas hay pocos dioses que se sacrifican en 

beneficio de los hombres, tenemos a Prometeo en la cultura griega y en varias de las 

culturas mesoamericanas aparece la figura del dios Xipe Tótec (Nuestro señor el 



	 68	

desollado), que se quita la piel para ofrecerla al igual que su sangre como alimento para 

los hombres, y es precisamente el ofrecimiento de este dios en el que el performance de 

Zhang Huan ha de encontrar –según nuestra percepción– una discreta relación indirecta, 

aún y cuando la cultura del artista sea distinta a la mesoamericana y por otro lado 

también se puede encontrar una relación directa con un viejo cuento chino budista que 

relata el cómo una liebre se arroja al fuego sacrificándose para alimentar a un viajero 

hambriento en una noche de invierno; el viajero era Buda mismo, quien antes de que la 

liebre tocara el fuego la alcanzó con su brazo y la elevó a la luna para que todos 

conocieran y recordaran por siempre la compasión de la liebre40. Por otro lado , y no 

obstante la capacidad que tiene el artista de crear un environment –a  través del olor y los 

elementos hospitalarios que usa– además de realizar el performance, hay en esta pieza 

una crítica de la que habla Yilmaz Dziewior enfocada en la creciente tendencia que tienen 

las personas hacia la auto-tortura en China41; podemos en ese sentido pensar que Zhang 

Huan trata de crear un giro crítico contra la motivación nihilista que se manifiesta en la 

autolesión, pues precisamente lo que no hay en la obra corporal de Zhang Huan es 

nihilismo ni desprecio por el cuerpo, sino todo lo contrario, lo que podemos encontrar en 

su obra es una constante asunción a partir de diversas formas que abren diálogos con lo 

espiritual, lo social, la tradición y la condición humana, generando experiencias de 

sacralidad desde distintos contextos. Si bien a pesar de que Zhang Huan abre heridas en 

su piel y pone en riesgo la corporeidad, en sus performances no encontramos una 

negación del cuerpo sino lo opuesto a la negación, es decir, la asunción, toda vez que el 

artista trabaja meramente desde y con su cuerpo. Podemos constatar lo anterior al darnos 

cuenta de que los límites que explora entorno a sus capacidades físicas nunca están 

influidos por elementos o instrumentos externos que le ayuden a incrementar sus 

capacidades de movimiento, de fuerza o de resistencia. La asunción se produce en el 

reconocimiento de los límites que son descubiertos y expuestos en cada uno de los 

																																																								
40	Esta	 parábola	 puede	 encontrarse	 en	 el	 compilado	 de	 cuentos	 sobre	 la	 luna	 de	 Carolyn	 McVickar	 Edwards	 en	
MCVICKAR,	Carolyn,	In	the	light	of	the	moon,	Da	Capo	Press,	Boston,	2003.	
41	Véase:	DZIEWIOR	Yilmaz,	GOLDBERG	Roselee,	STORR	Robert,	Op.	cit.,	p.	47	



	 69	

performances que realiza el artista. A pesar de que en algunas ocasiones Zhang ha 

utilizado instrumentos o elementos que sirven de apoyo para realizar sus acciones, no son 

nunca empleados o concebidos como una prótesis o como una extensión de sus 

extremidades. En la obra de Zhang Huan por el contrario existe una asunción, pues el 

artista asume lo que su cuerpo es y además como podemos ver en 65kg lo asume y 

además lo comparte por medio de la evaporación de su sangre con todos los que son 

espectadores adentro de aquella bodega de Beijing. 

 

En la obra performática y visual de artistas como Stelarc a diferencia de Zhang 

Huan se puede identificar fácilmente una motivación por la mejora corporal, dicha 

búsqueda expresa un nihilismo tanto de la forma original en la que está constituido un 

cuerpo, así como de las capacidades originales con las que nace y a las que aspira un 

cuerpo no intervenido. Ostentar la multiplicación de alguna extremidad o insertarse carne 

ajena expresa por un lado una incomodidad con la carne propia así como con la forma en 

la que el cuerpo vino a ser arrojado al mundo. La exploración estética de Stelarc obedece 

no solo a la lógica del cyborg sino también a una lógica de la negación a partir de la 

implementación de la técnica sobre la carne, indagación que no es rebelde sino nihilista. 

La asunción ha de producirse en toda operación que exprese las facultades del cuerpo 

siempre en relación a un reconocimiento de los límites somáticos, en donde el artista 

procede solo desde su propia piel y carne; por supuesto, en una experiencia relativa a 

objetos y espacios externos, pero nunca buscando una añadidura artificial y extraña a su 

piel o a su morfología. No hay mayor asunción del cuerpo que aquel que opera no con lo 

mediato o lo instrumental sino con lo ya dado, que es la carne, es decir, lo inmediato. La 

anterior es una postura que está más cerca de llegar a ser trágica, puesto que no se 

busca en lo externo una extensión de las posibilidades sino que se asume lo que al 

cuerpo le es posible de una vez por todas en su morfología, como cuerpo que nace y 

crece hasta alcanzar sus máximas capacidades físicas y que si bien hay mejoras se 

obtienen éstas por medio de la preparación y el entrenamiento que permiten que el 



	 70	

cuerpo alcance límites dados por una potencia misma del cuerpo, es decir, lo que el 

propio cuerpo puede por sí mismo alcanzar, en volumen, resistencia y destreza.  

 

	
Stelarc	-	Amplified	Body,	Laser	eyes	&	Third	hand,	1985	

 

La negación del cuerpo en artistas como Stelarc se produce de una forma rara, 

pues si bien lo que hace el artista es trabajar a partir de su cuerpo, lo hace solamente 

como soporte y modelo pues al mismo tiempo genera una especie de laboratorio cárnico 

para la aplicación técnica de prótesis, implantes y escrituras diversas42. No hay mayor 

nihilismo del cuerpo que aquel al que se le convierte en un laboratorio y se le somete a 

ser algo más de lo que su acontecimiento azaroso le permite ser. La voluntad de control 

científico y técnico sobre un cuerpo es la expresión más ruda del sometimiento animal. 

En la narrativa del cyborg se ha de obedecer siempre a éste principio. La negación del 

																																																								
42	Sobre	la	escritura	como	técnica	y	característica	del	cyborg	véase	DUQUE,	Félix,	El	cyborg	sí	tiene	quien	le	escriba,	en	La	
escritura	del	cuerpo,	el	cuerpo	de	la	escritura,	Universidad	Autónoma	de	Zacatecas,	Zacatecas,	2010,	pp.	13-27	



	 71	

cuerpo por otro lado resulta sumamente aberrante, toda vez que lo que se da como 

resultado en la añadidura de partes –que son una proyección tecnificada de las 

extremidades de un cuerpo– deviene en lo monstruoso.  

 

De la fuerza de gravedad: caída y elevación de los cuerpos 
 

Cuando Stelarc suspende su cuerpo mediante la inserción de ganchos fijados al techo 

que atraviesan diversas zonas de su corporeidad ayudando a distribuir su peso en los 

soportes, queda la sensación de que el artista busca mantener el dolor de forma interna 

sin llegar a exteriorizarlo y sin buscar un canal de salida o depuración. La sangre del 

cuerpo de Stelarc brota de los orificios abiertos por los ganchos, no obstante, el que la 

sangre encuentre salida no es la intención del chipriota en estas obras performáticas, sino 

que por el contrario, busca que ni su cuerpo y nada dentro de su cuerpo caiga y sea 

llevado al suelo por la gravedad; en ese sentido, de algún modo la sangre ensucia las 

obras de Stelarc, pues si suspender la gravedad es la búsqueda en su obra, el brote de la 

sangre revela que el cuerpo sigue afectado por la fuerza gravitatoria, es decir, su propio 

cuerpo lo delata. Lo anterior deviene completamente contrastante a lo que hizo Zhang 

Huan en 65 kg permitiendo que cayera su sangre de forma constante sobre la charola 

colocada debajo de su cuerpo agregando además un sistema de canalización quirúrgica –

como ya hemos mencionado– para que la sangre se desplazara hacia abajo debido a la 

fuerza de gravedad. El sistema de canalización en el caso del performance de Zhang no 

es una añadidura, porque el artista no lo concibe más que como un elemento que ayuda 

a redondear su búsqueda, que se concentra en soportar la presión de su cuerpo contra 

las cadenas que suspenden su peso y que la mayor cantidad posible de su sangre caiga 

sobre la charola caliente y se evapore y si bien siendo rigurosos podemos observar a los 

tubos de canalización como una extensión de las venas del artista, no son concebidos 

como una mejora, sino simplemente como apoyo y herramienta y no como una añadidura 

que aspira a ser permanentemente sumada al cuerpo de Zhang.  



	 72	

Mientras el dolor en Zhang Huan es de una u otra forma canalizado y 

transformado, en Stelarc lo más que podemos llegar a suponer es que se manifiesta y 

transita únicamente en la dimensión interior del cuerpo artista, y si bien existe de por 

medio una preparación física y mental –pues Stelarc al igual que Zhang Huan también 

asume una postura meditativa al mantener su cuerpo suspendido por los ganchos– es una 

preparación siempre encaminada a soportar el dolor en favor de presentar una resistencia 

más larga en contra de la gravedad, es decir, mantenerse más tiempo –o el tiempo 

determinado previamente por el artista para estas obras– suspendido por los ganchos. 

Stelarc ha realizado alrededor de veinticinco performances de suspensión teniendo varios 

colaboradores en un buen número de estos eventos en los que además ha implementado 

distintas modalidades de suspensión así como elementos externos diversos, incluida su 

famosa Tercera mano.  

 

	
Stelarc	-	Prepared	Tree	Suspension:	Event	for	Obsolete	Body	No.	6,	Black	Mountain,	Canberra,	1982	

 



	 73	

En todos y cada uno de los performances de suspensión de los cuerpos de Stelarc 

el artista ha apostado por vencer a la fuerza de gravedad43. Esto obedece también a su 

búsqueda estética de repetirse o trasladarse a si mismo al plano de lo virtual, lejos de un 

cuerpo que se agota y muere. La voluntad científica que impregna la estética cyborg de 

Stelarc brinda posibilidades creativas llamativas y espectaculares, pero nada más; la 

tecnología implementada en sus performances atrae al ojo y al oído volviendo fácil 

otorgarle relevancia por sobre otros planteamientos existentes en el arte del cuerpo. El 

discurso cyborg en la estética de Stelarc puede ser confuso y entendérsele como un arte 

que busca reivindicar el cuerpo y sus potencias, no obstante, lo que está reivindicando es 

la capacidad del desarrollo técnico a favor de encontrar un cuerpo mejorado por medio 

de una lógica meramente técnica, lo cual es completamente distinto. Felix Duque 

identifica esta lógica con la idea del cuerpo total que según nos dice prevalece tanto en 

el cristianismo con la idea de alma y en Hegel con la idea de espíritu; al no poder 

encontrar un cuerpo no perecedero e incapaz de mostrarse decadente, el cristianismo 

apela por el alma que pertenece a un plano ya no corpóreo, en donde se mantiene 

inmune de la decadencia del cuerpo procurando así la vida eterna. En su obra Phrostetic 

head (2007) el artista muestra los alcances de la tecnología protésica, mediante la cual ha 

logrado crear una réplica de su cabeza a partir de la morfología de su rostro; la cabeza 

virtual de Stelarc también está programada para hablar e incluso contestar algunas 

preguntas por medio de una interfaz computacional. Lo que tenemos con la creación de 

esta Cabeza protésica es el triunfo de la permanencia y conservación de lo humano a 

través de lo virtual en donde ya no es necesario tener un cuerpo como soporte que sea 

atraído a la tierra por la fuerza gravitacional, sino que con la inteligencia artificial y la 

computación se ha logrado configurar un ser que ya no tiene peso, y que a su vez es 

menos rebelde, más durable y más fácilmente de modelar a saber de cualquier antojo 

perverso que un cuerpo hecho de carne.  

																																																								
43	Sobre	la	motivación	de	Stelarc	por	vencer	a	la	gravedad	el	artista	habla	en	una	entrevista	realizada	por	Paolo	Atzori	y	
Kirk	Woolford,	Disponible	en:		
https://web.stanford.edu/dept/HPS/stelarc/a29-extended_body.html,	(consultada	23-05-2019)	



	 74	

Zhang Huan llevó a cabo una peregrinación personal en uno de sus regresos a 

China, mediante una caminata que evoca a un ritual religioso milenario, el artista realiza 

un movimiento repetitivo de caída e incorporación mientras avanza arrojándose un metro 

o varios centímetros hacia el frente. El artista va sin camisa y usa solo un pantalón de 

color rojizo; sus manos están cubiertas con una especie de vendaje. Tanto el atuendo 

elegido por Zhang Huan, así como los movimientos repetitivos son una clara referencia a 

una ritualidad china o tibetana muy antigua. La peregrinación de Zhang, a pesar de no 

haber sido pensada como un performance o una pieza de arte-acción, terminó por serlo, 

ya que espectadores que le reconocieron se aglomeraron en una multitud y bastó poco 

tiempo para que varios camarógrafos se pusieran a documentar las acciones del artista. 

Zhang arroja su cuerpo a la tierra una y otra vez volviéndose a incorporar; avanzar 

cayendo y levantándose es también una forma que crea una analogía y expresa “las 

caídas” y “elevaciones” que un ser sufre durante una vida. Caer directamente con el 

torso y el abdomen sobre el suelo como lo hace el artista es un movimiento que busca 

una conexión con la fuerza de atracción de la tierra, con el centro de gravedad. Si bien en 

los performance de suspensión de Stelarc lo que se busca es la aniquilación de la 

gravedad o bien, según percibo, una huida desesperada de la fuerza de gravedad, 

debemos decir que no lo ha de lograr por completo pues al colgar su cuerpo con 

ganchos sujetados a un techo que a su vez está soportado por muros y castillos 

arraigados al piso podemos inferir que la gravedad sigue operando sobre su cuerpo y 

sobre los elementos que utiliza para suspenderse; en ese sentido su movimiento creativo 

más perspicaz sería el de implementar las prótesis del cuerpo, sobre todo en su Cabeza 

protésica en donde la gravedad no infiere y no determina ninguna fuerza. En el trabajo 

de Zhang Huan al contrario, se produce una narrativa que expresa la lucha en la que 

participan las potencias del hombre (con su cuerpo) y las potencias superiores a las de lo 

humano, como en este caso la gravedad.  

El hombre puede erigirse, sí, pero ha de caer siempre, pues puede el hombre 

atreverse a vencer a la gravedad y de igual manera pensarse y desearse a si mismo fuera 

de la merced de dicha fuerza, no obstante, esa potencia fantasmal siempre habrá de 



	 75	

encontrarle y hacerle perecer en una caída y desgaste irremediables. En el performance 

de Zhang Huan aparece de alguna forma el drama de la vida, a eso que también los 

antiguos griegos han llamado la tragedia, por otro lado y  en una completamente 

distante búsqueda, Stelarc apuesta por crear un nuevo drama; uno que aún no logra 

determinar ni acabar por reconocer ni su principio ni su fin al cual bien podríamos llamar 

el nuevo drama moderno. 

 

 Vale la pena hacer el ejercicio de pensar en artistas como Stelarc u Orlan, quienes 

han pasado de asumir el riesgo de modificar y transgredir su cuerpo aparente o 

meramente con un fin estético a incluso considerarlo obsoleto44. Cuando se piensa en la 

oreja que Stelarc se hizo implantar en el brazo se podría reconocer ya de entrada que con 

dicha modificación corporal el artista intenta mostrar las posibilidades creativas que 

pueden alcanzarse a partir de la implementación de la ciencia sobre el cuerpo. Las 

motivaciones de Stelarc son principalmente las mismas que históricamente el cristianismo 

también postula, como ya hemos visto, la de crear un cuerpo total por afuera o por 

encima del cuerpo como bien lo ha señalado Félix Duque. Por un lado hay un claro 

desprecio del cuerpo propio en el artista –a pesar de la aparente apología de lo 

corpóreo– ya que la reivindicación del cuerpo según lo que este tipo de cyberartistas 

plantean solo se produce mediante la modificación o mejora del cuerpo, en la añadidura 

de elementos que lo hacen ya no ser lo que está destinado a ser, sino que con estas 

supuestas mejoras lo llevan a ser otra cosa distinta, es decir, un cyborg, como hemos 

señalado anteriormente, o bien deberíamos tal vez decir un humano demasiado humano, 

recordando a Nietzsche. Para este tipo de lógica solo en la reconfiguración técnica puede 

darse el arte o la mejora del cuerpo, nunca desde su morfología natural.  

Optimizar por medio de la tecnología al cuerpo no lo hace precisamente mejor, 

sino que –en todo caso– ostenta solo un tipo de mejoría, que es la mejoría técnica, de 

entre otras mejorías posibles. Tener tres brazos y no solo dos para sujetar más cosas o 

ayudarse a cargar objetos pesados que con dos brazos sería imposible cargar, aumentar 
																																																								
44	Véase:	FEATHERSTONE,	Mike,	Body	modification,	SAGE,	London,	2000,	p.	151	



	 76	

las posibilidades de movimiento del cuerpo al añadir una extremidad, son situaciones 

meramente relativas y desprovistas de interés cuando se les observa por si solas. Giorgio 

Agamben en su libro titulado Denudez siguiendo a Deleuze, desarrolla la idea de la 

potencia de los cuerpos, diciendo que dicha fuerza a su vez supone una impotencia: “(…) 

la potencia también es siempre constitutivamente impotencia, (…) todo poder hacer es 

ya siempre un poder no hacer”45. El poder deteriorarse es una potencia inherente al 

cuerpo de piel y carne; después de nacer y a medida que crecemos nuestras capacidades 

físicas aumentan pero también se van deteriorando hasta el punto en que dejan de 

aumentarse y se encaminan a la mera disminución y sequedad de músculos, órganos, 

carne y piel. De ese deterioro es del que huye la estética y la tecno-lógica del cyborg. Y si 

bien el cyborg está constituido por partes añadidas a un primer cuerpo que le dan la 

posibilidad de poder más que lo que un cuerpo no intervenido puede, el cyborg ultra 

mejorado podría casi todo, menos morir, del mismo modo en que la inteligencia artificial 

que anima la Cabeza protésica de Stelarc tampoco puede ya deteriorarse al no estar 

constituida por órganos y carne, asegurando así el no poder morir.  

Lo que vemos en el arte performático de Zhang Huan es que el cuerpo sirve para 

mostrar posibilidades creativas que se producen a partir de lo externo al cuerpo pero 

siempre a partir de éste, también sucede que en algunas de sus acciones se muestran las 

potencias y los límites que el cuerpo del artista es capaz de emanar y soportar. Zhang 

Huan sabe que su cuerpo de carne, piel y huesos está limitado por su condición sensible; 

sabe que arriesga su integridad y que hay dolor físico de por medio en varias de sus 

acciones y que además se corre el riesgo de que comprometa mortalmente su cuerpo y 

su salud con daños irreparables, pero a pesar de eso no ensueña ni fantasea el artista con 

devenir otra cosa distinta a su constitución, ni tampoco en modificar su cuerpo para así 

poder mostrar las capacidades de éste. 

 

Existe una diferencia importante entre un cuerpo que es reconocido como 

insuficiente y mediocre y que por tanto el sujeto de ese cuerpo ha decidido modificarlo 
																																																								
45	AGAMBEN,	Giorgio,	Op.cit.,	p.	63	



	 77	

para optimizarlo y aquel que sabiéndose limitado decide mostrar lo que puede su 

cuerpo, sin modificaciones somáticas ni añadiduras cibernéticas, más que aquellas de las 

que su naturaleza morfológica y su tránsito por el mundo le han provisto. La optimización 

que plantean artistas como Stelarc y Orlan supone ya de antemano una transgresión y un 

rechazo del cuerpo. En el síndrome del miembro fantasma dicha condición lleva a las 

personas que lo padecen a amputarse partes del cuerpo que no sienten como suyas; en 

estos artistas mencionados su concepción del cuerpo funciona de forma opuesta, es 

decir, sienten que deben añadir miembros a su cuerpo, en los casos de Stelarc y Orlan 

podemos ver que ninguno acepta su cuerpo de la forma en la que es, la forma que tiene 

previamente a someterlo a dichas modificaciones. Por otro lado debemos decir que tanto 

el síndrome del miembro fantasma así como la búsqueda de la mejoría corporal por 

medio de la tecnología obedecen a una sola lógica, que es la lógica nihilista mencionada 

anteriormente. De esta forma la obra corporal de Zhang Huan se coloca del lado opuesto 

a la obra de Stelarc y Orlan, pues en la obra del artista chino no hay un rechazo del 

cuerpo, sino una reivindicación de los límites del cuerpo. Zhang no añade implantes a su 

persona y si bien hay elementos de los que se ayuda para llevar a cabo sus acciones, 

éstos son solo herramientas que siguen estando en contacto con él tan solo en el exterior 

de su cuerpo. 



	 78	

 

 

 

 

 

 

 

III 

 

DE LO SAGRADO EN LA OBRA CORPORAL DE 

ZHANG HUAN 



	 79	

El primer performance 
 

En 1993 Zhang Huan da el paso de la producción visual – a la que de hecho se tiene poca 

o nula accesibilidad– de sus años de formación a realizar el performance que fue titulado 

como Angel y tuvo lugar en el patio del Museo Nacional de Arte de China en Beijing. 

Este performance tuvo más características de ser una acción crítica contra los abortos 

selectivos de bebés del sexo femenino en China. Zhang Huan aparece cubierto de un 

líquido de apariencia sanguinolenta destrozando una bebé de plástico para 

posteriormente envolver los restos en una toalla o pañuelo que llevó hacia adentro del 

museo hasta que fue detenido por la policía del lugar.  

 

	
Zhang	Huan	-	Angel,	performance,	Beijing,	China,	1993	

 

Como se acaba de señalar, el performance fue interrumpido y el artista fue 

obligado a escribir una disculpa pública al museo así como una autocrítica hacia su 



	 80	

propio performance.46 Podemos apreciar que no queda clara la transición que el artista 

realiza desde sus trabajos plásticos no corporales de su etapa de formación hacia el 

performance; no obstante lo que Zhang comenta al respecto es que en una búsqueda 

por pasar de las dos dimensiones a la tercera dimensión su cuerpo se convirtió en el 

vehículo, esto además le ayudó además a iniciarse en la construcción de un lenguaje 

propio, que además como el comenta “Esto me permitió expresar algunas emociones 

profundas que venían desde muchos lugares diferentes”47. En ese sentido, podemos 

comenzar a entender de que va la poética contenida en la obra de Zhang Huan. El 

elemento del cuerpo le ha permitido al artista expresar cosas que en la pintura y en el 

dibujo no había podido configurar. Pareciera ser que el estudio y prácticas formales en el 

arte si bien le dotan al artista de ciertas herramientas que están encaminadas al 

entrenamiento óptico y el desarrollo de la destreza manual sobre el lienzo, la matriz de 

grabado u otra superficie para el ejercicio pictórico que resolverá una representación 

realista, dichas herramientas técnicas a veces no resultan ser las más adecuadas para que 

se empiece a consolidar un lenguaje propio en el creador o al menos una clara búsqueda 

de dicho lenguaje. En el caso de Zhang Huan, veremos posteriormente que luego de un 

largo recorrido por el performance da prioridad a la producción de pintura y escultura, así 

como a la exploración de técnicas visuales no corporales. Es decir, el trabajo de Zhang 

Huan está bastante cargado hacia el performance durante los primeros años en los que 

aparece en escena ya como un artista profesional; luego el artista vuelca su interés por lo 

meramente plástico y pictórico, a diferencia de muchos artistas que han incursionado en 

el performance o arte acción que han comenzado sus exploraciones en las artes 

meramente plásticas para posteriormente encaminarse en las prácticas corporales 

artísticas. Si bien podemos también encontrar producción visual paralela al tiempo en el 

que Zhang realizó algunos performances, la línea productiva del artista tiende en primera 

instancia hacia la creación performática tal y como hemos señalado. 

																																																								
46	De	momento	no	se	ha	tenido	acceso	a	dichos	documentos,	al	menos	no	al	inglés	o	al	español.	
47	Zhang	Huan	en	DZIEWIOR	Yilmaz,	GOLDBERG	Roselee,	STORR	Robert,	Op.cit.,	p.	19	



	 81	

To add one meter to an anonymous mountain (1995) 
 

¿Qué tan relevante es agregar un metro de altura a una montaña? Y aún más, ¿por qué 

sería relevante tratándose de cuerpos humanos los que hacen la suma a dicha geografía? 

Tal vez nada relevante se encuentre en ello, o al menos no desde una mirada 

funcionalista o productivista, queda claro que desde esas formas de ver y pensar una 

acción de este tipo no ostenta relevancia alguna. Agregar un metro a una montaña 

anónima del artista Zhang Huan puede ser leída como una acción que va más allá de los 

intereses mercantiles del arte, en efecto, tratándose de un performance podemos deducir 

que muchos de los trabajos performáticos realizados por diversos artistas ostentan estas 

características, no obstante, algunos de ellos han tomado los restos objetuales de sus 

performances para luego venderlos de forma directa o mediante un marchante de arte, el 

artista chino ha desistido de esas prácticas tanto en este performance, así como en todas 

sus otras piezas de arte corporal, es decir, hay registro, pero no hay venta de la obra 

como tal, precisamente porque eso conduciría a la mercantilización de dichas piezas 

artísticas, pero además Zhang Huan decide hacerlo así porque la búsqueda que está 

implícita en la mencionada obra es una búsqueda que tiene que ver con algo no objetual; 

hablando en esos términos quedaría claro que la experiencia es lo fundamental en 

Agregar un metro a una montaña anónima, pero, ¿de qué tipo de experiencia hablamos? 

Pensemos propiamente en el performance. Diez hombres que subieron una 

montaña en la serranía de China una vez en la cumbre desnudan sus cuerpos y poco a 

poco se van apilando uno sobre otro hasta crear un montículo corpóreo en la cima de esa 

montaña anónima. La pila de cuerpos ha agregado un metro más a una montaña que ya 

de por sí era enorme. No hay ningún sentido en esto, es incluso absurdo el hecho de que 

diez individuos hayan subido hasta la cima comandados por uno de ellos que les ha 

ordenado desnudarse y apilarse al llegar a la cumbre. De hecho, la montaña por sí misma 

no necesita que diez hombres le añadan un metro más de altura. Justo ahí, en el 

aparente sin sentido es donde se encuentra el interés de este performance, Zhang se ha 

dado cuenta que solo en ese estado de las cosas es posible la experiencia del encuentro 



	 82	

con lo sagrado, porque también es en el sin sentido donde ha surgido la necesidad del 

reencuentro con la tierra. Es decir, si es que hay una necesidad de buscar otra cosa, algo 

que sea distinto al ámbito del alcance inmediato del que nos provee el mundo civilizado, 

es precisamente porque en el ámbito de lo moderno ya no hay un sentido, una dirección, 

o mejor dicho es ahí donde el artista ha descubierto el sin sentido de la monotonía de la 

producción y el consumo de la vida moderna, y tanto su cuerpo como su espíritu le han 

llevado a retornar a ese espacio que pare él representa el origen de todo: la naturaleza. 

Zhang Huan ha experimentado la sensación de no pertenencia a lo moderno, o mejor 

dicho, sabe que es en buena parte un individuo moderno pero no solo eso, sino algo 

más, y por ese descubrimiento de índole existencial ha encontrado un sentido muy claro 

a Agregar un metro a una montaña anónima.  

 

	
Zhang	Huan	-	To	add	one	meter	to	an	anonymous	mountain,	performance,	Beijing,	China,	1995	

 

Pero ¿Qué es lo sagrado y por qué tendría relevancia en el performance de 

Zhang? Y ¿Cómo es que se configura el retorno al origen en este performance? Lo 

sagrado es aquello que nunca en la historia de la vida humana ha podido ser encontrado 

o descubierto, aquello que permanece siempre siendo un enigma ante nuestra 



	 83	

existencia, una fuerza que se manifiesta sin ser invitada y que no distingue entre lo que 

nosotros consideramos bueno o malo, poco o mucho, un algo y un otro de lo cual apenas 

puede intentar hablarse. Podría ser que de momento esto pareciera una apuesta 

metafísica, no obstante, si consideramos que la ciencia misma en toda su historia siempre 

ha dejado cosas sin resolver porque aquellas sobrepasan su entendimiento, podemos 

constatar de que incluso a para los ojos científicos quedan ocultos ciertos secretos que 

guarda el universo y la naturaleza, y si bien acudimos a la etimología de la palabra 

sagrado, encontraremos que es exactamente la misma raíz de la que proviene secreto, 

aquello que siempre pareciera permanecer oculto, pero que más que oculto es 

constantemente inaccesible. Por eso más que una metafísica podría considerarse como 

un anecdotario en el que la filosofía, la religión y el arte han invertido un interés 

profundo. Así pues, hemos de considerar que lo sagrado es aquello que es por naturaleza 

lo insondable, lo irrepetible y que tiene la capacidad de modificar nuestra existencia 

cuando nos encontramos en juego con sus potencias, que si bien nos damos a la tarea de 

identificar algunas, éstas tendrían que ver con lo que nosotros llamamos lo aleatorio, lo 

azaroso, lo incalculable, es decir todo aquello que es insondable.  

 

El performance se manifiesta como algo contrario a los modos de producción y 

consumo, podría decirse pues que es en gran medida siempre subversivo, porque ahí el 

cuerpo se configura de una manera distinta a las formas establecidas por la cultura y la 

sociedad, y escatológico, ya que abre la posibilidad de la deconstrucción y la destrucción 

de los modelos de orden de la civilización o mejor dicho, de las distintas civilizaciones o 

siendo aún más específicos, del cuerpo civilizado. El cuerpo en el performance toma un 

sentido distinto a los cuerpos que sirven como herramientas de producción para pasar a 

ser un cuerpo de contemplación y acontecimiento de algo distinto y divergente, y 

retomando algunas características comentadas anteriormente, siempre trae consigo algo 

aleatorio e incalculable. En los performances de Zhang Huan el cuerpo es un sitio de 

acontecimiento y contemplación como hemos dicho, y el cuerpo se mantiene siempre a 

salvo de convertirse en un mero objeto, puesto que son cuerpos en movimiento, aún y 



	 84	

cuando el artista permanece quieto en el performance, las respiraciones, palpitaciones y 

estremecimientos del cuerpo dan cuenta de que aquello es algo viviente y así como en el 

teatro es también en el performance donde es observado el cuerpo vivo. En ese sentido, 

el cuerpo o los cuerpos en los performances de Zhang Huan estarían posibilitados de 

relacionarse directamente con la evocación y el acontecimiento de sacralidades, pues es 

el cuerpo vivo el que lleva a cabo esas acciones que aquí reconocemos como sacralidad y 

ritualidad, que pueden tener lugar tanto en la vida cotidiana así como en el arte. 

 

Lo sagrado no se produce ni se crea, pero es en la creación artística donde puede 

llegar a evocarse de forma muy clara, puesto que el artista es consciente de la 

experiencia de aquel suceso y tiene la capacidad de mostrar mediante sus herramientas 

una narrativa de aquella experiencia que ha sufrido. Si hay algo que por excelencia es 

disidente –aunque sin buscar serlo– a las convenciones humanas es lo sagrado, por lo 

tanto lo sagrado se manifiesta en el sitio y en el momento en donde no se le busca o 

donde la creación abre el espacio para que aquello se manifieste. Diez cuerpos desnudos 

apilados en la cima de una montaña fundan un sitio, un espacio y un momento inéditos. 

Cuando Zhang Huan habló sobre este performance dijo que fue un viejo proverbio chino 

el que le inspiró a realizar esta pieza: “Agregar un metro a una montaña anónima está 

inspirado en un viejo proverbio “más allá de la montaña hay más montañas”, que habla 

acerca de la humildad. Al escalar esta montaña encontrarás incluso otra montaña más 

grande enfrente de ti”48. Los cuerpos en este performance se convierten en las otras 

montañas que están más allá de la montaña y no obstante, siempre hay otra que queda 

más allá y que incluso es más grande.  

De entrada podemos percibir dos aspectos, el primero es que en este 

performance está contenida la idea de lo sublime, en tanto que se habla de una 

inmensidad aún mayor respecto del sitio que en primera instancia se ha considerado 

como enorme que en este caso es una montaña; a su vez, en el proverbio se dibuja la 

inmensa extensión de lo infinito. Formar una pila de cuerpos en la cima de una montaña 
																																																								
48	Zhang	Huan	en	DZIEWIOR	Yilmaz,	GOLDBERG	Roselee,	STORR	Robert,	Op.cit.,	p.	19	



	 85	

es una búsqueda por añadir lo humano a esa extensión infinita, es decir, conjugarse 

como seres finitos con algo que es infinitamente más grande y cuyo fin es desconocido; 

esto es lo sagrado. Además de ese intento por crear una suma o hacerse uno con la 

inmensidad se muestra la pequeñez del ser humano en dicho performance, puesto que lo 

que se observa en las fotos de esta pieza no es una cohesión ni integración uniforme de 

los cuerpos humanos con el terreno montañoso, sino una fractura entre dos elementos 

distintos, por un lado la fisonomía desnuda de Zhang Huan y los artistas colaboradores y 

por otro lado la vegetación y el terreno montañoso sobre el cual se encuentran 

recostados, todo esto con un horizonte lleno de montañas que se extiende al infinito. 

 

El otro aspecto que llama mucho la atención es la sensación de ritualidad y 

configuración de un sitio sagrado que produce la pieza. Los sujetos que han caminado 

hasta la cima, han venido desde un lugar profano, es decir, un lugar de la homogeneidad; 

se han trasladado desde una ciudad del mundo moderno en donde los ideales y las 

aspiraciones por el éxito laboral o financiero así como la búsqueda por el reconocimiento 

y la fama han tomado el lugar de los mitos y los rituales. Una vez en la cima el quitarse las 

prendas y dejar desnudos sus cuerpos supone dos cosas principalmente: la primera es el 

despojo de las  convenciones que dictan que todo cuerpo debe ir cubierto y de igual 

forma representa deshacerse de algo que cubre la originalidad del cuerpo humano, es 

decir, la piel y la carne, por otro lado la desnudez supone la posibilidad de abrir espacio a 

una mayor sensibilidad, es prepararse para que el cuerpo sea receptor y vehículo hacia lo 

externo, esta última condición es imprescindible en la ritualidad con la naturaleza. En esta 

configuración de un sitio inédito es donde Mircea Eliade coloca al sitio sagrado que no 

precisamente necesita de la manifestación de un rasgo meramente divino al decir “A 

menudo ni siquiera se necesita una teofanía o una hierofanía propiamente dichas: un 

signo cualquiera basta para indicar la sacralidad del lugar.”49 El signo es el cuerpo, y el 

cuerpo funda un espacio sagrado. Agregar un metro más a una montaña anónima –

volvemos a decirlo– no es de hecho lo más importante, lo verdaderamente importante es 
																																																								
49	ELIADE,	Mircea,	Op.cit.,	p.	18	



	 86	

cómo se añade ese metro y qué es lo que ese metro de masa humana produce en 

conjugación con la montaña, esto es, cómo se produce la fundación de un sitio sagrado. 

 

Nine holes (1995)  
O nueve ombligos configurando el ombligo del mundo 

 

El mismo día en que Zhang Huan y el grupo de artistas colaboradores realizaron el 

performance Agregar un metro a una montaña anónima, se realizó también en el mismo 

sitio otro performance titulado Nine holes (Nueve agujeros por su traducción al español). 

El performance consistió de que Zhang Huan y ocho voluntarios recostaron sus cuerpos 

boca abajo acomodados de forma aleatoria en la superficie de la montaña. Yilmaz 

Dziewior en el libro titulado Zhang Huan publicado en Hong Kong en el año 2011 

comenta sobre este performance “Los hombres y mujeres tendidos por ahí desnudos 

sobre sus estómagos, aleatoriamente posicionados sobre una montaña, lucen como si 

ellos –especialmente a la luz del título– estuviesen llevando a cabo alguna especie de 

ritual de fertilidad.” 50  Tal vez habría que tener ciertas reservas con lo que Dziewior 

propone en su primera apreciación de esta obra, puesto que lo único que al parecer 

podría evocar la sensación de la fertilidad o una relación con lo sexual serían los cuerpos 

desnudos; no hay aparentemente algún otro elemento que sugiera que Nueve agujeros 

tenga que ver con dicho ritual de fertilidad. Por otro lado, cuando Zhang Huan y sus 

compañeros se colocan boca abajo y ponen sus ombligos en dirección a la superficie 

terrestre se evoca el anhelo constante por retornar a los orígenes, es decir, el retorno a la 

naturaleza. El cuerpo desnudo es en sí –como ya lo hemos mencionado antes– un intento 

de retorno a lo original. En ese sentido Yilmaz Dziewior es más acertado al proponer más 

adelante en el mismo texto y de forma más adecuada que “Al mismo tiempo, en su 

vulnerabilidad, ellos dan la impresión de querer regresar hacia adentro del vientre de la 

																																																								
50	DZIEWIOR	Yilmaz	en	DZIEWIOR	Yilmaz,	GOLDBERG	Roselee,	STORR	Robert,	Op.cit.,	pp.	48-52	



	 87	

naturaleza”.51  Cuando Joseph Campbell en El héroe de las mil caras habla sobre El 

ombligo del mundo explica que en todas las culturas del mundo aconteció de manera 

constante la fundación de sitios que conectaban con lo sagrado. Estos sitios presentan 

características específicas: normalmente se les colocaba al centro de las ciudades 

principales y fueron en la antigüedad los lugares de adoración de los dioses.  

 

	
Zhang	Huan	–	Nine	holes,	performance,	Beijing,	China,	1995	

 

El ombligo del mundo sería pues un sitio al cual se le relaciona con el origen del 

cosmos, pues dice Campbell “Bajo este punto se halla la cabeza de la serpiente cósmica 

que sostiene la Tierra, el dragón, símbolo de las aguas del abismo que son la divina 

energía creadora de la vida y sustancia del demiurgo; el aspecto generador del mundo 

del ser inmortal”.52 Nos aventuraremos a decir que Nueve agujeros es un intento de 

reencuentro con la tierra, con el lugar de origen, más para no quedarnos con lo evidente 

en las fotos de este performance diremos que dicho reencuentro también deviene en un 

																																																								
51	Ibidem.	
52	CAMPBELL,	Joseph,	Op.	cit.,	p.	44	



	 88	

encuentro con lo sagrado. Ya hemos dicho previamente que este performance evoca un 

intento de retorno a lo original, en ese sentido podría de igual forma entenderse como 

un intento de regresar al momento del nacimiento, aquel momento en el que somos 

desgarrados del vientre y caemos al mundo. La desnudez en ese sentido es 

imprescindible en esta búsqueda, ya que en la desnudez se está más cerca de aquel 

momento en donde el cuerpo nace. El acto de posicionarse sobre el suelo de la montaña 

tendría que ver con lo que Mircea Eliade identifica como Humi Positio, que se refiere a la 

acción de depositar al recién nacido a la tierra, “el alumbramiento y el parto son las 

versiones microcósmicas de un acto ejemplar ejecutado por la Tierra; la madre humana 

no hace sino imitar o repetir este acto primordial de la aparición de la Vida en el seno de 

la Tierra. Debe, por tanto, hallarse en contacto directo con la Gran Genetrix para dejarse 

guiar por ella en el cumplimiento de ese misterio que es el nacimiento de una vida, para 

recibir así sus energías benéficas y encontrar en ellas la protección maternal.”53  En 

primera instancia, vemos dos ámbitos o niveles distintos: el de encuentro y el de 

reencuentro. Estos dos ámbitos no podrían ser lo mismo, porque por un lado el 

reencuentro supone volverse a encontrar con algo con lo que ya se ha conocido antes; 

por otro lado, el encuentro supone una cita a ciegas, un avistamiento, escuchamiento o 

experiencia inédita, en este nivel es donde lo sagrado se manifiesta, ya que lo sagrado no 

es nunca algo igual o reconocible, sino algo inédito y que siempre permanece como 

desconocido.  

 

El reencuentro con la naturaleza parece ser algo más fácil de entender y de 

acceder, puesto que implica un retorno o encontrarse nuevamente con los sitios o con las 

experiencias que no están mediadas por las convenciones técnicas de la civilización para 

regresar a la experiencia de lo salvaje, lo primordial y original que solo puede ser 

experimentado en la geografía no urbanizada, esos sitios inmaculados. Si bien este 

performance de Zhang Huan es en primera instancia un reencuentro precisamente con un 

sitio natural, es decir, sin mancha urbana, también es evidente que los cuerpos del propio 
																																																								
53	ELIADE,	Mircea,	Op.cit.,	p.	87	



	 89	

artista y sus colaboradores fundan un sitio único, un ombligo del mundo, en tanto que al 

entregar la vulnerabilidad de su carne a la tierra se inaugura un encuentro con las fuerzas 

demiúrgicas de la naturaleza. Nueve cuerpos reconocen las potencias a las cuales están 

sujetos y se entregan una vez más como en el performance Agregar un metro a una 

montaña anónima a las potencias que trascienden su finitud, esto claramente puede dar 

lugar a la experiencia de reconocimiento de lo sagrado de la que hablamos y que aquí 

llamaremos también el encuentro inédito.  

¿Por qué Nueve cuerpos representan Nueve agujeros como Zhang Huan ha 

decidido titular a esta pieza performática? Desde la visión de la que partimos, cada uno 

de los nueve cuerpos sería un ombligo del mundo a través del cual se manifiestan las 

fuerzas del ser inmortal como lo llama Campbell, cada cuerpo pasa a ser un agujero a 

través del cual se conectan las potencias de lo trascendente con lo inmanente, lo sagrado 

y lo profano, pero al mismo tiempo el conjunto de cuerpos se configura como un 

ombligo del mundo, es decir, forman en conjunto un agujero más grande. Notamos pues 

desde esta hipótesis que tanto el ámbito de la subjetividad así como el de la colectividad 

estarían conjugándose en este performance. En primera instancia porque cada uno de los 

hombres y mujeres que participan en este performance sufren experiencias personales 

durante el desarrollo de esta acción –de hecho, estaríamos de acuerdo con que la 

experiencia del ritual y de lo sagrado es única y exclusiva para cada sujeto– y en segundo 

lugar la colectividad de los cuerpos desnudos inauguran un único y mismo suceso, en ese 

sentido esta pieza podría ser entendida como un ombligo del mundo configurado a su 

vez por nueve ombligos. 

 

 

 



	 90	

Tres performances, un Tian Zang 
 

En el performance 12m2  Zhang Huan cubrió completamente su cuerpo desnudo con miel 

y aceite de pescado para luego sentarse durante una hora y media en un baño público 

de la Villa Este de Beijing. Yilmaz Dziewior dice sobre este performance que se trata de 

una acción que gira en torno a una denuncia social que muestra las condiciones de vida 

de los habitantes de la parte más pobre de los suburbios en China. No obstante, bien 

podría también relacionarse con el poder del cuerpo, o bien, como ya hemos dicho, con 

“lo que puede un cuerpo”, al mismo tiempo que también traza una línea que conduce 

hacia una evocación de ciertas sacralidades. Si bien la primera interpretación que 

Dziewior lanza sobre este performance es pertinente y adecuada y que como ya se ha 

dicho gira en torno hacia una denuncia social, alcanza también a percatarse de que la 

disposición del cuerpo de Zhang en éste performance configura una “posición escultural 

del cuerpo que da la impresión de un meditativo personaje de estatua”54. Lo que el 

propio Zhang Huan comenta sobre la experiencia en 12m2 es lo siguiente: “Sentí que 

todo comenzó a desaparecer de mi vista. La vida parecía abandonarme lejos a la 

distancia. No tenía un pensamiento concreto – solo podía sentir mi cuerpo, más y más 

moscas llegando, arrastrándose sobre mi nariz, ojos, labios, orejas, frente, cada parte de 

mi. Podía sentirlas comiendo el líquido sobre mi cuerpo. Algunas se quedaban pegadas, 

pero no paraban de comer – el concepto mismo de la vida fue entonces para mi la simple 

experiencia del cuerpo.”55  

Si bien en la entrevista que Zhang dio a la investigadora académica Qian Zhijian 

en 1999, al hablar sobre este performance menciona el trasfondo social y económico de 

pobreza que lo condujo hasta el sitio donde se inspiró para llevar a cabo ésta acción, 

Zhang no termina por darle una carga de mera crítica social a esta obra, ya que lo 

acontecido en dicho performance terminó por proveer al artista una experiencia que 

trascendió su percepción de la vida, y que posteriormente pudo reconocer tanto mental 

																																																								
54	Véase:	DZIEWIOR	Yilmaz,	GOLDBERG	Roselee,	STORR	Robert,	Op.cit.,	p.	47	
55	ZHIJIAN,	Qian,	Performing	bodies:	performance	art	in	China,	Art	Journal,	no.	2,	1999,	pp.	60-71	



	 91	

como corporalmente; dicho performance conjuraría para Zhang un diálogo entre la 

inmanencia – o experiencia de la vida misma – y lo real – o lo que está más allá de la 

existencia humana – como veremos a continuación. Zhang relata que cuando surgió la 

idea de realizar 12m2 se sentía en la necesidad de usar el baño por lo cual acudió a un 

complejo de sanitarios públicos al que era imposible acceder debido a las condiciones de 

deterioro en las que aquel el sitio se encontraba, ya que según dice, nadie daba 

mantenimiento a ese edificio, por lo que tuvo que caminar hacia otro inmueble con 

sanitarios. Relata que al entrar no había ninguna otra persona ahí dentro, y que el único 

movimiento que percibió fue el de una parvada tupida de cientos de moscas que al 

percatarse de la presencia de Zhang se vieron perturbadas y volaron en todas 

direcciones. 

 

	
Zhang	Huan	–	12m²,	performance,	Beijing,	China,	1994	



	 92	

Cuenta el artista “En ese momento sentí como si mi cuerpo estuviera siendo 

devorado por las moscas. Ese sentimiento fue tan fuerte que decidí hacer un performance 

acerca de la relación entre las moscas y mi cuerpo. Antes del performance unté a mi 

cuerpo un líquido de vísceras de pescado y miel para atraer a las moscas.” 56  El 

pensamiento inmediato acerca de este performance bien puede ser dirigido de primer 

momento hacia una interpretación que gira entorno a la crítica de las condiciones sociales 

de los suburbios más pobres de Beijing, no obstante, es claro que hay algo que 

trasciende esa primera mirada, que de hecho es la más inmediata y que podría estar más 

cerca de la que a continuación se plantea.  

La experiencia que Zhang dice haber experimentado en el primer encuentro con 

aquellas moscas y su primer momento en aquel baño público previo al performance, 

tiene que ver con el primer impulso de distanciamiento – muy humano y que todos 

hemos sentido – hacia la descomposición a la que todos los animales llegamos en los 

últimos momentos en que nuestro cuerpo permanece configurado como cuerpo, hacia 

aquello que de alguna forma nos hace intuir nuestros límites como seres humanos, el 

temor de que el cuerpo ya muerto sea un bulto atractivo ya solo para moscas y otros 

insectos; existe de fondo en esa experiencia con las moscas que para él se transfiguraron 

en un monstruo que lo devoraban el recuerdo escatológico de la muerte. Hay un Haiku 

de Issa Kobayashi que reza:  

 

Si había seres humanos, 

había moscas… 

y Budas57 

 

 

Este Haiku evoca la experiencia de lo mundano y humano en relación con lo 

sagrado. Podemos pensar que Issa Kobayashi en el momento de escribir este Haiku había 

																																																								
56	Ibid.	
57	HAYA,	Vicente,	Haiku-do:	selección	de	obras,	Kairós,	Barcelona,	2007,	p.	75	



	 93	

percibido esa estrecha línea que une a cada uno de los elementos de su poema, y es que 

en verdad podemos todos constatar que ahí donde hay seres humanos también abundan 

las moscas, no es por ende fortuito que en los suburbios percibamos la presencia de 

estos insectos en mayor proporción que lo que se pueden percibir en asentamientos más 

pequeños que también son habitados por humanos. Por otro lado, también el elemento 

religioso y sagrado que en el Haiku de Kobayashi está representado por los Budas de 

igual forma puede ser visto solo ahí donde los seres humanos han dejado sus vestigios. 

En todo caso, tanto las moscas así como las figuras de Buda son huellas que se 

manifiestan como un claro rastro de los hábitos del hombre. Las moscas habitan en los 

deshechos del hombre, las estatuas de budas son creadas y colocadas como elementos 

de veneración religiosa para los humanos tanto en templos, montañas, cuevas y otros 

sitios considerados sagrados, y no obstante si cuando ha dicho budas Kobayashi se 

refería a los bodhisattvas y no precisamente a imágenes o esculturas con motivos de 

budas, es decir, a aquellos hombres que habiendo decidido seguir la senda del budismo 

con su práctica llegan también a ser considerados budas, dicha relación hombre-budas se 

vuelve aún más clara y potente tanto en el haiku como en el performance.  

En 12m2 parece haber – además de una clara disposición de Zhang Huan para 

exponer su cuerpo ante la suciedad y las potenciales infecciones que un baño público 

lleno de moscas puede contener y así manifestar un reniego por las condiciones sanitarias 

de aquel sitio – un impulso de reconciliación con aquellos insectos que sintió haber 

perturbado la primera vez que llegó a ese lugar. Untar su cuerpo con aceite de vísceras 

de pescado y miel para atraer a las moscas hacia su desnudez funciona de manera 

opuesta a su primer encuentro con los insectos alados en aquel lugar, es decir, si en un 

primer momento su presencia ahuyentó a las moscas, al realizar el performance logra 

atraerlas hacia su piel mediante las sustancias untadas en su cuerpo; es por eso que el 

performance 12m2 podría ser entendido también como un evento de comunión entre lo 

escatológico y lo corpóreo. Si bien en su estado de desnudez el cuerpo se encuentra 

claramente más vulnerable que si usara prendas, es solo de esta forma en la que pueden 

ser mostrados los límites de resistencia del cuerpo. Por otro lado, al permanecer inmóvil 



	 94	

durante una hora y media dejando que las moscas coman de su cuerpo y que además la 

hostilidad y repugnancia del sitio entren en contacto con la piel de Zhang recuerda 

aquella anécdota budista donde un monje meditativo ya en un estado de serenidad 

plena permite que un mosquito que se ha posado sobre su piel beba de su sangre. Es de 

este modo que – si bien Zhang Huan durante este tiempo no se pronuncia de forma 

directa respecto de la relación que existe entre su interioridad religiosa ligada al budismo 

y sus obras de esta época que fueron en su mayoría performáticas – queda manifiesto el 

trasfondo espiritual que produce la motivación por trabajar de un modo en el que su piel 

le proporcione un estado de conexión entre la sensibilidad y la consciencia. 

 

En otro de sus performances titulado Dream of dragon que tuvo lugar en el 

Museo de arte Asiático de San Francisco en 1999, Zhang Huan se colocó sobre el tronco 

de un pino habilitado como una especie de madero para asar carne y dispuso su cuerpo 

untado esta vez con comida para canes, al tiempo de que algunos colaboradores 

acercaron a sus perros a la integridad del artista para que éstos comieran directamente 

del cuerpo desnudo; algunos peleaban por la comida y Zhang fue mordido en varias 

ocasiones por los perros. No es fortuita la coincidencia entre los performances 12m2 y 

Dream of dragon; en ambos Zhang cubrió su cuerpo con sustancias que atraen primero a 

los insectos y luego a los mamíferos para que coman directamente de su piel incluso 

permitiendo que lo mordiesen.  

Así mismo en 2002 Zhang realizó en Hamburgo, Alemania, un performance al que 

tituló Seeds of Hamburg (Semillas de Hamburgo), en el que cubrió su cuerpo desnudo 

con semillas para aves y se metió en un aviario en donde dos de sus colaboradores 

posteriormente soltaron palomas, para que estas comieran directamente del cuerpo de 

Zhang, al igual que en sus otros dos performances. Yilmaz Dziewior apunta sobre el 

tratamiento y el planteamiento de estas tres piezas que todas tienen que ver con una 

evocación a la práctica funeraria tibetana conocida como Tian Zang o Entierro celestial58, 

																																																								
58	Véase	DZIEWIOR,	Yilmaz,	GOLDBERG	Roselee,	STORR	Robert,	Op.cit.,	p.	63	



	 95	

el cual consiste – si así ha sido previamente la voluntad del fallecido y de la familia – en 

reivindicar el derecho funerario de llevar el cuerpo del muerto a la montaña de Tian Zang 

Li Yi Qu, en la provincia de Shisuan, en el territorio chino del Tibet, para que aves de 

carroña devoren el cadáver. Sabiendo esto, podemos ver una vez más contenido el 

interés del artista por establecer relaciones entre estos tres performances y una práctica 

religiosa conectada con el budismo, que para este caso, se trata en específico de una 

sacralidad del budismo tibetano. 

 

	
Zhang	Huan	–	Dream	of	dragon,	performance,	San	Francisco,	USA,	1999	

 

¿Qué sucede cuando un cuerpo muerto es devorado por aves de rapiña en la 

búsqueda de un Entierro celestial como se practica en el Tian Zang? La práctica religiosa 

del Entierro en el cielo está orientada en la creencia de que los buitres a los que se les 

ofrecen los cuerpos desollados llevarán consigo a los muertos al cielo para que desde ahí 

desciendan otra vez a la tierra y así continuar con sus ciclos de reencarnaciones. Previo a 

la ceremonia final donde los buitres devoran los cadáveres, el cuerpo es desollado y 

cortado por un monje especializado para dicho trabajo, de esa forma los órganos puedan 

ser más fácilmente alcanzados y comidos por las aves. No cabe duda que es al menos 

para nuestros ojos y mentes un escenario sumamente impactante, y si bien los budistas 



	 96	

del Tibet están ya bien relacionados y acostumbrados a esta práctica funeraria 

seguramente fue algo que trascendió de manera importante a Zhang Huan, puesto que 

en los tres performances de los que hemos hablado el artista permite que los animales 

coman de su cuerpo, como si practicase un Tian Zang de forma simbólica. 

 

	
Zhang	Huan	–	Seeds	of	Hamburg,	performance,	Hamburgo,	Alemania	,2002	

 

De esa forma el artista juega con los límites de su cuerpo, sabiendo siempre que 

está en riesgo y que quedaría vulnerable si algo sale mal en cada una de sus acciones, no 

obstante decide hacerlo con determinación, después de todo de eso consiste el arte 

acción, de arrojarse aunque no se sepa bien a donde es que el cuerpo va a dar. A pesar 

del tratamiento que podríamos percibir como desagradable y salvaje en el Tiang Zang, 



	 97	

hay en este ritual una veneración al cuerpo y a la vida, teniendo siempre bien en cuenta 

la noción de sus límites representados por la muerte, al ofrecer el cuerpo muerto para 

rapiña aseguran la recomposición del cuerpo por medio de una reencarnación que se da 

en la trascendencia del cuerpo humano muerto hacia otro animal que lo devora, la 

trascendencia es terrenal, no metafísica, es decir, su creencia en ese sentido es distinta a 

la del cristianismo en tanto que el último sitio al que accede el alma del difunto es a la 

morada celestial, puesto que solo a Cristo le fue permitida la reencarnación. Por otro 

lado, ofrecer los restos muertos de los seres amados a los buitres permite perpetuar así la 

vida de otro ser vivo, al nutrir a las aves de rapiña, en un ciclo de reencarnaciones. 



	 98	

Subir el nivel del agua en un estanque de peces, o de un retorno al origen 
 

En To raise the water level in a fish pond (1997) Zhang Huan convocó a migrantes que se 

trasladaron desde el interior de China a una de las más grandes metrópolis del coloso 

asiático para reunirse en un estanque de crianza de peces ubicado en las inmediaciones 

de Beijing; los migrantes iban en busca de trabajo debido a la escases de empleo y a la 

económicamente golpeada China rural de la última década del siglo XX. El artista pidió 

que todos ellos se despojaran de sus prendas hasta dejarse la ropa interior, la indicación 

siguiente era que después de quitarse la ropa se dirigieran al estanque de peces en el 

que uno a uno se fueron introduciendo para posteriormente una vez en el interior del 

estanque y quedando cubiertos hasta la mitad del torso, todos asumieran diversas 

posiciones que al principio fueron colectivas según lo que el artista les indicó, y que 

posteriormente debido a la fuerza de la corriente, los cuerpos fueron perdiendo orden 

quedando dispersados en el estanque. En la mayoría de estos trabajadores se observa 

una actitud estática y pasiva, mirando cada uno de ellos hacia la dirección en la que 

fueron colocadas las cámaras de video y de fotografía, que era la misma dirección desde 

donde se habían desplazado para luego entrar en dicho estanque. Las fotografías y el 

vídeo que fueron hechos sobre este performance muestran a los trabajadores con una 

mirada retadora e intrigante; por un lado, podemos pensar que los migrantes se sienten 

incómodos con el trabajo que el artista les dio y asumen por tanto una postura de 

resignación ante el evento al que ahora pertenecen, y por otro, podríamos así mismo 

pensar que entienden el ejercicio que Zhang Huan desea realizar y trabajan haciendo su 

mejor esfuerzo en producir una presencia corporal y gestual controlada durante el 

performance59.  

Otro grupo de trabajadores fue instruido por Zhang para que hicieran una línea a 

lo largo del estanque creando una intersección. La idea de Zhang Huan era que los 

																																																								
59	Hay	 muy	 poca	 información	 acerca	 de	 los	 procesos	 de	 preparación	 corporal	 en	 los	 performances	 de	 Zhang	 Huan.	
Escribí	al	taller	del	artista	preguntando	por	dichos	procesos	y	a	la	fecha	no	he	obtenido	una	respuesta.	Por	lo	tanto,	lo	
que	he	asumido	respecto	de	To	raise	the	water	level	in	a	fish	pond	con	base	en	los	textos	que	he	consultado	sobre	ésta	
pieza,	es	que	no	hubo	una	preparación	corporal	previa	para	los	obreros	anterior	a	este	performance.	



	 99	

obreros se acomodaran en el espacio acuático trazando una línea radial separando así en 

dos partes el estanque de peces. Podemos desde aquí percibir la intención por crear una 

evocación de la voluntad del hombre por modificar la naturaleza, es decir, intervenir 

aquellos espacios que de hecho son considerados sagrados por varias culturas, tal como 

lo es un río, un manantial, el océano o un estanque de peces, de forma que con esta 

pieza de performance se evoca la profanación de un sitio; la profanación de lo natural 

considerado como sagrado. Recordando a Joseph Campbell en El héroe de las mil caras, 

el autor nos habla de una relación existente entre el agua y el origen de los hombres 

refiriéndose al vientre de la ballena, un lugar con presencia importante de agua, aquel 

lugar en el que el héroe se sumerge para así poder renacer pues como dice Campbell: 

“(…) el paso del umbral es una forma de autoaniquilación, (…) pero aquí, en vez de ir 

hacia fuera, de atravesar los confines del mundo visible, el héroe va hacia adentro, para 

renacer. Una vez adentro, puede decirse que muere para el tiempo y regresa al Vientre 

del Mundo, al Ombligo del Mundo, al Vientre Terrenal”60, o tendríamos que decir más 

acertadamente, no solo retorna al origen del hombre, sino al origen de los animales, el 

origen del todo.  

 

	
Zhang	Huan	–	To	raise	the	water	level	in	a	fish	pond,	performance,	Beijing,	China,	1997	

																																																								
60	CAMPBELL,	Joseph,	Op.	cit.,	pp.	57-58	



	 100	

El agua representa en muchas culturas el génesis sagrado, pues también el interior 

del vientre de la madre, la placenta es un espacio acuático, por tanto los lugares donde el 

agua es abundante se consideran como análogos a esos espacios de gestación. De 

alguna u otra forma en este performance de Zhang Huan se produce una especie de 

ritual de re-gestación y renacimiento. Si bien por un momento los cuerpos vuelven a un 

lugar sagrado que ha de ser profanado y trazan con sus cuerpos una línea de separación 

para partir en dos el estanque, una línea que a su vez es un connato de voluntad racional 

y matemática, ésta al final termina por ser destruida debido a la fuerza que lleva consigo 

el movimiento del agua que aún cuando no tiene un cause con una corriente clara el 

agua siempre está en movimiento y mueve a los cuerpos que pululan en su espacio 

siempre empujándolos hacia las orillas, es decir, la fuerza de lo otro que no es racional 

termina dispersando aquellos cuerpos que se han dispuesto a ser ordenados y así mismo 

(des)ordenar el espacio acuático que ocupan. Si los cuerpos fueron dirigidos para 

organizarse en un modelo racional, la fuerza de lo otro irracional, que es la naturaleza, en 

este caso representado por el agua, se encarga de desorganizarlo, pero no por una 

voluntad racional, sino que si la tuviese, sería más una voluntad que tiende no al 

desorden sino al caos. Entrar en el espacio acuático de un estanque de peces es volver a 

entrar a un espacio fértil que contiene, procura y es nicho de creación de vida. El 

rompimiento de la línea corpórea configurada por los trabajadores es también un retorno 

a lo fundamental no racional. Los hombres adentro del agua han vuelto (tal vez sin que no 

todos los ahí involucrados lo sepan) al origen. 

Como última acción se puede ver al artista entrando al estanque llevando a un 

niño cargado sobre sus hombros que de igual forma y al igual que los trabajadores y 

Zhang, también va desnudo. El artista camina lento hacia el estanque, y avanza 

aproximándose a la profundidad hasta llegar a la misma hondura que los demás cuerpos 

que quedan ahora alrededor del cuerpo del artista y del niño que va en sus hombros, 

dejando que el agua toque más allá de la mitad del torso del artista. El niño que carga 

Zhang casi es aislado del contacto con el agua, pues apenas sus pies alcanzan a 

remojarse. La escena de todos los cuerpos que yacen en el estanque de peces se torna 



	 101	

misteriosa y encantadora. Una vez que todos y cada uno de los cuerpos se concentran en 

dirigir su postura corporal hacia una misma dirección así como su mirada se produce un 

conjunto visual poderoso, en donde incluso la mirada del niño que yace en los hombros 

de Zhang Huan despliega una potencia mística en la imagen, pues más allá de ser 

imagen o video imagen produce la sensación de silencio, de serenidad. 

 

 

 

Subir el nivel del agua de un estanque de peces por medio de la añadidura de 

cuerpos humanos que se van sumando al volumen del agua de este, podría tener además 

de la anterior lectura otras lecturas posibles, que si bien pueden parecer en algún 

momento distantes una de otra, aquí se plantea la tesis de que al final se dirigen todas 

hacia la develación de sacralidades por medio del performance, lo cual es distintivo de 

las piezas de arte acción de Zhang Huan, piezas que develan siempre –según lo que aquí 

sostenemos– una carga ritual: de forma paralela y apelando por una lectura política que 

puede complementar y a su vez también distanciarse de la que Yilmaz Dziewior ha 



	 102	

realizado sobre esta pieza de Zhang 61 , podríamos decir que este performance es 

susceptible de ser relacionado también con una crítica al incremento de nivel de la 

población en China, que como sabemos hoy en día es uno de los países que padece de 

sobrepoblación sobre todo en las principales urbes de semejante coloso asiático. Zhang 

logra crear una analogía contundente con respecto a una crítica específica hacia las 

políticas de aislamiento de las sociedades rurales al interior del país que han tenido que 

emigrar a las metrópolis ensanchando así la masa poblacional y por tanto generando 

también un incremento en los niveles de gentrificación de esas grandes urbes. 

 

 Al usar numerosos cuerpos en este performance su mensaje se vuelve 

contundente: entre más cuerpos se introducen en el estanque, el nivel del agua aumenta 

y el agua se desplaza más hacia fuera del estanque, lo que llevaría a avisar un desborde y 

una desmesura, produciendo así mismo una modificación y contaminación indiscriminada 

del espacio. También si el volumen de la población es mayor la explotación de peces se 

incrementa, por la misma demanda de consumo de esa población. El incremento del 

nivel del estanque es análogo al exceso que provoca el incremento de los cuerpos que 

habitan un lugar específico. Si la demanda aumenta, entonces los niveles de producción y 

explotación deben aumentarse según la lógica del capital. Roger Caillois escribe en El 

hombre y lo sagrado acerca de la condición de las primicias, en donde explica que en las 

sociedades antiguas las cosechas se ofrendaban principalmente a los dioses, es decir, se 

sembraba y cosechaba primeramente no para los hombres, sino para los dioses y reyes 

así como para la línea de sangre real, solamente después los hombres también podían 

tener su parte de lo cosechado, así se protegían tanto de la potencia de lo sagrado que 

contenía el primer grano cortado cuya sustancia poderosa solo puede consumir un dios, 

teniendo que esperar entonces por hasta la tercera tanda de las cosechas, ya que la 

segunda está de igual forma reservada para el rey y la familia real; pues si el hombre se 

atreve a comer lo que es reservado para dioses y reyes entonces se corre el riesgo de 

morir y además se puede poner en riesgo también las vidas de la población entera, pues 
																																																								
61	Cfr.	DZIEWIOR,	Yilmaz,	GOLDBERG	Roselee,	STORR	Robert,	Op.cit.,	p.	52		



	 103	

si un dios se enoja porque los hombres se han atrevido a consumir lo que es reservado 

para los dioses, puede entonces liberar sus fuerzas mortales sobre aquellos profanadores. 

En una sociedad sacralizada no hay excesos, hay producción de lo necesario, en las 

sociedades contemporáneas por el contrario, el derroche y sobreproducción son el 

común denominador. Sin producción desmesurada de una sociedad de consumo y 

reservados ante lo ergonómico se produce únicamente lo necesario, no lo sobrado.  

Sin ánimos de dirigirnos hacia lo político y más allá de arrojar en estas líneas una 

observación socio política queda claro que la desmesura en la reproducción humana que 

genera sobrepoblación en todo el planeta ha traído consigo también un detrimento y una 

pérdida de los valores anteriormente considerados como sagrados. La época por la que 

atravesamos como bien han señalado ya no pocos sociólogos y filósofos es la era del 

imperio de lo individual en donde no queda ya espacio para lo sagrado, o mejor dicho, 

los espacios que habían sido fundados como exclusivos para las sacralidades han sido 

desplazados –en un sentido metafísico– o cubiertos por el exceso de lo profano que tiene 

como atributo una nada activa según lo que observa R. Hertz que es referenciado por 

Roger Caillois en El hombre y lo sagrado62, esa nada activa que describe una especie de 

nada que vacía a lo sagrado de los lugares donde mora, por eso su carácter es activo, 

pues procede activamente vaciando, limpiando –como si de un acto higiénico se tratara–, 

a lo sagrado de aquellos espacios que en un principio fueron designados para su morada. 

Esa es una de las principales características del pensamiento racional que termina por 

triunfar en la modernidad científica del siglo XX y cuya inercia ha trascendido hasta 

nuestros días. Ya lo ha dicho Carl Jung anteriormente: “Nuestra auténtica religión es un 

monoteísmo de la consciencia, estamos poseídos por él, por lo que negamos de modo 

fanático la existencia de sistemas autónomos fragmentarios.”63 Aquello que es autónomo 

es aquello a lo que llamamos lo sagrado, que parece fragmentarse una vez que se nos ha 

manifestado permitiéndonos percibirle apenas reojo lo que hacemos luego es tratar de 

																																																								
62	Véase	CAILLOIS,	Roger,	El	hombre	y	lo	sagrado,	FCE,	México,	2013,	p.14	
63	JUNG,	G.	Carl,	Obra	completa,	Vol.	13,	S	51.	Citado	en	HILLMAN,	James,	Pan	y	la	pesadilla,	Atalanta,	Girona,	2007,	p.	
14	



	 104	

desfragmentarlo por medio de ejercicios diversos, es decir, constituirle, darle una unidad 

tomando por medio de las ritualidades del arte como bien lo hace Zhang Huan y también 

por medio de las prácticas religiosas donde aún se cuida y se procura que lo sagrado se 

manifieste. 

 

Siguiendo esta misma interpretación del performance, el que Zhang cargue en sus 

hombros al niño deriva de una especie de impulso por salvar a los más pequeños, es 

decir, los niños, que pueden aún ser rescatados de esa dinámica del aumento 

indiscriminado de la explotación de los cuerpos y el consumo desmesurado. Mantenerlo 

arriba sin que la mayor parte de su cuerpo toque el agua del estanque no es mantenerlo 

a salvo del espacio sagrado, sino más bien es mantenerlo a salvo de aquello en lo que los 

otros cuerpos están inmersos, según esta segunda interpretación de esta pieza. Estamos 

ahogándonos y siguen los más pequeños. No obstante, y al imaginarlo, sabemos que si 

otros cuerpos siguen entrando al estanque sin parar en algún momento el nivel del agua 

terminará por alcanzar al niño, entonces el intento de protección termina por ser inútil. 

 Yilmaz Dziewior considera que esta obra performática así como varios de los 

performances de Zhang Huan refieren a un interés del artista por crear diálogos entre la 

insignificancia de las acciones humanas en relación con la naturaleza 64 , dicha 

interpretación complementa la nuestra, toda vez que como hemos dicho anteriormente, 

la acción de trazar una línea corporal para partir en dos un estanque, que posteriormente 

es desintegrada debido a la fuerza del agua es una acción meramente racional 

desprovista de rituales que tracen una relación con lo sagrado. El hecho de que Zhang 

Huan mantenga al niño fuera del espacio acuático también puede ser con motivo de que 

intenta mostrar que los más jóvenes están completamente fuera de aquel entorno que 

anteriormente fue considerado sagrado, como lo es el agua; los que hemos nacido en los 

siglos modernos no hemos sido consagrados ya en aquellos sitios y en cambio tenemos 

una mirada meramente técnica a propósito de tales, ¿De ahí que se considere 

constantemente que nuestra época atraviesa por una epidemia de crisis espiritual-
																																																								
64	Véase	DZIEWIOR,	Yilmaz,	Self-made	man,	en	DZIEWIOR,	Yilmaz,	GOLDBERG	Roselee,	STORR	Robert,	Op.cit.,	pp.	52-62	



	 105	

existencial? El sentimiento de estar desprovistos de un asidero sagrado viene de esa 

intuición ancestral que nos dice que alguna vez estuvimos sujetados por algo y que en 

algún momento de nuestra progresiva historia nos soltamos de aquello. 

 

 

 

 



	 106	

1/2 o de un reconocimiento animal 
 

 

”El animal abre ante mí una profundidad que me atrae y que me es 

familiar. Esa profundidad en cierto sentido la conozco: es la mía.”65 

G. Bataille 

 

 

En la pieza titulada 1/2 (1998) Zhang Huan pidió a uno de sus amigos que escribiera en 

caracteres chinos sobre su torso, cabeza, rostro y sobre sus brazos las palabras 

“hermano”, “Buda”, “Corazón”, “Concepto”, “incorrecto y correcto” y “tiempos 

cambiantes”, además de las letras del alfabeto latino “ABC” y la palabra en inglés 

“freestar”, luego de esa acción el artista se colocó el costillar descarnado de un animal 

muerto. Era uno de esos costillares –al parecer de res o un cerdo grande– que después 

de haberles sido cercenada y arrancada la carne del animal suelen verse al fondo de 

cualquier carnicería tradicional en distintos países asiáticos, como es el caso de China, las 

dos Coreas, el propio Japón así como también los podemos ver en las carnicerías 

tradicionales de varios países del continente americano, incluido México. En plazas 

comerciales que gradualmente se han vuelto más comunes en las urbes contemporáneas 

es cada vez más habitual ver –en completo contraste con este tipo de carnicerías 

tradicionales de las que hemos hablado líneas antes– sitios llamados meat boutiques, que 

en realidad son tiendas no de carne sino de cortes de carne, tiendas que han terminado 

por exiliar completamente la naturaleza del animal sacrificado sustituyéndola por 

productos diseñados para el consumo a la carta; es decir, los meat boutiques son lugares 

donde la carne del animal ya no es ofrecida como parte de un animal que fue asesinado 

para ser consumido en su totalidad como suele hacerse todavía en las carnicerías 

comunes, sino que lo que del animal se vende en esas boutiques es mostrado y ofertado 

como un corte de carne específico que es más bien resultado de un proceso de pulido de 

																																																								
65	BATAILLE,	Georges,	Teoría	de	la	religión,	Taurus,	Madrid,	1998,	p.	26	



	 107	

un cuerpo animal, cuyo único vestigio termina por ser una pieza geométrica en tres 

dimensiones, limpia de huesos y cartílagos, lista para ser echada a un asador o sartén 

para posteriormente ser guarnicionada y servida para consumo humano. Incluso los 

cortes son ofrecidos en aparadores acondicionados con espacios de mamparas elegantes 

y pasto sintético iluminados por luces que suelen ser utilizadas para iluminar las piezas de 

una galería de arte. Cabría entonces preguntarnos qué es lo que Merleau-Ponty diría de 

esto, de toda esa carne reducida a un amasijo de grasa, tejido y proteína que además ha 

sido moldeado con la ya mencionada perversidad geométrica como el corte japonés 

nombrado wagyu y el buey kobe raza negra o Tajima Ushi, en los que se procura que 

tengan un nivel de marmolado determinado, el cual va a terminar por definir su valor en 

el mercado. Dicho nivel de marmolado es relativo a su cantidad de sabor que será 

superior si muestra un marmolado abundante en el corte en relación con los demás 

cortes; es decir, ya no se busca que la carne satisfaga una necesidad nutritiva, sino más 

bien un capricho degustativo y guloso. Para que un corte así sea producido se somete a 

las reses de una raza determinada a procesos de alimentación y rutina específicos que 

procuran que la carne de sus cuerpos se mantenga magra y blanda y que no se vuelva 

dura debido al movimiento constante de los músculos del animal, permitiendo que la 

cantidad de grasa sea controlada, por lo cual podríamos afirmar que actualmente el 

mercado está enfocado en producir carnes de diseño. Por eso mismo es una carne que 

no irradia nada fuera de sí, ni siquiera bajo la luz cenital del aparador en donde es 

ofrecida puede ostentar el fulgor de la carne pues ha perdido toda propiedad de 

irradiación carnal según la concepción a la que Merleau-Ponty refiere en El ojo y el 

espíritu66, es decir se da un paso de lo carnal a lo meramente cárnico. Todo lo anterior 

dista completamente de los procesos que son implementados en los sacrificios festivos 

que se practican aún en comunidades que conservan tradiciones largas de sacrificios 

sagrados, así como también en comunidades en las que aún las tradiciones religiosas 

juegan un papel fundamental, en donde reses, cerdos y corderos son criados cuidadosa y 

respetuosamente para ser sacrificados en agradecimiento a una deidad o santidad por un 
																																																								
66	véase	MERLEAU-PONTY,	Maurice,	Op.	cit.	



	 108	

determinado acontecimiento que implica el fortalecimiento o extensión de una parte de 

la comunidad como lo son la obtención de un grado social dentro del mismo grupo, una 

unión matrimonial, el inicio y fin de un ciclo, etc. incluso hay culturas milenarias en las que 

hombres y animales viven en completa armonía y coexistencia, como los Tsaatan, una 

tribu de pastores nómadas de Mongolia que se dedican a la crianza y cuidado de renos 

blancos, que son fundamentales para la vida de aquella sociedad, pero no porque se 

alimenten de los renos, pues los Tsaatan no consumen la carne de los renos blancos 

porque además consideran que si los éstos llegan a morir también lo harán ellos; son 

fundamentales a un nivel existencial, el reno blanco es para ellos un animal sagrado, son 

animales con los que se consideran completamente ligados, es decir, su existencia 

depende de la vida de esos otros animales que cuidan y crían, no hay pues una distinción 

entre hombre y reno. 

 

Por otra parte y con respecto a los procesos que aquí llamamos de pulido de la 

carne para su venta en lugares exclusivos, tenemos en contraste las carnicerías de culturas 

como la china, coreana o mexicana en las que se conservan todas las partes del animal, 

incluidos los intestinos y sesos que se cotizan bien para su venta e incluso se llegan a 

agotar debido a la demanda de esas partes; los huesos también suelen ser cortados y 

machacados por el carnicero y este suele ofrecerlos de forma gratuita a los compradores 

de carne. Los huesos y algunas vísceras se usan tanto para ser dados a las mascotas como 

para ser implementados en varios platillos como puede ser el caldo de res y pollo, el frijol 

con puerco yucateco, las migas que se suelen comer en el centro y norte de México, etc. 

así como también en China se consume el cerebro de cerdo, las patas de pato, las tripas 

de res y puerco e incluso los genitales de animales como el caballo y el toro; algunos de 

estos platillos son considerados incluso como cocina medicinal tradicional en varios 

países asiáticos. Todo lo anterior es mencionado para esbozar un panorama del contraste 

del consumo de carne a través de las distintas épocas y contextos sociales en los que aún 

en nuestros días algunas culturas conservan la tradición culinaria de preparar y consumir 

todo lo que un animal es y contiene en su cuerpo; en completo contraste con aquellas 



	 109	

culturas que han caído en una espiral de dispendio excesivo en donde se come lo menos 

parecido a un animal y lo más parecido a un amasijo de proteína y sabor en forma de 

cubo, las mecánicas de compra de un corte de carne hoy en día son completamente las 

mismas que se llevan a cabo para comprar cualquier producto enlatado.  

A pesar de lo anterior, incluso habiendo sociedades en las cuales aún es normal y 

también costumbre el consumir todas las partes del animal, por otro lado en esa misma 

extensión considerable de dichas poblaciones también ha desaparecido, o mejor dicho, 

se ha hecho perdidiza la voluntad del sacrificio sagrado de los animales para la 

consagración de su carne, sangre y demás restos, es decir, bien se puede consumir todo 

el animal, pero no se ha confeccionado antes ninguna operación ritual previa a la ingesta 

de aquellos animales. 

  

Ya no somos conscientes ni cuidadosos de los procesos necesarios para que los 

alimentos de origen animal lleguen a nuestro plato. Bataille dice sobre el animal que es 

cocinado “no es plenamente cosa más que bajo la forma de asado, de parrillada, de 

hervido. La preparación de las carnes no tiene, por otra parte, esencialmente el sentido 

de una búsqueda gastronómica: se trata, antes de eso, del hecho de que el hombre no 

come nada antes de hacer de ello un objeto”67. El hombre es el único ser del planeta que 

acuña en sí esa mirada que lo vuelve ajeno a todo lo que está más allá de él y que según 

su visión todo aquello externo no es semejante al hombre, en cambio sí puede ser del 

hombre, es decir, puede relacionarse a todo lo otro en torno a una noción de propiedad. 

Recuérdese el proyecto del materialismo histórico que busca poner a la naturaleza 

plenamente al servicio del hombre en vías de alcanzar el grado de una sociedad que 

evoluciona hasta el más alto nivel de lo humano a partir de una voluntad productiva en el 

trabajo que se sirve de la instrumentación del mundo que es observado por y para el 

hombre, ya nos decía María Zambrano “Cabría interpretar la réplica de Comte y la de 

Marx como simples interpretaciones de la tesis fundamental hegeliana si la miramos 

desde esa su honda significación que es, al par, su suprema audacia: la revelación de lo 
																																																								
67	BATAILLE,	Georges,	Op.	cit.,	p.	43	



	 110	

humano. Bien es verdad que, dicho así, recuerda demasiado a la “revelación cristiana”, 

pero la diferencia estriba en que ahora la revelación de lo humano se cumple 

emancipándose de lo divino”68; así también todas las variantes del proyecto capitalista 

han mostrado sus propias formas de someter aquello que hemos concebido como 

“recursos naturales” del planeta, que en sus más extremas variantes incluso el propio 

hombre es reducido a un mero objeto por otros hombres, haciendo honor a la famosa 

frase de Thomas Hobbes “Homo homini lupus”, que después de todo y habiendo 

dibujado el panorama anterior podría ser más sensato decir entonces Homo omnia 

predator.  

Esa mirada que hemos tratado de ensayar ha sido una mirada fundamental no 

solo en el materialismo histórico ni en el capitalismo y neoliberalismo cuyos ejemplos han 

servido bien para ilustrar la forma de operar de esta concepción, sino que es también la 

visión en la que está fundada la historia humana, pues es la mirada de la construcción del 

mundo, la construcción de las cosas. Ningún otro ser del planeta tierra excepto el 

hombre concibe a los otros animales y a la physis a su alrededor distintos de sí; pues la 

mirada de los otros animales no es más que eso, tan solo una mirada y nada más, no es 

un mirar con raciocinio como sí lo es el mirar del hombre. Los humanos observamos en 

los demás animales semejanzas aterradoras y hemos decidido alejarnos lo más posible de 

esa naturaleza que inherente a nosotros y que reconocemos temerosamente en ellos, 

llegando al grado de concebir a los otros animales como meros objetos, pues –volviendo 

a Bataille– “(…) el animal puede en último extremo ser mirado como un sujeto al que es 

objeto el resto del mundo, pero nunca le es dada la posibilidad de mirarse a sí mismo 

así.”69, lo que se produce en la pieza 1/2 de Zhang Huan es lo contrario, pues el artista se 

sumerge en el reconocimiento de su propia animalidad y añade a sí mismo aquello 

concebido no como hombre, sino como animal, para entrar dócilmente en esa 

profundidad que le muestra la naturaleza de los otros animales que no es sino también la 

del hombre mismo, dicha profundidad se torna más clara y espesa al observarla en el 

																																																								
68	ZAMBRANO,	María,	Op.cit.,	p.	16	
69	BATAILLE,	Georges,	Op.cit.,	p.	23	



	 111	

animal muerto convertido en objeto. No es que el animal vuelto objeto muestre esa 

profundidad bajo la condición de mirarlo como objeto, sino que la mirada de Zhang 

Huan alcanza a percibirla así, es decir, desde la sensibilidad del artista, que reclama 

nuevamente los restos de lo objetualizado otra vez como huesos, como restos de animal. 

Pero no los reclama para sí mismo, sino para lo que de animal queda en el costillar, y lo 

hace a través de un ejercicio estético.  

 

	
Zhang	Huan	–	1/2,	performance,	Beijing,	China,	1998	

 

La trascendencia en el sacrificio ritual de un animal, yendo en paralelo y en 

complemento con lo que ha dicho Bataille, no es solo una trascendencia químicamente 

sustancial que se da en el grado de la asimilación de nutrientes y desecho del animal 

consumido y digerido en las vísceras del hombre, sino que aquel animal que es 



	 112	

sacrificado mediante ritualidades en donde su existencia cárnica y sanguínea que son 

ofrendadas no como mero objeto de devoción, sino como energía sagrada, permite que 

se produzca también una trascendencia de carácter mágico-espiritual conservando así los 

atributos de animalidad que aunque ya se ha proferido el sacrificio, trasciende su fuerza 

en el otro que orquesta y venera dicho sacrificio y además trasciende el propio animal a 

un nivel o espacio sagrado. El hombre que consume a un animal sacrificado por vía de 

una sacralidad adquiere las fuerzas y habilidades de ese animal que se come. Muchas 

veces hemos visto también en viejas fotografías cómo es que algunos nativos americanos 

usaban tanto las pieles como las propias cabezas de aquellos animales que habían 

cazado, pues de esa forma adquirían un poder proveniente de aquellos animales, a los 

cuales consideraban de hecho más poderosos que ellos mismos, así como también 

sabemos que los nuevos miembros que nacían o eran criados en esas sociedades solían 

ser nombrados bajo los nombres y atributos que hacían alusión tanto a animales así como 

también a fenómenos naturales. Si aquellos hombres no hubiesen considerado a dichos 

animales más poderosos o al menos con un espíritu capaz de cuidar de sus hijos al serles 

adjudicados sus poderes, nunca hubiesen optado por proferirles dichos nombres. En 

Nueva Guinea, los hombres cocodrilo llevan a cabo un ritual llamado Haus Tambaran (La 

casa de los espíritus), en el que los miembros con mayor experiencia y edad de la tribu 

realizan escarificaciones sobre la espalda de los niños de la tribu con pedazos de bambú 

afilado, las cuales al cicatrizar le darán a los preadolescentes el aspecto de piel de 

cocodrilo en sus espaldas; se busca esto pues consideran que el cocodrilo es un animal 

sagrado, dicho ritual es complementado con enseñanzas de sabiduría que pueden 

extenderse durante semanas o incluso meses, así como la instrucción en prácticas que 

son necesarias para la comunidad y para mantener a la familia que cada uno de ellos 

forme. Los escarificados saben que mediante este ritual los espíritus antiguos les 

transmitirán su fuerza y sus conocimientos. Así pues, la trascendencia de un animal a otro 

en el sacrificio ritual y festivo se vuelve una trascendencia sagrada, pues la fuerza de lo 

otro atraviesa y se manifiesta en aquel que deja entrar en sí las potencias de ese o eso 

que es otro. Por tanto en el sacrificio humano como de algún otro animal lo que se crea 



	 113	

es una operación de consagración. Si pensamos en la etimología de la palabra sagrado lo 

anterior puede ser confirmado, pues viene de las palabras latinas sacros que significa 

sagrado y facere que refiere a hacer, en ese sentido la palabra sacrificio referiría a hacer o 

volver a algo o alguien sagrado como sucede con los cuerpos de los hombre cocodrilo 

de Nueva Guinea. Cabe entonces la pregunta ¿siguen siendo aún en estos días 

sacrificados los animales? Más allá de lo usual que se volvió el termino sacrificio; tal vez 

deberíamos detenernos y recurrir a la genealogía del término antes de vulgarizar de 

manera errónea tales, o cuando menos, en este caso específico, detenernos un poco a 

escuchar a los activistas veganos que han dicho que los restos de los animales que 

consumimos y aquellos cuya carne y grasa va a parar a las meat boutiques son más bien 

maquilados. La voluntad de sacrificio animal ha sido sustituida por una voluntad absurda 

de consumo. 

 

Lo que produce Zhang Huan en la pieza 1/2 puede tener dos lecturas posibles, la 

primera, es que se produce (la sensación de) una trascendencia no solo del animal al que 

perteneció el torso desollado que se coloca en el propio, sino una trascendencia del 

propio cuerpo del artista en los restos que carga consigo, logrando así re-in-corporar al 

esqueleto de lo que alguna vez fue un cuerpo animal luego de haber perdido su 

animalidad. “El animal ha perdido la dignidad de semejante del hombre, y el hombre, 

percibiendo en sí mismo la animalidad, la contempla como una tara”70 dice Bataille, 

podemos de aquí luego decir de acuerdo a lo anterior que hemos expresado líneas arriba 

que claramente Bataille no se refiere al hombre antiguo ni aquel que en sus costumbres 

conserva las ritualidades del sacrificio sagrado, sino que el pensador francés se refiere al 

hombre que se erigió como hombre racional exiliando a todo lo demás que no es 

semejante hacia los límites de la utilidad y la no utilidad, este hombre es aquel que ha 

terminado por tener su mayor expresión en el hombre moderno, un hombre que se 

encuentra completamente desprovisto de sacralidades. Esa condición animal que el 

hombre del que habla Bataille percibe como una tara, Zhang Huan la concibe como una 
																																																								
70	Ibid.,	p.	42	



	 114	

posibilidad y una potencia; posibilidad de reconocimiento y potencia creativa que luego 

lleva al ejercicio artístico por medio de la fotografía. 

 

Lo que hace Zhang Huan es reanimar los restos del animal montándolos en su 

propio cuerpo, consiguiendo con eso devolverles de alguna forma la animalidad que han 

perdido, dotándole a su vez a los restos cadavéricos un nuevo cuerpo, exhumándolos así 

del plano de los objetos y reivindicándolos en el plano de la trascendencia animal de la 

que hemos hablado antes; de igual forma, el costillar del animal que carga Zhang Huan 

en el torso trasciende también el cuerpo del artista, pero en una manera estético-poética. 

Zhang logra producir la trascendencia de un animal a otro de la que nos ha hablado 

Bataille de una forma distinta pero igual de efectiva que la de aquel animal que es 

comido y trasciende en aquel que lo come mediante una sacralidad, que para el 

pensador de Billom se manifiesta en una religión secreta de los animales que bajo 

nuestro punto de vista la sacralidad es también configurada por un revestimiento 

estético-ritual que puede obtenerse a través de la práctica del performance en la obra de 

Zhang, así como ocurre también en los territorios de la plástica como bien ha de 

observarse en las foto performances que nos ofrece el artista.  

Por otro lado, las fotografías producen a su vez la sensación de un paralelismo 

integral en el que se conjuga el cuerpo de Zhang con el costillar descarnado, se produce 

la sensación de una complementación de dos elementos que constituyen una unidad 

corporal única, además si consideramos que el nombre de la pieza es 1/2 y si recordamos 

que en el cuerpo de Zhang están escritas las palabras “Buda” y “hermano” podríamos 

deducir que Zhang Huan está transitando con esta pieza también por la senda de la 

compasión que discurre en el pensamiento budista y en el pensamiento hindú, toda vez 

que en el budismo, así como en el pensamiento hindú se tiene la concepción de que 

todo, tanto lo humano como lo no humano es parte de lo mismo; es decir, todo lo que 

hay es parte del todo perceptible y sensible; vale la pena recordar un fragmento del 

Ramayana que cuenta el cómo un poeta se siente herido a al par de que la flecha de un 

cazador que disparó con su arco a una pareja de aves: 



	 115	

 

Valmiki (…), que mientras paseaba por la orilla de un río 

se encontró con una pareja de pájaros Krauñca 

apareándose en la rama de un árbol. De repente el 

macho cayó traspasado por la flecha de un cazador y la 

hembra emitió un grito tan desolado, tan terrible, que 

traspasó el corazón del poeta. Valmiki dice haber 

experimentado en ese instante la desesperación del ave 

y haberse sentido hasta tal punto lleno de compasión 

que el dolor estalló en sus labios en forma de palabra 

ritmada. Y así fue, dice, como surgió en el la expresión 

poética.71 

 

 

 El sentimiento fraternal o de compasión (en el sentido de ser con el otro) que se 

produce en tal pasaje del Ramayana así como en la acción compasiva que lleva a cabo 

Zhang al cargar en su propio cuerpo los restos de eso otro que alguna vez fue también un 

cuerpo animal hace alusión a la palabra “hermano” escrita en la piel de Zhang. En el 

budismo se cree que hay una partícula de Buda en cada ser, pero no se concibe a esa 

partícula como una partícula de un dios al que hay que adorar, sino como una partícula 

de iluminación que hay que aprender a reconocer en todas las cosas. Para el artista es 

imposible reencarnar y dotar de nueva vida al animal muerto, pero puede con su propio 

cuerpo incorporar a sí mismo el costillar y al mismo tiempo él se incorpora al esqueleto, 

que termina por ser más bien un exoesqueleto del cuerpo de Zhang, es decir, un paralelo 

complementario a su propio cuerpo, su 1/2  o mitad. No es la implementación del torso 

que hemos terminado por llamar exoesqueleto en esta pieza de Zhang Huan ni en 

pequeña medida una variante del cyborg, pues el artista no se cose ni se suelda al cuerpo 

propio el costillar del animal, no lo añade a sí mismo para producir una mejora, sino más 

bien lo monta en sí para reivindicar la animalidad extraviada de aquella res que en algún 
																																																								
71	MAILLARD,	Chantal,	India,	obra	reunida	(2014),	Pre-textos,	Valencia,	p.	283	



	 116	

momento fue reducida a mero objeto, mostrando así también la animalidad propia que 

se vuelve más evidente con el costillar descarnado cubriendo su torso; no se hace pues 

del costillar una utilidad ni se expresa tampoco el discurso de la mejora cuando el artista 

se lo coloca en el torso, no hay tal voluntad de mejora evolutiva como sí podemos 

encontrarla en el discurso cyborg, sino todo lo contrario, lo que hay en esta pieza es una 

mera voluntad estética que está encaminada por una senda de compasión en el sentido 

budista del término, que se refiere a ser con el otro, lo cual también puede extenderse a 

sentir con el otro, precisamente y de acuerdo a lo anterior, en una de las fotografías 

puede observarse al artista sujetando el costillar con ambas manos, posicionando su 

mano izquierda relajadamente a la altura de su corazón; su rostro vuelve otra vez a 

recordarnos a aquel rostro que manifiesta una tranquilidad y quietud plenas que también 

puede percibirse en To raise the water level in a fish pond cuando el artista carga en sus 

hombros a un niño dentro de un estanque de peces. 

 

No fue la primera vez que Zhang Huan trabajó con los restos de animales. En una 

pieza posterior de 2001 titulada Pear blossom grove (Bosque de perales) la cual está 

tratada como una pieza de foto performance-instalación utilizó una decena de cadáveres 

desollados de perros que recuerdan y tienen una conexión evidente con la pieza 1/2; en 

las fotos de dicha pieza puede apreciarse el interés que tiene el artista por devolver a 

través de la plástica la animalidad a esos cadáveres de perros que han sido reducidos a 

meros huesos y cartílagos. En las fotos se puede observar cómo el artista monta en 

diversas posturas al conjunto de cadáveres de perros logrando producir la sensación de 

que recobran la vida y su exiliada animalidad, es decir, el movimiento y la vitalidad. Se les 

puede ver bebiendo de un estanque de agua, corriendo a lo largo de una ladera y 

trepando a un árbol –que bien por el nombre de la pieza podría tratarse de un peral– 

para tratar de alcanzar a lo que figuran ser en la serie fotográfica dos especies de presas, 

una de ellas, un hombre que lleva pantalón y saco de lana y usa una gorra, que parece 

ser el propio Zhang Huan quien hace colgar su cuerpo de una de las ramas de este árbol 

poniendo como eje su cintura y abdomen y dejando caer tanto su torso como su cadera y 



	 117	

piernas en relación con la gravedad, dando la impresión de que se trata de un cadáver; la 

otra, una presa que aún está evidentemente viva, una res también colgada pero que fue 

elevada en uno de los árboles mediante la utilización de sogas.  

 

	
Zhang	Huan	–	Pear	blossom	grove,	instalación	y	foto	performance,	Shandong,	China,	2001	

 

Una de las fotografías muestra a la manada de perros desollados trepando sin 

ningún problema al árbol como si se dirigieran a alcanzar dichas presas que se muestran 

en dos fotografías distintas en la serie. No solo hay una reivindicación de la animalidad de 

los perros desollados en esta pieza sino también una clara disposición de mostrar a los 

perros no como fueron ni como terminaron siendo, es decir, perros comunes y luego 

meros objetos, sino como algo más, pues da la impresión de que los canes ahora poseen 

una fuerza incluso superior a la que un perro puede ostentar en potencia y destreza, 

llegando a ser aparentemente más altas incluso que en aquellas razas de canes que 

conocemos, ya sea por el tratamiento plástico y de edición que el artista realiza a las 

fotografías en donde nuestra propia experiencia nos dice que aquellas acciones que el 

artista designa para los perros de la pieza son acciones que superan lo que hemos visto 

hacer incluso a esos perros que han sido entrenados para competencias atlético-caninas, 

o ya sea también que el hecho de ver los cuerpos descarnados y ensangrentados nos 



	 118	

provoque la sensación de que aquellos bultos de huesos que observamos son incapaces 

de realizar ya siquiera cualquier movimiento por sí mismos y que a pesar de ello vemos 

que realizan una serie de acciones que normalmente realizaría una manada de lobos o de 

perros salvajes que poseen una fuerza extra normal. Lo anterior es importante pues según 

lo que Bataille nos dice en su Teoría de la religión los animales domesticados se han 

convertido también en objetos o bien, han pasado de ser animales a ser meros útiles, 

pues también debemos asumir que el proceso de domesticación y amaestramiento de un 

animal es también un proceso de objetualización de éste: “Un animal existe por sí mismo, 

y para ser una cosa debe estar muerto o domesticado” 72 . Las fotos terminan por 

mostrarnos una ficción; pero no cualquier ficción, sino una ficción sobrecogedora que 

solo el arte nos puede revelar y que termina por convertirse en un discurso sobre lo real, 

entendido al modo de Clément Rosset, que habla sobre la tragedia no solo humana sino 

una tragedia de la inmanencia en donde todo aquello que ocurre en los albores de la 

vida se suscita en un plano de continua fatalidad y florecimiento, en un plano de mera 

insignificancia, una insignificancia sagrada que solo el hombre ha osado profanar, la cual 

el pensador francés dibuja muy bien referenciando una frase que Heidegger recuerda de 

Angelus Silesius y que reza “La rosa existe sin motivo, florece porque florece. No se 

preocupa de ella misma, no desea ser vista”73; y así mismo como florece muere sin 

remedio y tampoco se preocupa de morir, pues ya en su florecimiento viene también 

dado su irremediable marchitamiento. La idea de generar y mostrar una ficción por medio 

del uso de fotografías obedece también a la orquestación de un ritual, pues las 

fotografías muestran dos presas que han sido ofrecidas a los perros desollados, al igual 

que a una deidad se le ofrecen sacrificios, a los perros desollados de Pear blossom grove 

también les es ofrendado un hombre y una res, mismos por los cuales los perros terminan 

trepando a los árboles para poder alcanzarlos.  

 

																																																								
72	Ibid.,	p.	43	
73	Sobre	esta	concepción	de	lo	trágico	en	Rosset	en	relación	a	la	cita	de	Silesius	Véase	ROSSET,	Clément,	Lo	real,	tratado	
de	la	idiotez,	Pre-Textos,	Valencia,	2004,	pp.	37-44	



	 119	

Lo que Zhang Huan hace tanto en 1/2 así como en Pear blossom grove es apelar a 

un proceso de reencuentro con un pensamiento compasivo en sustitución o mejor dicho 

en retribución de la omisión del sacrificio sagrado en la matanza de esos animales cuyos 

restos reivindica en sus obras, provee de esa forma la dignificación y significación de las 

que fueron privadas los animales al ser profanados sus cuerpos reduciéndolos a meros 

cascajos. El proceso estético inmerso en la obra de Zhang Huan que responde a 

ritualidades extemporáneas y espaciales también dotan de sacralidad a los vestigios 

animales que recobran la vida o adquieren una nueva y luego la superan mediante el arte 

y la creación poética que nos muestra el artista en estas dos piezas.  

 

 

 

Es decir, recordando nuevamente las etimologías de la palabra sacrificio, sacris y 

facere, que refieren juntas a hacer sagrado a un animal, Zhang conjura un sacrificio por 

medio del arte, no es un sacrificio de sangre pues no llevó a cabo el acto de matar a 

dichos animales, pero sí es un hacer sagrado, un volver sagrado a los restos animales con 

los que configura sus obras. No es que Zhang vuelva a dar vida a los cuerpos desollados 

de los animales de los que ha utilizado sus restos, sino que los restos animales son al fin 

sacralizados por un halo de espiritualidad mediante una configuración estética en la que 

transitan elementos aculturales que obedecen a una motivación ancestral y arcaica de la 

cual participaron los primeros hombres. “El animal abre ante mí una profundidad que me 

atrae y que me es familiar. Esa profundidad en cierto sentido la conozco: es la mía. Es 



	 120	

también lo que me es lejanamente escamoteado, lo que merece ese nombre de 

profundidad que quiere decir con precisión lo que me escapa” 74  dice Bataille, 

recordándonos cómo es que aquellos primeros hombres debieron concebir y asumir 

dicha profundidad, que para ellos fue más fehaciente que para nosotros, toda vez que se 

enfrentaron a ella directamente durante la caza y los sacrificios e incluso en los momentos 

de vida meramente contemplativos, es decir, los primeros hombres encontraron en la 

cacería, sacrificio y observación de los animales que consumían una relación sagrada que 

respondía a un orden mágico de concepción del mundo. La profundidad de la que habla 

Bataille que se abre ante el hombre cuando reconoce en otro animal una naturaleza 

similar existente también dentro sí, es la misma a la que concedieron los atributos de 

poder sobrenatural y magia en aquellos animales, pues precisamente lo mágico es 

aquello que siempre encuentra la forma de escapar a nuestra percepción, aunque aquello 

sea artificio, o se trate también de lo real sagrado que todo el tiempo se oculta a nuestra 

mirada y escucha. Hoy esa relación se ha extinguido o mejor dicho, le hemos extinguido 

a través de un largo proceso de excesos civilizatorios que han producido los siglos de la 

razón en complemento con las eras industrial y posindustrial, así como la vida ergonómica 

de la modernidad que ha permeado hasta la época contemporánea.   

  

																																																								
74	BATAILLE,	Georges,	Teoría	de	la	religión,	Taurus,	Madrid,	1998,	p.	26	



	 121	

Conclusiones 

 
Si bien el arte en ocasiones nos ofrece territorios sumamente inhóspitos por recorrer y 

cuanto más se quiere hacer una apreciación –no que ostente ser una correcta ni 

verdadera pero si una apreciación cuidadosa– sobre una pieza determinada, los 

territorios por los que puede conducirnos aquella obra pueden tornarse cada vez más y 

más agrestes a medida que vamos conociendo más sobre esa obra determinada y sobre 

su creador. A modo de confesión diré que dicho trabajo de apreciación y escritura a 

veces se vuelve también un ejercicio de (re)descubrimiento de sí mismo. No hace falta 

pertenecer a la cultura china y ni siquiera a la cultura oriental para poder apreciar la obra 

de artistas como el que se trabaja en esta tesis, ya que por un lado, en el caso de Zhang 

Huan, el artista emigró a Estados Unidos en una etapa temprana de su vida en donde 

llevaría a cabo más performances de los que ya había realizado en su tierra natal y su 

acercamiento con el mundo occidental también terminaría por trascender en la estética 

de sus obras, en ese sentido podemos ver en sus piezas la convergencia de elementos 

pertenecientes a las dos culturas o bien elementos que son de carácter universal. En 

general considero que las obras de performance de Zhang Huan así como gran parte de 

sus obras de carácter plástico son piezas que tienen contundencia por sí mismas y que el 

tratamiento que les ha dado el artista es tan afortunado que no hace falta conocer a 

profundidad los trasfondos de cada pieza para poder degustarlas estética y visualmente. 

Hablo de degustación estética en el sentido de un reconocimiento y apreciación de los 

tratamientos implementados en una obra de arte así como de los elementos que 

conforman la pieza, los cuales revelarán las sendas por las que se extiende la búsqueda 

del artista. La obra tendría que comunicar al ser mostrada al público en cualquier tipo de 

soporte, y que sin necesidad de discurso y explicación pueda ser comprendida en 

cualquier latitud y momento de la historia; aquello que la obra expresa sin necesidad de 

mucha contextualización e incluso a veces con nulo contexto. La tarea de un teórico de 

arte es indagar más allá de lo que ha visto el lego o el espectador promedio, indagar 

primero sin adscribirse a límites, aventurarse junto con la obra arrojándose por los 



	 122	

precipicios que la obra ofrece, pero luego le será imprescindible la implementación de 

límites teóricos a medida que se avanza en la indagación para procurar no caer en un 

enamoramiento o en un juego de apasionamiento con la obra de un artista determinado; 

después de todo, ese sería por mínimo el trabajo al que la crítica y la apreciación artística 

deberían de apegarse. 

 El carácter de sacralidad que detecto en las obras de las que he hablado en esta 

tesis es algo que a la fecha me sigue pareciendo el principal elemento a exponer en las 

obras que he estudiado. Si bien –como he dejado en claro en varios momentos al hablar 

sobre las piezas– los rasgos de crítica y denuncia social se expresan a veces con mayor 

presencia que aquello que detectamos por ritualidad y sacralidad en las piezas, es y 

terminan siendo éstos elementos que entran en diálogo con situaciones político-sociales 

los que tienen que ser mirados bajo una contextualización externa que es ajena a las 

obras y a las acciones que realiza el artista, así como también requiere necesariamente 

una lectura de los elementos no corporales que implementa en sus performances. Esta 

tesis ha sido un trabajo dirigido por teorías determinadas que me han ofrecido una 

ventana para poder observar las características que destaco de la obra de Zhang Huan. 

Esa ventana es la ventana de lo sagrado, una ventana que a menudo permanece cerrada 

pero que también se porta benevolente al posibilitar la revelación de cosas inéditas en el 

arte y en la vida misma. Si bien como he dicho, la ventana de lo sagrado se mantiene a sí 

misma cerrada, no se va de ahí y confirma su presencia toda vez que emergen de ella 

tanto imágenes como sonidos y murmullos que a uno le van hablando a través de las 

obras de los autores que he nombrado como sácratas también en la introducción. Más en 

concreto, me han posibilitado la implementación de un lenguaje específico para poder 

verbalizar aquello que había observado en un principio en las piezas de nuestro artista en 

cuestión, lo cual anteriormente no me había sido posible implementar para referirme a 

aquello que observaba pero que no tenía palabras para describir; así es como fue 

formulada la serie de disertaciones que realicé en esta tesis. 

  



	 123	

 Si bien no he abundado acerca de la práctica del performance en general, es 

decir, no he analizado en concreto aquellos elementos que determinarían la práctica 

performática como tal, ya que no es menester de esta tesis dicha tarea, cabe bien dejar 

en claro que sí existe una tesis sobre la práctica de performance en Zhang Huan, lo que 

me parece, al menos de momento un ejercicio más adecuado y mesurado que si me 

hubiese arrojado a contestar qué es el performance o qué compone a un performance, ya 

que en este momento considero que no hay una sola práctica del performance en el 

mundo que esté constituida por una técnica única como tal, sino que pienso que hay 

muchas técnicas, y cada una de ellas se apega a los procesos personales de cada 

performer, por eso no existe una forma determinada de realizar performance, sino que 

cada acción performática o cada pieza de arte acción es configurada siempre a través de 

una red de posibilidades que se le abren al artista que decide trabajar en dicha 

plataforma, es decir, el cuerpo. Lo único que puede asegurarnos pues la práctica del 

performance es la irregularidad, la espontaneidad, la variabilidad a partir del uso del 

cuerpo o varios cuerpos en las obras con este carácter. La tesis en concreto sobre las 

obras de performance de Zhang es la que se ha ofrecido a lo largo de este trabajo: el 

leitmotiv de las acciones de Zhang Huan es el de la repetición y creación de sacralidades 

por medio del arte acción, en concreto, los performances de Zhang Huan transitan por 

una serie diversa de prácticas corporales en donde tanto su cuerpo así como los cuerpos 

que participan de sus piezas logran en muchos de los casos producir consagraciones que 

nunca son la misma sino que siempre son conjuradas por motivaciones o elementos 

distintos: el animal muerto, el buda, el zopilote, la mosca, los gusanos; etc. Bien podría 

también pensarse en un movimiento de mímesis con dichos elementos, toda vez que el 

artista parece más bien invitar a los animales e insectos vivos a volverse parte de él o que 

aquellos le vuelvan a él parte de ellos, apelando a una voluntad compasiva de la no 

diferencia entre el animal humano y el animal no humano, es decir, desapareciendo en el 

proceso los límites de su humanidad y haciendo que prevalezca un sentido de la no 

diferencia entre el sujeto y lo otro que no es el sujeto. En otros performances su piel, su 

carne, la resistencia de su cuerpo son los elementos que abanderan sus acciones, 



	 124	

mostrando también en ellas los límites de su humanidad, o de lo humano. Como he 

dicho en las disertaciones que componen esta tesis, las obras con carácter de riesgo 

toman dos direcciones: la primera es mostrar los límites de la fragilidad y susceptibilidad 

de la carne y el cuerpo, la segunda, es ostentar la expansión de los límites del cuerpo 

propio por medio del riesgo al que se adscribe en los performances con dichos rasgos; 

en ambos casos, se revela a la mirada algo que no había antes ahí hasta el momento en 

el que el performance se lleva a cabo. 

Zhang concibe al cuerpo como medio de conexión con lo sagrado, aunque nunca 

lo verbalice o lo manifieste de forma literal; así mismo, también es el cuerpo para el 

artista un detonador de sensaciones que producen experiencias que pueden llevar al 

espectador a pensarse a sí mismo en relación con fuerzas no humanas, toda vez que el 

cuerpo del artista mediante la muestra y asunción de sus límites y una voluntad por 

superarlos y ponerlos a prueba mediante el riesgo y el arrojo corporal, abre 

interrogaciones en quienes hemos visto sus piezas incluso cuando es por medio de 

fotografías y videos. Aquellas interrogaciones que se inauguran al observar sus 

performances son sobre nuestra propia condición, pues es inevitable sentirse identificado 

en un cuerpo o cuerpos que reconocemos como similares a nuestros propios cuerpos y a 

nuestra propia condición de fragilidad y límites. Si algo tiene el arte acción o de 

secuencialidad de acciones del tipo que realiza Zhang Huan, es precisamente la virtud (u 

osadía) de atacar directamente a modo de interrogaciones que se abren ante nuestra 

cautela y nuestro reservado cuidado de la integridad y la vida que nos viene por instinto 

o incluso ya hasta por aprendizaje, sobre todo bajo nuestra condición de herederos de 

una cultura en donde la vida es –por irónico que nos parezca a algunos– una de las cosas 

más preciadas que podemos llegar a ostentar.  

 

El artista sabe que el cuerpo nunca es una forma específica ni constante sino más 

bien todo lo contrario, una constante incertidumbre, y esa es también una característica 

de lo sagrado, según lo que hemos aprendido a observar en el desarrollo de este trabajo. 

A lo largo de la vida, constantes incertidumbres nos sorprenden revelándonos cuando 



	 125	

menos esperamos aquello que también somos y que a pesar de haberlo tenido siempre 

en lo inmediato no llegamos a conocerlo hasta que esas revelaciones se producen por sí 

solas o mediante experiencias que las propician, como es el caso de la experiencia 

estética y la experiencia religiosa, así también cuando otra cosa que no somos nosotros lo 

detona de forma autónoma y contundente, ese es el momento de la manifestación de lo 

sagrado. ¿Está pues el cuerpo hermanado con lo sagrado? Sí, decimos aquí, en cierta 

medida y como todas las cosas, el cuerpo es escindido de aquello que conocemos como 

sagrado, el cuerpo es parte de lo profano pero emula en cierta medida las formas 

inesperadas, bellas y tremendas de sí mismo y de las cosas del mundo, tal como lo 

sagrado también llega a manifestarlo, pues como bien ha de recordarnos Merleau-Ponty, 

el cuerpo no es sino aquel lugar donde la carne irradia fuera de ella misma. Esa 

irradiación se expresa espontáneamente en el cuerpo que pone a prueba sus límites. 

 

El carácter de irrepetibilidad en los performances de Zhang Huan crea (a pesar de 

que esa no sea su búsqueda explícita) un paralelismo con el pensamiento de lo sagrado, 

toda vez que lo sagrado sería aquello que es siempre singular e irrepetible. En el 

momento de la repetición de una acción aquella se convierte también en un ejercicio 

racional que tenderá siempre al mejoramiento de la acción, al gesto más civilizado o más 

afinado posible, pues adquiere un alud de teatralidad, toda vez que la acción en el teatro 

es manifiestamente racional, ya que está sujeta a texto, dirección, o a convención actoral 

y gestual que se optimizan por medio de la repetición consciente. Bien podría decirse 

que en cualquier acción humana incluido el performance hay racionalidad y repetición 

pues toda acción apelaría al bagaje inconsciente de gestos aprendidos y heredados de 

una colectividad gestual tanto contemporánea como ancestral tal como hemos visto en el 

primer capítulo; no obstante, por aquello que apela el performance y recurriendo además 

a su condición de arte, es a emanciparse de las convenciones para mostrar una diferencia 

dentro de esas repeticiones conscientes e inconscientes que componen el mundo. El 

artista es pues consciente de aquello que en el mundo es repetido y repetible, es a partir 

de ahí que proporciona originalidad y diferencia en su obra. El cuerpo es la plataforma 



	 126	

por medio de la cual el artista configura esas diferencias al entrar en relación con un 

entorno cotidiano para luego deconstruirlo a partir de diálogos corporales y simbólicos 

que ponen en jaque la realidad o realidades establecidas para esos determinados 

espacios en donde se desarrolla el performance. 

 Lo sagrado en la obra de Zhang Huan es revelado en la deconstrucción y 

destrucción de aquello en donde opera el cuerpo del artista; donde aquel pone en riesgo 

su cuerpo logrando situar al espectador en atmósferas sensibles que producen empatía y 

transgreden los estados de ánimo y pensamiento por medio del ejercicio estético. Que el 

artista ponga en riesgo su integridad en el performance por medio de la transgresión de 

su cuerpo es también invitar al espectador a que acuda al lugar o lugares de riesgo por sí 

mismo. Lo sagrado puede manifestarse tanto como fuerza creadora así como fuerza 

destructora, ya lo ha dicho Caillois; es en ese sentido que los performances que discurren 

por la misma senda que lo hace la obra performática de Zhang Huan orquestarían una 

sinfonía para una y otra cara de las potencias (o bien máscaras o personajes) que 

reconocemos en lo sagrado. Así mismo, los rasgos de ritualidad contenidos en los 

performances de Zhang Huan producen la sensación de una voluntad de conexión con 

potencias no humanas consideradas como sagradas. 

 Cabe señalar que Zhang Huan realizó hasta el momento de 1993 a 2005 obras con 

carácter performático y desde entonces el artista no ha vuelto a realizar ningún otro 

performance. Por el contrario, se ha enfocado en producir obras de carácter plástico, más 

que nada piezas escultóricas, que a mi parecer varias de esas obras crean diálogos con su 

obra de carácter corporal, como en el caso de su más reciente pieza Puppy Rhino (2018), 

que parece entrar en diálogo con el arte pop en apariencia, además de hacer referencia a 

su serie Poppy fields paintings (2013–2014), cuyos cráneos implementados en las texturas 

de estas pinturas hacen alusión a una tradición budista del Tibet que recuerda la muerte y 

la impermanencia. También debo decir que el grueso en la actualidad en el portafolio de 

obra de Zhang Huan parece tender más hacia temáticas menos solemnes y con menos 

referencias hacia tradiciones ancestrales como las que logramos identificar en el 

desarrollo de esta tesis. Lo anterior podría deberse a una tendencia del propio artista por 



	 127	

comenzar a figurar con mayor presencia en el mercado del arte. Cabe mencionar, que 

recientemente en 2017 participó en una serie de comerciales de la marca Gucci, en la 

que se muestra a distintos performers en videos individuales usando la marca mientras 

realizan acciones que dan la impresión de tratarse de acciones performáticas. Todo artista 

tiene que tener un fondo monetario para sobrevivir y para seguir produciendo obra de 

modo que el performance que es irrepetible y prácticamente tendría que ser por tanto 

irreproductible tiene por tanto nulas posibilidades de ser vendido tan bien como se 

vende un cuadro, escultura o arte objeto, a excepción de la documentación diversa que 

puede extraerse de la acción performática que luego puede ser vendida a través de 

fotografías, video y cualquier mercancía derivada de estos soportes pero que aún así no 

se cotiza tan bien como sí lo hace un cuadro, escultura, ready made o arte objeto en el 

mercado millonario del arte contemporáneo. 

 Lo anterior, no desmerece lo que hemos resaltado en la obra de Zhang Huan a 

través de este trabajo teórico, la obra del artista se extiende a través de un prolífico 

recorrido artístico, del cual tan solo he tomado un pequeño fragmento para trabajar en 

esta tesis. Considero que a pesar de que el artista esté enfocado recientemente en 

producir obras para el mercado del arte, siempre ha tratado de mantenerse a sí mismo 

tanto como a su obra inmersos en los elementos rituales distintivos de su cultura de 

origen así como de la cultura occidental en donde ahora se mueve; es de esa forma que 

puede crear diálogos con aspectos espirituales, religiosos y sagrados específicos, 

después de todo, el proceso de un artista consiste de eso, de echar raíces que irán 

mostrando un proceso no precisamente evolutivo sino más bien un proceso de madurez y 

fortalecimiento en el ejercicio creativo que permite al artista hacerse de elementos que 

podrá implementar en cualquier tipo de técnica, sea cual sea la plataforma que utilice 

para producir su obra. En el caso de Zhang Huan, lo que me pareció más importante de 

resaltar son sus obras de carácter corporal debido a un interés personal por los enigmas 

que nos abren constantemente nuestros cuerpos y los cuerpos de los otros; ese interés se 

conjugó con la atracción que me produjeron los performances de los que hablé en esta 

tesis. Así fue que me aventuré a realizar el presente trabajo, el cual considero que podría 



	 128	

extenderse aún más, considerando que además de realizar performance, Zhang Huan ha 

producido dibujo, pintura, escultura, fotografía, grabado e instalación; no obstante, tal 

ejercicio supondría un trabajo distinto y decidí adscribirme únicamente a su obra de 

carácter meramente corporal por lo anterior manifestado, siendo de esa forma, he 

decidido cerrar en este punto las disertaciones concernientes a este trabajo. 

  



	 129	

Bibliografía 
 

AGAMBEN, Giorgio, Desnudez, Adriana Hidalgo, Buenos Aires, 2011 

ARTAUD, Antonin, El teatro de la crueldad. Primer manifiesto, Disponible en: 

www.kioskoteatral.com/el-teatro-de-la-crueldad-primer-manifiesto/ (consultada 22-08-

2018) 

ATZORI, Paolo y WOOLFORD, Kirk, página web del artista Stelarc, 

https://web.stanford.edu/dept/HPS/stelarc/a29-extended_body.html (consultada el 

23-05-2019) 

BARBA, Eugenio, La canoa de papel, Buenos Aires, Catálogos, 1994 

BREITEN, Brad, The Butoh body performed, Aesthetic and ambodiment in butoh 

dance (Tesis de maestría, Universidad de Colorado, 2011) 

CAILLOIS, Roger, El hombre y lo sagrado, FCE, México, 2013 

CAMPBELL, Joseph, El hérore de las mil caras, FCE, México, 1972 

DUQUE, Félix, El cyborg sí tiene quien le escriba, en La escritura del cuerpo, el 

cuerpo de la escritura, Zacatecas, UAZ, 2010 

  DZIEWIOR Yilmaz, GOLDBERG Roselee, STORR Robert, Zhang Huan, Phaidon, Hong 

Kong, 2011 

ELIADE, Mircea, Lo sagrado y lo profano, Guadarrama/Punto omega, Barcelona,1981 

FEATHERSTONE, Mike, Body modification, SAGE, London, 2000 

FÉRAL, Josette, ¿Dijo usted “training”? en MÜLLER, Carol, El training del actor, 

México, UNAM-INBA, 2007 

FOUCAULT, Michel, Historia de la locura en la época clásica, FCE, México, 2013 

FRISANCHO VELARDE, Óscar, Concepción mágico-religiosa de la Medicina en la 

América Prehispánica, Acta méd. peruana (online) Vol.29, n2, 2012, Disponible en: 

http://www.scielo.org.pe/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1728-

59172012000200013&lng=es&nrm=iso>. ISSN1728-5917 (Consultado 21-11-2019) 



	 130	

GUASCH, Anna Maria, Los lugares de la memoria: el arte de archivar y recordar, 

Revista Materia 5, Barcelona, 2005 

HAN, Byung-Chul, La salvación de lo bello, Herder, Barcelona, 2018 

HAN, Byung-Chul, La sociedad de la transparencia, Herder, Barcelona, 2013 

HAYA, Vicente, Haiku-do: selección de obras, Kairós, Barcelona, 2007 

HEISIG, James, Filósofos de la nada, Herder, Barcelona, 2013 

KIERKEGAARD, Sören, Diario de un seductor, Alianza, Madrid, 2014 

LECOQ, Jacques, El cuerpo poético, Alba, Barcelona 2004 

LIPOVETSKY, Gilles, La era del vacío, Anagrama, Barcelona, 2010 

MAILLARD, Chantal, India, obra reunida, Pre-textos, Valencia, 2014 

MCVICKAR, Carolyn, In the light of the moon, Da Capo Press, Boston, 2003 

MERLEAU-PONTY, Maurice, El ojo y el espíritu, Paidós, Barcelona,1986 

NASÓN, Publio Ovidio, Metamorfosis, Gredos, Madrid, 2008 

OÍDA, Yoshi, La estrategia del ninja, en MÜLLER, Carol, El training del actor, UNAM-

INBA, México, 2007 

ONFRAY, Michel, La construcción de uno mismo, Perfil Libros, Buenos Aires, 2000 

ROSSET, Clément, Lo real, tratado de la idiotez, Pre-Textos, Valencia, 2004 

SCHIMMEL, Paul, Campos de acción: entre el performance y el objeto, 1949 – 1979, 

México, Alias, 2012 

SPINOZA, Baruch, Ética, Parte III, Proposición II, Escolio, Gredos, Madrid, 2014 

TADA, Michitaro, Gestualidad japonesa, Buenos Aires, Adriana Hidalgo, 2013 

TADA, Michitaro, Karada: el cuerpo en la cultura japonesa, Adriana Hidalgo, Buenos 

Aires, 2010 

VIRAMONTES, Sonia, El gesto y la mueca: oráculo y enigma, en La escritura del 

cuerpo, el cuerpo de la escritura, Zacatecas, UADS, MFHI, UAZ, 2010 

ZAMBRANO, María, El hombre y lo divino, FCE, México, 2012 

ZHIJIAN, Qian, Performing bodies: performance art in China, Art Journal, no. 2, 1999 


