(7 3
LYY NS \
IVERSIDAD M\
Rl
(] 1

i

UNIVERSIDAD AUTONOMA DE ZACATECAS

“"FRANCISCO GARCIA SALINAS”

UNIDAD ACADEMICA DE DOCENCIA SUPERIOR

Maestria en Investigaciones Humanisticas y Educativas

Filosofia e Historia de las Ideas

Consciencia y experiencia estética en Fernando Pessoa.
Disolucion de un espiritu poético.
TESIS
Que para obtener el grado de:

Maestro en Investigaciones Humanisticas y Educativas

Presenta:

Vanessa Fernandez Carlos

Director de Tesis

Dr. Guillermo Sergio Espinosa Proa

Codirector

Dr. Juan Carlos Orejudo Pedrosa

Zacatecas, Zac., diciembre de 2019



AGRADECIMIENTOS:

A la Unidad Académica de Docencia Superior y la Maestria en Investigaciones

Humanisticas y Educativas por permitirme formar parte del cuerpo estudiantil.

Al Consejo Nacional de Ciencia y Tecnologia (CONACYT), por el apoyo econdmico

otorgado para la realizacion de esta investigacion.

A mis queridos docentes de la orientacidon en Filosofia e Historia de las Ideas, mi
admiracion y respeto, de los que me llevo no sélo conocimiento, también una sincera

amistad.

De manera muy especial agradezco a los docentes Sergio Espinosa Proa y al Dr. Juan
Carlos Orejudo Pedrosa, por su asesoria, su disposicion en ser la guia a lo largo de estos

dos afos de investigacion.
A mi familia y amigos por ser parte de mis raices y por sus valiosos consejos.
A Héctor Rodriguez por su amor y compania incondicional en el apoyo de esta odisea.

A mi hija Linda Aleph, fuente nutricia de inspiracion y aprendizaje de mi vida.



CONTENIDO

1V 20 51U Tl [ ] N 5
L0 1 = 301 I Y 10
Capitulo I. CONSCIENCIA ... rr s s s s s s s s s s na s nnnees 11
1.1 Consciencia en Fernando Pessoa...........ccuciiuiimiiieniiiincir e e ena e 13
1.2 Elalmay la consciencia.........ooeuiimeiiiiiiiiiirc e 17
1.3 Primeras evocaciones de la consciencia.........cccoeeuiimiimiiniinniincirceees 21
1.4 El Argonauta de las sensaciones verdaderas.................cuueeeiereniiiiennnninnns 31
Capitulo I1. TABLA BIBLIOGRAFICA.......cctttiiiiiurreeeesssesssssneeessssssssnneeessssssssnnesessas 37
2.1 Origen y fractalidad en la poesia de Fernando Pessoa..........c..cooviernnnnnee 37
2.2 Confidencias de un poeta fingidor...............cceeviiiirmnniiiiiiiniec s 39
2.3 Heteronimia, un Drama en gente..............c.ccuuueiiminininnniniesnncsennanneeens JAA
A T Y o -] 3R 48
Capitulo 11l. EXPERIENCIA ESTETICA .....uuuiiiiiiiiciereeee s s ssssseee e e s sssssnn e s e e s s snsnne s 54
3.1 Etiologia de la experiencia estética..........coovrmuiiiiimiiiirene e 54
3.2 Saudade y melancolia..........ocuoiiieiiiiiiii s 56
3.3 Ser poeta, mi manera de estar SOlo ................coevuiiiiniiiiniiiii s 59
3.4 LOCUIa Y POESIA ..ovruuiiirnniiirinaiiir s r e r s s e 64
Capitulo IV. DISOLUCION DE UN ESPIRITU POETICO.......cceeeerueereeereeeeeseenesenas 70
4.1 CoNSCIeNCia del NO SN .....cu et s e e e 72
4.2 Vision utdpica y QUInto IMPerio........coceuiiieiiieiiirc e e 77
4.3 El lenguaje de lo sagrado en Oriente..........cceeiimininiimnninninnecenneees 70
N A - o = 41T o T 84
4.5 Hermetismo y esoterismo en Fernando Pessoa..........cccooevvuniiinnnniiinnnans 85
CONCLUSIONES.....cciuuiiiiriaiirias s e s r s e rna s e rnnaas 96
BIBLIOGRAFIA. ... .ciiiiiiiiieieeeiee e seseesessssssssseeeessessssssssssssssssssssssasassseeesnnnnns 100






CONSCIENCIA Y EXPERIENCIA ESTETICA

EN FERNANDO PESSOA

INTRODUCCION

En la actualidad, vivimos rodeados de un sinfin de imagenes, mensajes, simbolos y
codigos, los cuales carecerian de significado de no ser por la intervencion de un elemento
de importancia sublime, que yace oculto en el interior de todo ser humano: la
consciencia, cuyo letargo nos lleva a la insensibilidad e ignorancia. Sabemos que la
violencia es resultado de su ausencia. Al suprimir la consciencia en el actuar cotidiano,
acallando voluntariamente su voz, nos alejamos de lo mas puro de nuestra esencia.
Debemos puntualizar, suprimir no es sinénimo de inconsciencia, incluso en los suefios o

en hondos estados meditativos ella siempre esta presente.

La consciencia es la brujula que guia nuestro conocimiento y nuestros pasos en el
dia a dia, ennoblece a nuestro espiritu conforme actuamos bajo su influjo. Emperatriz de
nuestros pensamientos, otorga importancia a cada uno, e inclusive llega al punto de
inhibirlos si es conveniente. Da sentido y organiza nuestras percepciones
reconectandonos con la sensibilidad. Cautiva nuestra atencion, enfocandonos. Nos
permite admirar el mundo desde la contemplacion mas serena, hasta la pasion mas
ardorosa, despertando cuestionamientos de nuestro propio ser y cuanto acontece a

nuestro alrededor.

Son diversos los acercamientos filosoficos y poéticos que se han realizado sobre
ella desde la antigledad; en otro extremo, podriamos hablar de los Ultimos avances

cientificos y tecnoldgicos, emprendidos para develar mejor el fendmeno de la
5



consciencia. Aun reuniendo los caminos iniciados en su busqueda, podemos afirmar que
no la conocemos en su totalidad, continva siendo esa entidad misteriosa que yace oculta

en nosotros.

La consciencia del pasado nos despierta la sensacion de melancolia y saudade; la
del presente nos permite percibir la belleza de las cosas, la gracia de la musica, el placer
de cuanto nos rodea, como la serenidad en una tarde de verano, la sensibilidad vuelta
consciente. Con la mirada hacia el futuro nos permite augurar, si no certeramente, en
pequeia porcion el devenir. Nos dice lo que somos y nos permite interrelacionarnos unos

con otros. Por eso creemos prudente darle un lugar primordial en esta investigacion.

Sentadas las bases del concepto de consciencia, quedara abierto el didlogo entre
la relacidn consciencia — poema, que va de la mano con el sentir y la experiencia estética.
¢Cudl es la relacion entre consciencia y experiencia estética, en torno a las ideas y
procesos que dan origen a la creacion poética? ;Qué papel funge la conciencia en el

proceso creativo en la obra de Fernando Pessoa?

Es importante aclarar, a manera de justificacion, que retomamos la obra del poeta
portugués Fernando Pessoa por su naturaleza enigmatica como la consciencia misma,
ambas de una capacidad creativa y creadora inconmensurables. Se cree que todo se ha
dicho en torno a su obra, aunque a veces ha sido parcial o sobreinterpretada. La nocion
vaga que tenemos del lusitano se debe a su aportacion literaria de los heterénimos; en
nuestro caso la lectura que haremos sobre ellos servira como guia para entender la
consciencia del poeta. La presente investigacion es un estudio de corte tedrico-
bibliografico en donde seguiremos la trayectoria de la consciencia y asi intentar
responder a la pregunta ;qué representan los heterénimos como simbolos dentro de esta

“ceremonia cosmica” mejor conocida como construccion del poema?

El contenido se dividira en cuatro capitulos, en el primero de ellos abordaremos las
diferentes acepciones de la palabra consciencia, puntualizando los contrastes semanticos

y gramaticos que existen entre consciencia y conciencia, y destacando su principal uso

6



para los fines practicos de la tesis. Plantearemos un acercamiento sutil a la consciencia, si
bien no pretendemos desentrafnar los misterios que esta encierra. Haremos una lectura
panoramica en torno a la obra del enigma em Pessoa, el enigma en persona, retomando

las primeras concepciones de consciencia dentro de la filosofia clasica.

Haremos énfasis en el trazo del origen de la consciencia en la literatura como lo es
el mito, entendido como la primera evocacion de la consciencia y el consecuente reparo
en la naturaleza y el tiempo, destacando de esta manera el papel protagodnico del
heteronimo Alberto Caeiro por ser considerador el maestro de los heterénimos,
incluyendo al propio Pessoa dentro del analisis. La obra pessoana posee un manejo
tematico universal que le permite entablar didlogos con diversos poetas como Walt
Whitman, en relacién con la naturaleza, con Gaston Bachelard dentro del tiempo,
inclusive unos capitulos mas adelante, con la poeta Chantal Maillard en cuanto a la

metafora.

En el sequndo capitulo describiremos brevemente la conformacion de los
heterénimos a partir de la biografia de Pessoa y la perspectiva de si mismo, confesiones
descritas en cartas y textos, enriqueciendo el tema a través de breves analisis sobre el
poeta, como el del escritor italiano Antonio Tabucchi. Develaremos a través de las

mismas confesiones de Pessoa la visidon que poseia de si.

Analizaremos a los heteronimos dentro de la obra, desde la intencionalidad
creativa o bajo qué conocimientos fueron creados por Pessoa. Profundizaremos en los
alcances de la creacion poética y en la necesidad de intervencion de otras voces, para
apreciar el salto consecuente a la experiencia estética. Buscaremos la comprension del

poetay el cosmos para acercarnos al entendimiento de la creatividad estética.

En este mismo apartado integraremos la identidad inglesa del poeta Pessoa y su
contribucion a la poesia de estilo isabelino, con sus 35 sonnets, de los cuales sdlo
utilizaremos el primer soneto como muestra, ya que hacer analisis de cada uno de los 35

sonetos extenderia el tema desviandolo de su coordenada principal. Este analisis servira

7



de brecha para acercarnos a sus poemas de tipo esotérico, que analizaremos mas afondo

en el capitulo cuarto.

En el capitulo tercero definiremos, desde un acercamiento a la poética de Pessoa,
como se lleva a cabo o codmo sucede la experiencia estética, partiendo desde su raiz
etimoldgica y cudles son los principales componentes que la consolidan. Nos
desenvolveremos en una atmosfera de sensaciones, propiamente de la sensibilidad, en
donde la melancolia y en el caso de Portugal, la saudade, se dan lugar; también la locura
como elemento recurrente sera vista como uno de los principales detonantes para

acceder a la comprension de la experiencia estética, a través de la obra de Pessoa.

Lejos del concepto sobre el caracter caotico del poeta, expondremos ese orden en
el sentido de la consciencia que sostiene la obra del lusitano, en un viaje de introspeccion
a través de su poesia. Expondremos el tema de la bilis negra, saudade, melancolia y
locura, principales elementos que surgen en la consciencia dentro de la experiencia

estética hasta llegar a la experiencia de la disolucion del espiritu poético llamado Pessoa.

En el cuarto capitulo accederemos a la consciencia hermética del poeta a través
del vinculo entre la cosmovision de oriente, y el conocimiento del esoterismo y ocultismo
expuesto por el mismo Pessoa. Reflexionaremos sobre la alquimia de las sensaciones que

propician la creacion poética, re-creando una nueva experiencia, la mistica.

Nuestro trayecto es el analisis de una experiencia de tipo estético que surge en el
cuerpoy se trasvasa en el papel en el poema, para expandir su poetizacidn, desde el tema
de la naturaleza, de las sensaciones y la experiencia poética, hasta alcanzar en su
evolucion la tematica de la espiritualidad, a través de disertaciones filosdficas con base en
el sensacionismo, nacionalismo, hasta la posibilidad utdpica de la creacion de un Quinto
Imperio. Dedicaremos un pequefio apartado aclaratorio al paganismo para

complementar la investigacion.

Nuestros pilares para el analisis son una triada inseparable: naturaleza, sensacion

y poética, todos ellos a proposito de la consciencia. Temas irreductibles entre si,
8



intimamente vinculados, vistos a través de los ojos del lisboeta. Nos abocaremos en
testificar la manera en que estos tres ambitos se engarzan y retroalimentan para descifrar
ese fin comun: el anhelo, la intencidon disimulada, nunca directa, de la creacion de los
heterénimos pessoanos a lo largo de su obra. La consciencia entendida como principio,
nos llevara a esclarecer cual y como se lleva a cabo la creacidn poética, a partir del cuerpo

desde las sensaciones, en la experiencia estética dentro de la estilistica de Pessoa.

Nuestro interés por el poeta estriba en que, perteneciendo al modernismo y no al
romanticismo, de acuerdo a la época, persiste en él un antecedente a partir de Nietzsche:
la ruptura con la tradicion religiosa. Pessoa indaga y poetiza desde lo sagrado. No hay

rescate mas puroy noble que la relacion que entabla el hombre moderno con lo espiritual.



OBJETIVOS

Objetivo General

Reflexionar en torno al tema de la consciencia y experiencia estética en la vida y
obra poética de uno de los autores mas influyentes de la poesia universal, a partir del siglo

XX, Fernando Pessoa.

Objetivos Particulares

* Responder a la pregunta ;qué es la consciencia para Fernando Pessoa?, y si ésta se

encontraba inmersa por intencion o por descuido dentro de su creacidn poética.

* Analizar la creacion de los principales heterdnimos y su desenvolvimiento consciente

en el poema.

* Analizar con particular atencion a Alberto Caeiro, por ser considerado el maestro de los

heteronimos.

* Ofrecer una lectura sensible en torno a la poética enigmatica de Pessoa a través de la

experiencia estética.

La hipotesis sera revisar cdmo a través de la escritura, Pessoa alcanzo6 un grado de
consciencia elevado en la realizacion de su obra, tema medular de la investigacion. A
partir de un analisis de la consciencia, dentro de la experiencia estética es posible acceder

a la experiencia mistica en la obra de Fernando Pessoa.

10



Capitulo |

CONSCIENCIA

Uma s6 coisa escapa a toda a critica — a consciéncia.

Fernando Pessoa

La consciencia es orden, cosmos. Las raices de la palabra consciencia provienen del latin.
Conscientia significa literalmente «conocimiento compartido», y éste de cum scientia,
«con conocimiento». Existe una diversidad de acepciones segun el enfoque a tratar. El
Diccionario de la Lengua Espafiola reconoce las siguientes: 1) Capacidad del ser humano
de reconocer la realidad circundante y de relacionarse con ella; 2) Conocimiento
inmediato o espontaneo que el sujeto tiene de si mismo, de sus actos y reflexiones; 3)
Conocimiento reflexivo de las cosas; y 4) Acto psiquico por el que un sujeto se percibe a si

mismo en el mundo.

El concepto deviene en otro al eliminar la "s” a mitad de la palabra: el vocablo
conciencia se utiliza principalmente si es un acto de corte moral lo que nos atafie; entabla
la dialéctica entre el bien y el mal diferenciando ambas partes, perfilando nuestra
conducta. Al respecto, el Diccionario de la Lengua Espafola sefiala como las dos
primeras acepciones: 1) Conocimiento del bien y del mal que permite a la persona
enjuiciar moralmente la realidad y los actos, especialmente los propios; y 2) Sentido
moral o ético propios de una persona. Pero también es necesario destacar que reconoce
como validos los siguientes significados: 3) Conocimiento espontaneo y mas o menos
vago de una realidad; 4) Conocimiento claro y reflexivo de la realidad; 5) Sinonimo de
consciencia, capacidad de reconocer la realidad circundante; y 6) Actividad mental del

propio sujeto que permite sentirse presente en el mundo y en la realidad. Hablar de

11



consciencia es un proceso de interiorizacion. Por esta razon en los escritos de Fernando
Pessoa y en traducciones de su obra encontraremos ambos términos, consciencia y
conciencia, pero casi siempre en referencia al conocimiento y percepcion de la realidad,

tanto la interior como el mundo externo.

Sin la consciencia estariamos extraviados en el mundo y en nuestro propio ser. Ella
es la columna vertebral invisible que sostiene las ideas. Estar conscientes es percatarnos a
través de una interiorizacion del presente que, en sentido paraddjico, rompe las barreras
del tiempo y el espacio, trasciende lo que las cosas son en si mismas y les otorga un
significado que podemos apropiar con la mente. Nos advierte de la relacion sensible con
la realidad. Ser consciente es el donde y como clavamos la mirada para comprender

desde el mas alto nivel posible, nuestra vision subjetiva de la realidad.

Ahora bien, si la consciencia nos habla sobre la vision subjetiva de la realidad y el
hombre pertenece a ella, entonces nos habla sobre nosotros mismos, nos dice quiénes
somos y qué es lo que somos; en esta linea nos otorga el saber, en otras palabras, el
sentido de identidad. Es vital comprender este sentido de identidad, ya que al asimilarlo
lo afirmamos. Y con plena consciencia de ello, puedo saber qué soy y qué no soy, inclusive
puedo crear nuevas identidades, partiendo de lo que no soy, para otorgarles su yo, fuera
de mi mismo. Es decir, gracias a la consciencia el hombre adquiere el conocimiento sobre
si, que es un principio basico en la filosofia como en la frase atribuida a Socrates: “Solo sé
que no sé nada”, la cual nos habla del significado que el filésofo tuvo tras tomar
consciencia de si, y al hacerlo se afirma y se sincera ante la inmensidad de conocimientos

que hay por descubrir,

Después de resaltar la importancia de la consciencia, podemos comenzar a
discernir su papel dentro de la obra poética del lusitano Fernando Pessoa, quien con
habilidad y destreza se aventura a explorar los alcances y el valor de la consciencia dentro

de la poesia.

12



1.1 Consciencia en Fernando Pessoa

Conhecer-se ¢ errar, e o ordculo que disse «Conhece-te» propos uma tarefa maior
que as de Hércules e um enigma mais negro que o da Esfinge. Desconhecer-se
conscientemente, eis o caminho. E desconhecer-se conscienciosamente é o emprego
activo da ironia. Nem conhego coisa maior, nem mais propria do homem que é
deveras grande, que a andlise paciente e expressiva dos modos de nos
desconhecermos, o registo consciente da inconsciéncia das nossas consciéncias, a

metafisica das sombras autonomas, a poesia do crepusculo da desiluséo.

Bernardo Soares, Livro do Desassossego*

La creacion de los diversos heteronimos es principal motivo que le brinda a Pessoa
renombre como uno de los mejores poetas del siglo XX. La poiesis en Fernando Pessoa va
del uni-verso al multi-verso, creando una galaxia de poemas, donde se aborda la otredad
para mantener el mensaje, no tan claro a primera vista para el lector. Sabemos de
antemano que el proceso creativo es un objeto de estudio muy complejo y amplio, pero
no por ello menos valido. Buscaremos esbozar un panorama general que nos permita
comprender como es posible que la obra de arte llegue a ser tal, desde como se genera
una idea y llega a la consciencia, pasando por el proceso estético-poético por el cual
transformamos esa idea y la utilizamos como base de nuestra creacidn artistica, hasta
llegar a la literatura como una realidad en este mundo, que a su vez es la puerta de

entrada a miles de uni-versos pessoanos.

Pessoa como heraldo de la sensacion, se caracteriza en su obra laberintica por una
fascinacion por el misterio, la ilusion y las sombras. La misteriosa manera de escribir su
poesia en donde cada heteronimo goza de un escenario en especifico para desenvolverse,

demuestra su capacidad cualitativa desbordante, de creacidn multiple, cuyo origen

* Pessoa, Fernando, Libro del desasosiego. Barcelona: Acantilado, 2013, p. 160.
13



proviene de un elevada sensibilidad y capacidad de contemplacidn fantastica, misma que
se desenvuelve en una ludica literaria. En donde cada heteronimo desde su propia
identidad, es decir, desde la propia consciencia del yo, puede ir edificando su

argumentacion poética con el peso ontologico que esto conlleva.

Since | have consciousness of myself, | have perceived in myself an inborn tendency to
mystification, to artistic lying. Add to this a great love of the spiritual, of the mysterious, of the
obscure, which, after all, was but a form and a variation of that other characteristic of mine, and

my personality is, to intuition, complete.?

[Desde que tengo conciencia de mi mismo, he percibido en mi una tendencia innata a la
mistificacion, a la mentira artistica. Aunado a esto un gran amor por lo espiritual, por lo misterioso,
por lo oscuro, que, después de todo, no era mas que una forma y una variacion de esa otra

caracteristica mia, y mi personalidad es, por intuicion, completa.]

El cuerpo siente, de esa sensacion surge la consciencia o bien, es una consecuencia
de ella, y acorde a un alto grado de sensibilidad y de autoconsciencia, el poeta es capaz de
crear “nuevas realidades” es decir, la realidad es y una vez percibida como tal, la
capacidad creativa se instaura en el poema desde el juego poético. El poeta transforma su
realidad conforme sea capaz de recrearla, ya que su misma naturaleza le impide ser fiel a
esa Unica realidad. A continuacion, acontece lo que podriamos llamar un desdoblamiento

de ésta, ya que se encuentra mediada por el lenguaje.

La lengua, medio de expresion del poeta, juega un papel nacionalista en este caso.
Al respecto nos dice el heteronimo Bernardo Soares: Minha pdtria é a lingua portuguesa
(«mi patria es la lengua portuguesa»). Los poemas que germinan en el terreno

inexplorado de la mente de Fernando Pessoa son fruto de la excitacion de redes

2 Pessoa, Fernando, Pdginas Intimas e de Auto- Interpretacdo. Lisboa: Atica, 1966, p. 12. La traduccidn es
propia.
14



neuronales, de su imaginacion que emerge en la consciencia, la cual, como él mismo

afirma, es lo Unico que no esta en duda:

S6 ha uma coisa que ndo pode ser ilusdo, porque ela ndo é criada: é a consciéncia. Uma so coisa
escapa a toda a critica — a consciéncia. A consciéncia ndo cria, nem & um conceito nosso, porque a
ndo podemos pensar nem como sendo, nem como ndo-sendo. Pensar, sentir, querer, sdo ilusoes;

mas ter consciéncia ndo é uma ilusao.3

Solo hay una cosa que no puede ser ilusion, porque ella no es creada: es la consciencia. Una sola
cosa escapa a toda critica: la consciencia. La consciencia no es creada, ni es un concepto nuestro,
porque no podemos pensar en ella como ser ni como no-ser. Pensar, sentir, querer son ilusiones;

mas tener consciencia no es una ilusion.

Consciencia es la afirmacion de si. Y de todo lo que es. Mientras todo lo demas se
recrea dentro de las posibilidades de la ilusion y el escepticismo, debatiéndose su
existencia entre el ser y no ser, Pessoa se aferra a la consciencia como eje y punto de
partida. La obra literaria es un decreto manifiesto de cuanto acontece en la mente del
poeta, ya sea real o fantastico. Es una capsula de tiempo, es el testimonio de aquellas
ideas plasmadas, hijas de su propia era, evidencia y cosecha de los pensamientos, sobre
todo del grado de consciencia propia del poeta. Sabemos que la obra no es una copia fiel
de los sucesos o de quién es o fue el poeta creador, pero si es lo suficientemente potente
como para compartir sentimientos, ensefianzas, emociones, y asi heredar a otras épocas

aquello que nos resulta tan valioso.

¢Es Fernando Pessoa realmente un filésofo? Todos los fildsofos tienen una vena
cientifica porque poseen un rigor, buscan la verdad y se plantea su respuesta. Buscan

explicarse el mundo cada quién a partir de lo que conocen, de las raices de sus

3 Pessoa, F., citado en Dix, S., “O poeta «animated by philosophy» ou admira¢do operante a existéncia do
universo” en Pizzaro, J. y Dix, S., A Arca de Pessoaq, 22 ed. Lisboa: ICS, 2017, p. 168. La traduccion es propia.
15



antepasados que sostienen el tronco de lo que son. Todo filosofo es un pensador, pero no
todo pensador es un fildsofo necesariamente. Debemos hacer la distincion entre filésofo
y pensador. El filésofo busca la posesion de la verdad mediante una demostracion
sistematica, una solidez académica que lo respalda. En este sentido el escepticismo es un

enemigo de la filosofia.

El pensador se distancia y se enfrenta con el mundo, que no es la verdad, y el
mundo se convierte en objeto de su pensamiento. Y se interesa por él. Puede plantear
cuestiones filosoficas o disertaciones, pero no es un filésofo en el sentido de Descartes o
Spinoza. Tienen una vision de lo que es el mundo. Un fildsofo considera que el mundo
debe adecuarse a su verdad y el pensador no necesita que se adecue al mundo. Pessoa no
es un filésofo propiamente dicho; en el sentido estricto de la palabra, es un poeta que
echa mano de varios conceptos filosoficos, pero no pertenece a una corriente en
especifico, ya que una de las caracteristicas que lo definen, es romper con paradigmas y

estereotipos.

El pensador es mas literario. Sin embargo, filésofos, pensadores y poetas han
recurrido a la escritura para trasmitir su conocimiento. Es la metéfora el punto en el que
convergen, la que ayuda a darle mayor sustentabilidad al pensamiento, asi se trate de una
hipotesis en el aspecto cientifico. Sartre es un fildsofo literario, inventa mundos para
explicar su filosofia. En la ciencia también hay ficciones e hipotesis, y mucha creatividad.
Todo gran conocimiento cientifico nace de alguna idea. Y se plasma gracias a la literatura.
Por ejemplo, Charles Darwin, el naturista inglés, después de realizar un viaje pintoresco
por las Islas Galapagos, a través de la literatura, plasma en “El origen de las especies” no
solo un testimonio solido de la evolucion, sino de la creatividad intelectual y la belleza que

puede tener una explicacion cientifica.

En este sentido dos puntos caracterizan este proceso: el devenir de la ciencia y el
trabajo de la consciencia sensible para llegar al auténtico saber. Estos dos aspectos se

encuentran vinculados: el devenir de la ciencia es el trabajo de la consciencia para llegar al

16



saber. La consciencia sensible es el saber inmediato, es la posicion del yo perdido

plenamente en el objeto; mientras la ciencia o filosofia es la consolidacion de este saber.*

1.2 El alma y la consciencia

El concepto del alma surge como principio vital o génesis, el neuma, el soplo, el anima
como funciones vitales. Aristoteles emite su diagnostico de la vida, a través de las
potencias del alma: las facultades nutritiva, sensitiva, desiderativa, motora y discursiva
sin las cuales no puede existir cuerpo vivo, sin alma, con base en los principios de reposo y
movimiento. “Si el ojo fuera un animal, su alma seria la vista”.> Esta es la entelequia, la
entidad definitoria del ojo, el fin en si mismo. En el caso que cita Aristoteles del ojo, se
refiere a éste como materia: sin vista, accion y movimiento, el ojo seria un objeto, una
palabra o una imagen, como si fuera pintado o esculpido en piedra. Dentro del discurso
aristotélico, ;podemos afirmar que lo que para Aristoteles era el alma, es lo que ahora
nosotros entendemos por consciencia? Para Aristoteles el concepto de alma se traduce
en una escala de conocimiento general, en el sentido del ser. No asi el término de
consciencia tal cual lo conocemos, en cuanto a introspeccion; sin embargo, es prudente
reparar en el término del alma en Aristoteles, ya que en éste encontramos cierta

aproximacion en cuanto a los principios de intuicién y movimiento.

La vida se alimenta de la vida; al reflexionar sobre esta realidad damos un giro de
tuerca ante la valoracion excesiva del sujeto, por ser el nucleo en torno al cual se ha
orientado la existencia. En el antropocentrismo el hombre se afirma en una superioridad
ante el reino animal, en palabras de George Bataille: todo animal estd en el mundo como
el agua dentro del agua, inadvertidos entre si. Analizando estas palabras descubrimos que
los animales viven bajo otro estado de consciencia que no es necesariamente inferior a la

consciencia humana, simplemente advertimos la existencia de los diferentes estados de

% Diaz, Jorge Aurelio, ;Qué es la fenomenologia del espiritu? Colombia: Ideas y Valores, 1973, p. 204.
5 Aristoteles, Acerca del alma, Libro Il, Capitulo 1, 412B. Espafia: Gredos, 1995, p. 169.
17



la misma, que coexisten entre si. Los animales poseen otras caracteristicas y habilidades
propias en su cerebro. Si medimos nuestra flexibilidad partiendo de la que posee un gato,
el hombre se convierte en algo mas pequefio que un raton. Que el ser humano se
pregunte por si mismo, es una de las pruebas de su inteligencia, mas no la Unica forma de

adquirir consciencia.

La consciencia es un organo vital para el cerebro animal, es la clave de la
supervivencia. Al hablar de consciencia en el reino animal nos referimos a instinto,
permitirse ser, sin necesidad de raciocinio. El hombre al recurrir a la naturaleza que yace
en él, descubre su grandeza y su impetu, la inspiracion por la cual es posible la creacion
del arte. Cuando dejamos de actuar de acuerdo a lo que nos dicta el raciocinio, y
permitimos que nuestro propio cuerpo se manifieste naturalmente, sin la necesidad de un
control, como sucede cuando excretamos nuestros fluidos, al orinar, al eyacular, al llorar a
lagrima viva, al sangrar, retomamos desde la consciencia corporal la experiencia de estar
vivos. Si traspolamos esta idea y la analizamos en el aspecto social reflexionaremos en
torno a la siguiente afirmacion de Michel Foucault: “El pez nunca descubre que vive en el
agua. De hecho, como vive inmerso en ella, su vida transcurre sin advertir su existencia.
De la misma forma una conducta que se normaliza en un ambiente cultural dominante se
vuelve invisible”. Como hemos visto, consciencia no es equivalente a racionalidad, asi
pues, una conducta normalizada en un ambiente cultural dominante como dice Foucault
tiende a neutralizar la consciencia de la realidad, consolidando una especie de
inconsciente colectivo. Sin embargo, esto no representa una condena para el hombre: los
diferentes estados de consciencia se encuentran en su cerebro y pueden fortalecerse y
evolucionar a mejores condiciones de vida, a través de una estimulacion adecuada. Es

decir, la frase anterior no es irremediablemente la falta total de consciencia.

El fildsofo francés Rene Descartes hizo sefialamientos con respecto al alma. Para
Descartes, tanto animales como hombres posemos movimientos autématas, no

racionales, la diferencia entre el animal y el hombre es que el segundo utiliza el intelecto,

18



se pregunta y reflexiona sobre su existir. Los animales no tendrian la capacidad de
pensamiento abstracto, ni la cualidad de amar, ya que nada es voluntario en ellos. En
1649 Descartes publica Les Passions de [’Ame (Las pasiones del alma) donde clasifica la
vida emocional en seis estados basicos: admiracion, amor, odio, deseo, alegria y tristeza.
Ocasionadas por inquietudes del alma, estas emociones a su vez despiertan el
movimiento de los espiritus dentro del cuerpo, se trasportan por el torrente sanguineo a
un area especifica para saciar las necesidades del alma, como sucede con el recuerdo. De
acuerdo con la teoria de Descartes, la glandula pineal localizada en el cerebro seria el
punto de interseccion en donde se lleva a cabo la comunicacion sustancial del cuerpo con
el alma. La cualidad de unicidad de la glandula enddcrina y el encontrarse entre los
hemisferios dentro del sistema nervioso, fue lo que llevd a Descartes a dichas
conclusiones. A pesar de ser una teoria errdnea, en ella podemos apreciar los principios
de la neurofisiologia y anatomia. Se intuia que habia algo que conectaba el alma con el

cuerpo, precisamente la consciencia.

Actualmente sabemos que la principal funcion de la glandula pineal esta
relacionada con la produccion de melatonina, es decir, el mecanismo de regulacion del
sueno y la reaccion ante la oscuridad. Nuevos estudios y mapeos cerebrales estudios han
encontrado una relacion de esta glandula con la produccion de DMT enddgeno (un

potente psicoactivo) al momento de la muerte.

Platon narra en la Apologia de Sdcrates que las Ultimas palabras de Sdcrates antes
de morir en el ano 399 a. C., condenado a beber la cicuta, fueron: “Criton, debemos un
gallo a Esculapio, no te olvides de pagar esta deuda”. Asclepio o Esculapio era el Dios de
la Medicina Griega, se le ofrendaban aves en agradecimiento por la cura de
padecimientos inminentes. Asi, deducimos que Sdcrates al pronunciar esta frase,
agradece al Dios a priori, la emancipacion, el dejar de existir en |a tierra tal cual se conocia.
Gratifica la liberacidn ante el despojo de los venenos que acompanan al nacimiento: el

dolor corporal, el sufrimiento de ser, y la ignorancia. Al ser todos ellos inherentes a la

19



vida, el Unico antidoto que encuentra Sdcrates ante tal circunstancia sera la muerte.
Socrates a través de Platon, reitera la tragedia de la finitud, como imagen atrevida y
retadora hasta el Ultimo instante de su vida, bebe la cicuta a voluntad. Sélo el maestro, el
gran filosofo al que se atribuye la frase “condcete a ti mismo”, insignia del oraculo de
Delfos, conoce la verdad de su decreto. Nos resta aplaudir en dicha proeza la valentia del

griego ante el fatidico final y descanso absoluto tomado a consciencia.

Descartes es considerado el padre de la filosofia moderna, con su ya célebre
proposicion “pienso luego existo”. Esta sentencia significa un giro radical: el mundo solo
se hace presente a partir de un sujeto que lo piensa, por tanto, el mundo debe ser
racional: la modernidad es razon y consciencia. También para Hegel, que retoma como
raiz el cogito cartesiano, existe una equivalencia entre lo real y lo racional. Mientras que
para Aristoteles sdlo puede haber ciencia de lo general y no de lo individual, la

modernidad apuesta por la posibilidad del conocimiento y la verdad a partir del individuo.

Si aceptamos la idea de que el sujeto es el principio del mundo en el plano del
conocimiento y sumamos la posibilidad de otras formas de verdad no solo racionales,
esto nos lleva a la idea de que el sujeto es capaz y tiene el poder de crear nuevos mundos.
El hombre como ser creador de mundos esta en la base de las revoluciones politicas y

artisticas de la modernidad, como el poeta Fernando Pessoa.

20



1.3 Primeras evocaciones de la consciencia

Al principio, sélo existia el Vacio; los griegos lo llamaron Caos. ;Qué es el Caos? Una
inmensidad vacua, negra y oscura, en la que nada se veia. Una especie de caida, de vértigo,
de confusion, sin fin, sin fondo. Era un vacio tan impresionante como una inmensa boca
siempre abierta en la que todo quedaba engullido en una noche indiferenciada. En el origen,

pues, solo existia el Caos, abismo ciego, oscuro, ilimitado.

Jean Pierre Vernant ¢

El mito es la primera evocacion de la consciencia. El primer registro que tenemos de la
apertura de la consciencia, se remonta a magicos intentos prolegdmenos por explicar el
origen del universo y sus misteriosos elementos constituyentes, pertenecientes tanto al
micro como al macrocosmos. El hombre, en un ejercicio de comprensidn ante el vasto
universo que lo rodeaba, dio paso al mito, la primera evocacion de la consciencia,
testimonio de primeras reflexiones humanas. Rodeado de fendmenos naturales de toda
indole, el hombre en un acto de gran heroicidad, se atrevid a enfrentar el misterio del
todo y comenzo por llamarlo caos, desorden, vacio, ausencia, ya que era una proyeccion
ante lo que sentia y no podia comprender. Con ayuda de su imaginacion cred algo que
era por necesidad superior, obedecia a preceptos que estaban fuera de su entendimiento
y los llamd Dioses. La creacion del mito es una respuesta poética, épica y narrativa a
todos los cuestionamientos que nacen de la observacion de la naturaleza y del propio
hombre. El mito hecho consciente satisfizo la curiosidad por el pasado, la explicacion del
tiempo antes de todo lo existente. Por medio de intervenciones divinas, la razén del

hombre en la tierra por fin habia cobrado sentido.

®Vernant, Jean Pierre, El universo, los dioses, los hombres. Barcelona: Anagrama, 1999, p. 15.
21



Después aparecio la Tierra. Los griegos la llamaron Gea. La Tierra surgio del propio seno del Caos...
a la tenebrosa indiferenciacion del caos se enfrenta la claridad, la firmeza, la estabilidad de Gea. Es
el suelo del mundo. La Tierra constituye la base de esa morada, llamada el cosmos, pero no es la
Unica funcion que desempena. Engendra y alimenta todas las cosas... Después de Gea surge Eros,
Amor primordial, sin diferenciacion de sexo, es una manifestacion de la energia cosmica. La Tierra,
pare desde sus entrafias sin necesidad de unirse con otro ser a Urano, en el que se incluyen todos

los astros que lo pueblan.”

La tierra, nuestro planeta tierra, no tenia entonces esa connotacion, pero el
hombre intuia ante el caos existente que la tierra emergid como polaridad,
complementariedad y sostén. El hombre para ser consciente debe poner los pies sobre la
tierra, enraizarse para mejorar su equilibrio y su vision. De la tierra surge la vida,
fecundada por el agua que proviene del cielo. El hombre, para expandir la consciencia de
si, se observa a través del reflejo que la naturaleza le brinda y las reconexiones que de ella
se derivan. En el mito, tras el caos, se relata la aparicion de la tierra, y se revela el origen
del amor como energia pura, como unidad. Podemos asumir que todo cuanto acontece
para un poeta, dentro y fuera de él es reconocido por medio de su vision estética. En la

naturaleza se descubre la expresion mas sutil de la belleza, asi como su esencia.

Desde tiempos inmemoriales la voz de la sabiduria ha encontrado su eco en la
naturaleza, desde lo que el ojo percibe, en el sentido mas puro, hasta lo que el oido y la
lengua advierten. La naturaleza no requiere ornamentos, es inspiracion libre de artilugios.

Todo esto sin la intervencion de la mano del hombre.

La simple contemplacion de la boveda celeste basta para desencadenar una experiencia religiosa.
Es por excelencia el ganz andere en comparacion con esta nada que representan el hombre y su
contorno. La trascendencia se revela por la simple toma de conciencia de la altura infinita. Alli esta

la morada de los dioses; alli llegan algunos privilegiados por medio de ritos de ascension, de

7 [bidem.
22



iniciacion, de raleza; alli se elevan, segun las concepciones de algunas religiones, las almas de los

I’TTU(EI"tOS.8

Tras la observacion de los elementos naturales aceptamos nuestra propia
constitucion; el conocimiento de nosotros mismos sobreviene cuando nos asimilamos en
sincretismo con la madre naturaleza. Inclusive percibimos asombrosa la muerte, casi
increible, y es tan natural como el nacimiento. Nuestro cuerpo es naturaleza y al permitir
que se manifieste conscientemente, no en la linea racional sino en el sentir, se revela
nuestra identidad con lo que en un principio nos atemorizaba. Si el ser humano es
naturaleza y la consciencia es parte de él, la consciencia nos permite una percepcion
natural. Dentro de las vias de acceso al conocimiento, no extrafia que un amplio sendero
abierto sean los cultos y ritos de lo sagrado. En lo simbdlico y representativo sobrevienen
los poemas misticos de Pessoa, que abordaremos mas adelante. El mito como creacién es
antecedente directo de la poesia. Es una explicacion de la naturaleza y Pessoa con su

creacion poética propone una vision natural, por ejemplo, en voz de Caeiro:

Mi mirada es nitida como un girasol.

Tengo la costumbre de andar por los caminos
mirando a la derechay a la izquierda

y de vez en cuando mirando para atras...

Y lo que veo a cada instante

es lo que antes nunca habia visto,

y me doy buena cuenta de ello.

Sé sentir el asombro esencial

8 Eliade, Mircea, Lo sagrado y lo profano, traduccién de Luis Gil. México: Guadarrama/Punto Omega, 1981,

p. 72.
23



que tiene un nifio si, al nacer,
de veras reparase en que nacia...
Me siento nacido a cada instante

a la eterna novedad del mundo...

Instante y eternidad evocan al tiempo. Si nos detenemos a contemplar las
estructuras y signos de la naturaleza, comprenderemos por qué han sido fuente
inagotable de inspiracidn para filosofos, escritores y artistas. La construccion de un panal
de abejas, el interior de una ballena, la luna, el mar en calma; el paso de las estaciones, las
hojas de hierba, la gama de matices, los aromas. La simple contemplacion de un montafa
nos recuerda nuestra conexion con nuestras raices, el origen. De este desfile de
organismos vivos que nos reconocen y reconocemos como vida surge la poesia. *“Mama
fue de paseo, y volvid con una flor sobre su chal, para que supiéramos que la nieve se

habia ido”, escribe Emily Dickinson.

La naturaleza y sus manifestaciones se plasman en el arte; en el caso del tiempo,
un ejemplo es la pintura de Francisco de Goya, Saturno devorando a su hijo (1823), en
donde se representa el mito de la finitud siendo consumida por la eternidad. También en
la filosofia no podriamos dejar de mencionar a Heraclito: “En los mismos rios entramos y

no entramos, somos y no somos”. El flujo perpetuo del tiempo, siempre igual y distinto.

¢Cual es el papel del tiempo en la apreciacion estética? Nuestra Unica constante es
el cambio, signo inequivoco del instante en sus facetas. Durante la metamorfosis una
oruga abandona su crisalida para convertirse en mariposa. El elemento indispensable
para que se realice el suceso es el tiempo. En él continva el imago desde el estatus de

renacido hasta completar su ciclo de vida.

Hay dos maneras de abordar la temporalidad: la concepcion ontoldgica, que es

anacrodnica y circular; y la cronoldgica, de orden lineal y unidireccional sin posible retorno.

24



Desde la concepcion ontoldgica seguiremos el rastro del tiempo en su naturaleza y el

cosmos, otorgandole ese valor metafisico, metafdrico del que se compone la poesia.

Los elefantes poseen una capacidad de memoria extraordinaria, tienen cierto
apego por el pasado. También los lobos marinos y los gatos domésticos poseen una
capacidad de memoria superior a la del ser humano. “La memoria es la consciencia del
tiempo”, dice Pessoa. Patrones implicitos en el instinto animal nos llevan a pensar que
existe una consciencia elevada, una virtud de los organismos vivos. El reconocimiento de
la inmanencia sobre la sapiencia intelectual, nos incluye como seres naturales en plenitud,
y al mismo tiempo nos neutraliza. De ahi que ciertos animales sean domesticados, debido
a su nobleza, nos consienten acceder a su reino. Tienen la facultad de reprogramar su
conducta, con la finalidad de custodiarnos, de compartir nuestro transito por el mundo,

esto no significa que el hombre posea dominio sobre ellos.

En la libertad silvestre muchas especies son estrategas ejemplares, protectores de
sus manadas, como lo somos de nuestras familias. Parece existir en los seres vivos una
nocion de sobrevivencia y adaptacion, consciencia de finitud tutelada por el instinto. A
través de la historia encontramos en la fauna representaciones simbolicas de alguna
epopeya con el caliz de inmortalizacion. La serpiente, el uroboros, se muerde su propia
cola, simboliza el ciclo de renovacidon constante junto con la trasmutacion de su piel,
signo de esperanza regenerativa, alentadora y sefal inequivoca de la decadencia. Las
estaciones testimonian el paso silencioso del tiempo, en palabras del heterénimo Alberto

Caeiro, en El guardador de rebarios:

Creo en el mundo como en una margarita
porque lo veo. Pero no pienso en él,
porque pensar es no comprender...

El mundo no se ha hecho para pensar en él

(pensar es estar enfermo de los ojos),

25



sino para mirarlo y estar de acuerdo...

Yo no tengo filosofia: tengo sentidos...

Si hablo de la Naturaleza no es porque sepa lo que es,
sino porque la amo, y la amo por eso,

porque quien ama nunca sabe lo que ama,

ni sabe por qué ama, ni qué es amar...

Amar es la eterna inocencia,

y la Unica inocencia es no pensar...

Para Gaston Bachelard hay dos tipos de tiempo: vertical y horizontal. La
historicidad transcurre como lo hace el olvido, sin embargo, son los hechos rescatados
como fosiles en una misidn arqueoldgica los que confiesan con su presencia lo que ahi
acontecié (tiempo horizontal), mientras los detalles pertenecen a nuestra capacidad
fabulatriz e imaginacion (tiempo vertical). El tiempo vertical es la parte del azar que
intentamos descifrar, asignando la condicion de tangible a lo que nunca lo serd. Esto

segun Bachelard podria llamarse: instante poético.

Para Bachelard, “la poesia es una metafisica instantanea”.? Hablar de un momento
es citar aquellas ruinas donde el tiempo se ha detenido un instante, emergiendo desde las
tinieblas, un atisbo de lucidez, otorgando sentido a la existencia, y con ello un remanso en
el cauce del rio que, como metafora del tiempo, desembocara en el océano de la

eternidad.

9 Bachelard, Gaston, La intuicién del instante, México: FCE, 1932, p. 93.
26



El tiempo es una realidad afianzada en el instante y suspendida entre dos nadas. No hay duda de
que el tiempo podra renacer, pero antes tendra que morir. No podra transportar su ser de uno a
otro instante para hacer de él una duracion. Ya el instante es soledad [...] Es la soledad mas

desnuda en su valor metafisico.*

Hablar del tiempo es pretender abarcar un absoluto que escapa al entendimiento;
encerrarlo en un reloj es tan absurdo como tomar un puno de viento y guardarlo en el
bolsillo. La experiencia mistica del tiempo comienza en este quiasma estético, en donde
confluyen lo vertical y lo horizontal, en un punto denominado “instante metafisico”. Si
hablaramos de que “la noche es sublime, el dia bello”,** el ocaso seria el instante poético

del que habla Bachelard.

En un sentido mas corporeo y terrenal, Alberto Caeiro escribe: “Hay bastante
metafisica en no pensar en nada”.** ;Qué nos quiere decir en el El guardador de rebarios
con estos versos? Una de las principales interpretaciones gira en torno a la abstraccion de
la mente como forma de introduccion a la metafisica, detener la fluctuacion del
pensamiento, puerta para acceder a la dimension de lo que se encuentra mas alla de lo
fisico, de los objetos, y una vez alli, intentar aproximarse a lo que parece tan distante: el
absoluto, la nada. ;Qué es la nada? La nada, inaccesible para la propia existencia, tan
ajena al hombre, sin cualidades ni propiedades, es lo intangible e incognoscible por si
mismo; de tener alguna propiedad o cualidad dejariamos de llamarle nada, entonces seria
algo, aunque siendo la ausencia absoluta, sabemos que estd alli. Como no podemos llegar
a conocerla, intentamos describirla y la llamamos nada, necesitamos diferenciarla de

todo lo que existe y tiene propiedad.

° fdem, p. 11.
* Kant, Immanuel, Observaciones acerca del sentimiento de lo bello y de lo sublime. México: Alianza, 2003, p.
39-
22 Pessoa, Fernando, Poesias completas de Alberto Caeiro, versién de Angel Campos Pampano. Madrid: Pre-
textos, 2005, p. 57.

27



El poema avanza y en él encontramos un tema: “;El misterio de las cosas? / jQué
sé yo qué es el misterio! / El unico misterio es que haya quién piense en el misterio”.
Caeiro se muestra reluctante ante la posibilidad de responder al enigma que encierra la
palabra misterio, en cambio, sugiere y devela poéticamente la respuesta. Y se decanta
por la obviedad y en un ejercicio de reflexion regresa a la pregunta raiz, como menciona el
Libro del Tao “Volver a la raiz es hallar el reposo”.*3 Caeiro se interna en hablar acerca de
quién crea la pregunta, de quién piensa. Es decir, del ser en cuestion, sin embargo, lo

enfatiza para posteriormente desacreditarlo.

Quien esta al sol y cierra los ojos

al principio no sabe qué es el sol

y piensa muchas cosas llenas de calor.

Mas abre los ojos y ve el sol

y no puede ya pensar en nada

porque la luz del sol vale mas que los pensamientos de todos los fildsofos y de todos los poetas.
La luz del sol no sabe lo que hace

Y por eso no yerra 'y es comun y es buena.

Al leer la serenidad y sabiduria con que Alberto Caeiro describe su experiencia de
estar ante el sol, no hace otra cosa que escribir sobre la entrega desinteresada del astro y
reconocer la grandeza de su benevolencia y el bien creador. La estrella solar ilumina,
nutre y da vida a nuestro planeta sin proponérselo. En el apartado VIl del Tao hay un

referente similar, se titula Ocultar el Resplandor,

33 Lao Tse, Libro del Tao, México: El Cardo, 2003, p. 16
28



El cielo dura eternamente, la tierra permanece

Eternos y permanentes porque no viven para si mismos
Por eso son eternos y duraderos

Es asi que el hombre sabio

al ponerse en el Ultimo lugar,

es el primero.

No pensando en si mismo, se mantiene

No buscando su bien,

lo realiza.*4

Para Caeiro la poesia es una forma de acercamiento a la realidad sin tocarla, ni siquiera
con el pensamiento. Es quietud armdnica y natural, su propia experiencia despierta
revuelo en el poema. El flujo del pensamiento es truco del intelecto, prejuicios, juicios,
adjetivaciones, intervenciones que el acto puro de la contemplacion, no precisa; al pensar
se altera per se el verdadero sentido de la accion, dislocando negativamente el efecto.
Pensar enturbia la relacion auténtica con la naturaleza, devela un significado que entibia,

o bien, oscurece. Apreciar naturalmente es hacerlo con los sentidos y no con la razén.

Cada poeta escribe a partir de su propia experiencia de vida y en un acto estético
de confesion y sensibilidad, de arrebato poético, se reafirmay recrea su obra. La visidon de
Bachelard deviene de la imaginacion exacerbada; la de Caeiro, de la abstencion de los
pensamientos, de la contencion. La experiencia estética del tiempo es resultado de la
dialéctica entre la imaginacion y las sensaciones. Desde esta légica podemos afirmar que
ninguno de ellos estd equivocado, cuando parece que hemos hallado una arista de la
verdad se disuelve. El hombre contempla el drama de su existencia, en medio de una
sobreabundancia que desconoce, pero al mismo tiempo lo maravilla. Intuimos que algo se

haido y no regresara. Percibimos asi el devenir del tiempo.

% [dem, p. 6.
29



Es imposible hablar del tiempo sin mencionar al espacio. El universo esta en
constante expansion y en él la mente del hombre, la vision de la humanidad se amplia
ante las posibilidades, el universo se convierte en aliado del tiempo. El macro y
microcosmos son receptaculo, donde el todo tiene lugar; ahi el universo anida al tiempo y
logramos advertirlo. Seres vivos y no-vivos cohabitamos el universo y le otorgamos un
peso significativo. La belleza del cosmos es el escenario donde el tiempo deja huella. El
transcurrir de los dias es el vestigio del tiempo, lo que anuda delicadamente los anillos del
tronco de un arbol. Podriamos inferir que el tiempo no es sino el silencio entre una
respiracion y otra. La meditacion sobre el tiempo lleva al hombre a adentrarse en el claro
de un bosque “asombro bucdlico esencial. Bucolismo que no supone sino el regreso
obligado al hombre natural, a ese hombre capaz de sentir la emocion de la existencia sin
tener que recurrir a la razdn”,*s tras el cual construye un concepto espacio-temporal de
tono tragico, demencial, porque le recuerda su fragilidad, su finitud, sin poder escapar de
ella ni siquiera mediante la razén. El conocimiento de la naturaleza, en un proceso
artistico-poético, propicia la creacion literaria urgente de Pessoa, en su heteronimo, el

maestro, Alberto Caeiro.

Para el hombre, el tiempo es lo inabarcable, el vacio, tan amplio y tan ausente a la
vez. El hombre se ha obsesionado con la idea de descubrir qué es el tiempo y en este
lapso lo ha perdido. Si levantamos la mirada y tomamos consciencia del instante, se nos
revela la necesidad del misterio; desconocemos la contraparte que mantiene unidos la
totalidad y el vacio. En palabras de San Agustin “;Qué es, pues el tiempo? Si nadie me lo
pregunta lo sé, pero si trato de explicarselo a quien me lo pregunta no lo sé”.2® El futuro
aun no es y el pasado se ha ido, nos resta lo inconmensurable, el ahora, Unico y sagrado,

la consciencia en el presente.

5 Pessoa, Fernando, Poesias completas de Alberto Caeiro. Madrid: Pre-textos, 2005, p. 10.
% Agustin de Hipona, Confesiones, X|, c. 14-17. Madrid: Espasa Calpe, 1983.
30



1.4 El Argonauta de las sensaciones verdaderas

Un dia me entrd suefio como cualquier nifio.
Cerré los ojos y me dormi.
Aparte de eso he sido el Unico poeta de la Naturaleza.

Alberto Caeiro, El guardador de rebafios

Hablar de Alberto Caeiro o la afirmacion absoluta del existir es, por mucho, hablar de la
naturaleza misma en Fernando Pessoa ya que lo describe como un hombre sutil,
profundo y claro, en otras palabras, el Argonauta de las sensaciones verdaderas. Es bien
sabido que todos poseemos un guia interior, nuestro poeta del instinto, aquél que nos
rescata de las garras de las apariencias y prejuicios mentales, asi como de
confabulaciones y estereotipos, a los que en cierto grado nos somete la sociedad,
negando nuestras pasiones mas intensas, esclavizando las sensaciones mas puras,

oscurecidas por convencionalismos, dejando al auténtico yo como un ave enjaulada.

De ahi que para Pessoa es tan liberador y representativo el heteronimo Caeiro,
quien surge el 8 de marzo de 1914 tras un arrebato poético, descrito en una carta a Adolfo

Casais Monteiro:

Me acerqué a una comoda alta y, tomando un papel, comencé a escribir, de pie, como escribo
siempre que puedo. Y escribi treinta y tantos poemas al hilo, en una especie de éxtasis, cuya
naturaleza no conseguiré definir. Fue un dia triunfal de mi vida, y nunca podré tener otro asi. Abri
con un titulo, El Guardador de rebafios. Y lo que siguio fue la aparicion de alguien en mi, a quien di
inmediatamente el nombre de Alberto Caeiro. Disculpeme lo absurdo de la frase. Habia aparecido

en mi mi maestro.¥

7 Pessoa Fernando, Primera Carta a Adolfo Casais Monteiro, Caja postal 147. Lisboa, 13 de enero de 1935.
31



Mas que una simple creacion, la narrativa nos habla de una revelacion, el tutor de
todos los heteronimos, incluido del mismo Pessoa, el maestro Alberto Caeiro, el
guardian, quien se encargara de liberar aquella ave enjaulada ;sera acaso ésta la voz de
un genio? Visto lo anterior, ;podemos afirmar que un maestro necesariamente es un
genio? Partiendo de la premisa que la palabra genius en latin se refiere al espiritu
protector y director de un ser humano, dado con su nacimiento, en palabras kantianas es
un espiritu de cuya inspiracion proceden aquellas ideas originales. Este espiritu es también
el origen de la figura conocida en occidente como “angel de la guarda”, angel que
adquiere cierto matiz nostalgico e incluso siniestro cuando el poeta Rilke nos dice en sus

Elegias de Duino:

Porque lo bello no es sino el comienzo de lo terrible,
ése que todavia podemos soportar;
y lo admiramos tanto porque, sereno, desdefia el destruirnos.

Todo &ngel es terrible.®®

Terrible en el sentido de que, a pesar de estar ahi, su develamiento como genio o
maestro encara una destruccion, de lo que era conocido hasta ese momento para resurgir

como novedad. “Y todo lo que se siente directamente trae palabras nuevas”.*®

Para Kant, “aprender no es otra cosa que imitar la maxima aptitud, la
inteligencia... Algo susceptible de ser aprendido, constituye la condicion esencial del
arte”. Seducidas las mentes de los heteronimos ante la obra El Guardador de rebarios,
aprueban su grandeza, asumiendo tal vez hasta en el inconsciente el papel de pupilos.
Dispuestos a aprender lo que el maestro demuestra con su sabiduria, en aras de alcanzar

un grado superior, los discipulos acceden a ser guiados. Buscan sus ensefianzas y adoptan

8 Rilke Rainer, Maria, Las Elegias de Duino, version de Juan José Domenchina. México: Centauro, 1945, p. 27
9 Pessoa, Fernando, Poesias completas de Alberto Caeiro. Madrid: Pre-textos, 2005, p. 265.
32



al genio como maestro, como el dicho “cuando el discipulo esta preparado aparece el
maestro”. Uno no podria ser sin el otro. Un heteronimo adopta a todos los demas
incluyendo al ortonimo. Pessoa, el alumno, comienza su travesia, asi como el genio
alguna vez lo hizo sin sospechar que ya era alumno de su maestro. Cada heteronimo

describe a sumaestro; el primero arroja una luz en la oscuridad del sequndo y viceversa.

El retrato que Alvaro de Campos hace del heterénimo Caeiro posee una
simbologia riquisima en significados, como nos describe en Notas para recordar a mi

maestro Caeiro:

Los ojos azules de nifio que no tienen miedo; después los pémulos un poco salientes, su color un
poco palido, y el extrafio aire griego que procedia de dentro y que era una calma, y no de fuera,

porque no era expresion ni facciones. El gesto era blanco, la sonrisa era como era, clara.*®

La descripcion acentUa la estructura caracteristica de los poemas de Caeiro, “los
ojos azules de nifno” es la referencia al instinto, una vision carente de prejuicios, la virtud
de la inocencia, nuestro contacto mas cercano al origen; “los pémulos un poco salientes”
habla de su capacidad sutil para destacar entre todos los heterénimos; “su color palido”,
nos habla de la pureza, casi inmaculada; “el extrano aire griego que procedia de adentroy
que era una calma y no de fuera”, se refiere a la serenidad que surge de contemplar la
naturaleza desde su esencia; para De Campos la cultura de los griegos es la mas
representativa en este dmbito, la que rescata su relacion plural con el entorno, es decir, su
capacidad de vision esencialista. “El gesto era blanco, la sonrisa era como era, clara” lo

acromatico hace alusion a la sinceridad, la sonrisa cercana a la luz y al brillo.

La originalidad es la herramienta que otorga a Caeiro el titulo de maestro.

Siembra la admiracion en sus discipulos, magnetiza el ambiente, provoca intentos

2° Pessoa, Fernando, El regreso de los dioses, ed. y trad. de Angel Crespo. Acantilado, Barcelona, 2006, p. 197
33



imitativos e infructuosos por parte de quien lo admira; ellos comienzan a reproducir el

intermundo que la imaginacion ha procurado.

Los principales poetas que el propio Pessoa destaca como influencias principales
en la inspiracion para El Guardador de rebarnos son: Cesario Verde, Francis Jammes,
Teixeira de Pascoaes y en particular Walt Whitman ;Qué mejor representacion del canto
poético a la naturaleza que Leaves of Grass de Whitman: “This is the grass that grows
wherever the land is and the water is, / This the common air that bathes the globe”.>*
[“Esta es la hierba que crece donde sea que esté la tierra y el agua, / Este es el aire comuUn

que bafa el globo”].

Whitman y Caeiro entablan su discurso poético desde la corporeidad. Declaman
cual profetas desde la espontaneidad de todo cuanto capta su percepcion sensible,
enmarcando el cosmos y la humanidad en su presentacion mas humilde y sabia. Hay
grandes diferencias que separan a Caeiro de la poética de Whitman: mientras el poeta
estadounidense ensalza en su poema “Song of Myself”, la belleza del valor de los sentidos
desde las entraias y el fuego interno cuando declama "I sound my barbaric yawp over the
roofs of the world”, “Hago sonar mi aullido barbarico sobre los tejados del mundo”,?? el
portugués en El guardador de rebanos lo hace desde la serenidad y espiritualidad:
“Seamos sencillos y serenos / como los regatos y los arboles, / Y Dios nos amara
haciéndonos/ bellos como los arboles y los regatos, / Y nos dara flores en su primavera. [ Y

un rio a donde ir cuando acabemos” .23

Otra diferencia es que Whitman en Leaves of Grass se muestra desde su forma
mas humana, unificandose con el todo en una singularidad universal. Asi Whitman
entabla un vinculo con la divinidad de la naturaleza. Su canto a si mismo es una variedad

de rendir culto a la contemplacion de la esencia:

2 Whitman Walt, Leaves of Grass. EEUU: Poetry Fundation, p. 67. La traduccion es propia
2 Whitman Walt, Song of Myself (1892 version). EEUU: Poetry Foundation. La traduccion es propia.
23 Pessoa Fernando, Poesias completas de Alberto Caeiro. Madrid: Ed. Pre-textos, 2005, p. 65.
34



| celebrate myself, and sing myself,
And what | assume you shall assume,
For every atom belonging to me as good belongs to you.

| loafe and invite my soul,

I lean and loafe at my ease observing a spear of summer grass.?*

[Me celebro y me canto a mi mismo,

Y lo que yo asuma, tU también habras de asumir,
Porque cada atomo que me pertenece te pertenece.
Descanso e invito a mi alma a descansar,

Me recuesto y descanso con el gusto de observar un tallo de hierba de verano.]

Por otro lado, El Guardador de Rebanos de Caeiro, no es una obra que vaya de lo
singular a lo universal, por el contrario, parcializa sin involucramiento. Habla de las partes
por lo que son, y no de un todo. “Es necesario no saber lo que son las flores y piedras y rios
para hablar de sus sentimientos. / Hablar del alma de las piedras, de las flores, de los rios,
es hablar de si mismo y de sus falsos pensamientos. / Gracias a Dios que las piedras son
solo piedras, / y que los rios no son sino rios. / y que las flores no son mas que flores”.?> La
poética de Caeiro es una invitacion para admirar lo bucdlico y conectarnos con la
naturaleza por lo que es. Un peregrinar en la honestidad de la experiencia vivencial, a
partir de la singularidad y nada mas. Un asombro contenido en una postura estoica. La
aceptacion del paganismo desde su pluralidad, en la naturaleza, asumiendo la
particularidad. El retorno a los arquetipos sin consultar a la razon. Caeiro asume los
sentidos como medio para la creacion de su poética. Ambos se hermanan al afirmar que

la clasica contraposicion arte versus naturaleza se transforma en una fusion, ya que la

2 Whitman Walt, Leaves of Grass, Song of Myself (1892 version) p. 52
25 Pessoa Fernando, Poesias completas de Alberto Caeiro. Madrid: Ed. Pre-textos, 2005, p. 123.
35



naturaleza esta implicita en la espontaneidad de genialidad que lo impulsa a crear, cuya
condicion se podria interpretar de orden sobrenatural, que en el maestro Caeiro resulta
tan sencilla como el agua que corre por el rio. “Corre o rio e entra no mar e a sua agua é
sempre a que foi sua./ Passo e fico, como o Universo”.2® [Corre el rio y entra al mary su

agua, es siempre la que fue suya / Paso y quedo, como el Universo].

Cabe senalar que un verdadero maestro tiene un componente natural y uno
disciplinar, ya que debe haber un dominio de la técnica (tekné). Sin embargo, el proceso
de esta Ultima, en el maestro, es practicamente invisible, como si no fuera necesaria,
dejando al genio solo con su potencial natural por estallar. A diferencia de cualquier otro
artista que requiera de destreza y naturaleza para destacar, el maestro trasciende la
técnica, no solamente “trabaja” constantemente en ella, va mas alla, la reinventa
rompiendo viejos paradigmas, creando nuevas formas de hacer o escribir poesia, de
degustarla. De aqui, no porque haya ese trabajo devoto de por medio, significa
necesariamente que el artista disciplinado sera genio. Eso ya pertenece, como hemos
visto, a la esencia tanto de su naturaleza, lo que él es, como de la miscelanea proporcion
de todos los elementos ya estudiados, ademas de su brio. La inspiracion es parte del
juego, aunque mas parecida a un fantasma; aquella anima de origen desconocido que
salta al asombro; un talento vertiginoso parece emerger de la nada, brindando la
impresion de que una Magnum opus ha brotado como por arte de magia. “Si hay una
parte de mi obra que tenga un sello de sinceridad, esa parte es... la obra de Caeiro”.?”

Aquel argonauta de las sensaciones verdaderas.

%6 [dem, p. 171.
27 Pessoa, Fernando. Cartas de Fernando Pessoa a Armando Cértes- Rodrigues. Lisboa: Confluéncia, 1945, p.
78

36



Capitulo I

TABLA BIBLIOGRAFICA

Se, depois de eu morrer, quiserem escrever a minha biografia,
Ndo ha nada mais simples.
Tem s6 duas datas—a da minha nascenca e a da minha morte.

Entre uma e outra coisa todos os dias sdo meus.

Alberto Caeiro, Poemas Inconjuntos.

2.1 Origen y fractalidad en la poesia de Fernando Pessoa

Escribe el poeta mexicano Octavio Paz, a propodsito de Fernando Pessoa, en su libro
Cuadrivio: "Los poetas no tienen biografia. Su obra es su biografia”.?® Pessoa, en voz de

Alberto Caeiro, escribe al respecto:

Si después de morir, quisieran escribir mi biografia,
no hay nada mas sencillo.
Sélo tiene dos fechas: la de mi nacimiento y la de mi muerte.

Entre una y otra cosa, todos los dias son mios.

28 Paz, Octavio, Cuadrivio. México: Joaquin Mortiz, 1991, p. 137

37



Soy facil de definir.

Vi como un maldito.

Amé las cosas sin ningun sentimentalismo.

Nunca tuve un deseo que no pudiese realizar, porque nunca me cegué.
Incluso oir no fue nunca para mi sino un complemento de ver.
Comprendi que las cosas son reales y diferentes las unas de las otras;
Comprendi esto con los ojos, nunca con el pensamiento.

Comprenderlo con el pensamiento seria creerlas todas iguales.29

Es prudente sefalar la facilidad con que el lector puede caer en la trampa que el
autor crea. A lo largo del poema Pessoa nos sugiere dejar en el olvido su biografia, los dias
no le pertenecen a nadie mas que a él. El anzuelo es atrapado por Paz, pero no es asi. Para
profundizar en la experiencia estética, con la consecuente creacion de los heterdnimos, es
necesario hablar del poeta desde la humildad de si, la version mas sencilla del ser
humano. Pessoa, antes de la poesia, sin separarlo del resto de los hombres y mujeres,
desde ese punto que todos compartimos, y que en determinado momento tomara un

rumbo distinto.

Tratar de entender el fendmeno de la creacion de sus heterdnimos es, per se, una
idea delirante: constelaciones de imagenes salen a nuestro encuentro en su poesia,
ocasionando un vértigo maravilloso dentro de la experiencia estética. El poeta alimenta
en quien lo lee una necesidad de creacion intrinseca, que florecera hacia el exterior, y si el
lector tiene la fortuna de dejarse llevar, quizas en medio del sufrimiento de este arrebato

estético aquello comience a tomar forma, y asi crear un mandala de interminables

29 Pessoa, Fernando, “Poemas Inconjuntos”, en Poesias completas de Alberto Caeiro, trad. Angel Campos
Pampano. Madrid: Pre-textos, 2005, p. 247.
38



sucesiones. Asi como despierta la necesidad de crear, la poesia de Pessoa invita a la

reflexion filosofica del ser y la identidad.

2.2 Confidencias de un poeta fingidor

Pessoa pertenece a una leyenda urbana llamada Lisboa. Naci6 en 1888 y murid en 193,
47 anos después, en la misma ciudad. Se ganaba la vida como traductor. Su libertad
creativa le llevo a la elaboracion de 72 heteronimos, separados y diferenciados entre si,
por barreras etéreas pero sensitivas, en cuya creacion literaria, ninguno de los
heteronimos delata la verdadera naturaleza del autor. Entre ellos destacan Alberto
Caeiro, Alvaro de Campos, Alexander Search, Bernardo Soares, y Ricardo Reis, Unico
heteronimo sin fecha de fallecimiento; a éste se le se atribuye haber sido inspiracion para
que el premio Nobel portugués, José Saramago, creara una novela en su honor, titulada O

ano da morte de Ricardo Reis, El afio de muerte de Ricardo Reis.

Conforme se desarrolla la construccion de los heteronimos, se devela el
temperamento de las distintas personalidades; el poeta en tanto mas acerca al lector a
los heterénimos, mas lo aleja de Pessoa. La imagen que en un principio pudo ser una
mascara difusa, se vuelve cada vez mas detallada y las facciones adquieren su forma
poética; el contenido deja de pertenecer exclusivamente al autor. Para entender a fondo
los heterénimos, es necesario adentrarnos en Pessoa, y para entenderlo un poco mas es
indispensable profundizar en su estética, desde las particularidades poéticas que
entretejen Reis, Caeiro, De Campos o cualquier otro poeta, bajo el hechizo de la pluma

del escritor.

Lector de Shakespeare, Walt Whitman, y Edgar Allan Poe, entre otros. En su obra
encontramos multiples textos en los que habla de él y de la vida de sus heterénimos,

donde destaca la gran admiracion que sentia por estos poetas. Pessoa repara en la poesia

39



que llegard a intimar con su esencia, como menciona T. S. Eliot: "Cuando un poeta escribe

sobre otro poeta, se revela a si mismo”.3°

En escritos que van desde poemas, ensayos, cartas astrales, esquemas,
autobiografias y epistolas personales hay sefas expuestas de sus propias razones para
escribir de la manera en que lo hacia, justificandose. Ahi encontramos un Pessoa natural y
honesto, confesiones de la elaboracion de su trabajo, su relacion con el esoterismo y las
ciencias ocultas. Por ejemplo, en una nota biografica escrita en 1935, poco antes de morir,
Pessoa sefala como su profesion: “La designacion mas propia seria «traductor», la mas
exacta «corresponsal extranjero en casas comerciales». Ser poeta o escritor no constituye

una profesion, sino una vocacion”.

Es evidente que para trascender en las letras universales o de la dramaturgia
poética, se requieren gramos de locura, como describird en sus cartas a Adolfo Casais
Monteiro. Inclusive, abriendo un poco el panorama, este requisito se vuelve indispensable
en cualquier oficio o actividad que nos denomine y apasione, es decir, que nos llame, es
por eso que le nombramos vocacion (vocare, llamar). También destaca que en esta misma
nota biografica, Pessoa no menciona en absoluto a sus heterdnimos, sino que considera

como su obra Unicamente lo firmado con su propio nombre (orténimo):

La obra esta esencialmente dispersa, hasta ahora, en diversas revistas y publicaciones ocasionales.
Lo que, de libros o folletos, considera como valido, es lo siguiente: «35 Sonnets» (en inglés), 1918;
«English Poems I-Il» e «English Poems Ill» (en inglés también), 1922, y el libro «Mensagem», 1934,
premiado por el Secretariado de Propaganda Nacional, en la categoria «Poeman. El folleto «O
Interregno», publicado en 1928, y establecido como una defensa de la Dictadura Militar en

Portugal, debe ser considerado como no existente.

3 Eliot, T. S., Criticar al critico y otros escritos. Madrid: Alianza Editorial, 1990, p. 115
40



Que no haya considerado a sus heteréonimos como parte de su biografia, nos habla
de su interés en mostrarse de acuerdo a una imagen y perspectiva construida por él
mismo, diferente a cualquier otra que pudieran tener sus lectores y criticos.
Evidentemente, la obra habla de siy al momento de plasmarse en papel, queda sujeta a la
interpretacion del lector, la que mejor le venga. Esto no solo habla de la construccion de
su identidad, sino de la independencia que Pessoa otorgaba a cada uno de sus
heterénimos. De hecho, a manera de homenaje, junto a la tumba con sus restos en el
monasterio de los Jeronimos en Lisboa, se encuentran los epitafios de sus tres principales
heterénimos. Pessoa también ha dejado versos exquisitos acerca de la labor del poeta,

como los publicados en la revista Presenca en noviembre de 1932.

Autopsicografia

O poeta é um fingidor
Finge tdo completamente
Que chega a fingir que é dor

A dor que deveras sente.

E os que Iéem o que escreve,
Na dor lida sentem bem,
N3o as duas que ele teve,

Mas s6 a que eles ndo tém.

E assim nas calhas de roda
Gira, a entreter a razao,
Esse comboio de corda

Que se chama coragao.

Autopsicografia

El poeta es un fingidor
Finge tan completamente
que hasta finge que es dolor

el dolor que de veras siente.

Y quienes leen lo que escribe,
sienten, en el dolor leido,
no los dos que el poeta vive,

sino aquél que no han tenido.

Y asi va por su camino
distrayendo a la razon,
ese tren sin real destino

que se llama corazon.

41



“Autopsicografia” se divide en tres tiempos interrelacionados, cada uno es
complemento y corolario del anterior, tres estrofas a lo largo de las cuales el poeta, cual
instigador confeso de una enternecedora mentira, se desenmascara y se desmitifica,
conforme se desenvuelve. En la primera parte, se muestra desnudo e inofensivo ante la
inevitable realidad: tan solo un humano que deifica su sentir, que en primera instancia
resulta ser un timo y desarrolla a lo largo del poema. En la sequnda parte observamos un
proceso de secularizacion, el realismo sensorial desprovisto de caracterizacion, el dolor
que se nombra en el poema representa un sufrimiento fantasmagodrico, mas nunca
presente, irreal. Solo creen tenerlo quienes ante un poema conmovedor escriben sus
propias penas. El escritor afirma que “quienes leen” sienten, pero no el dolor del poeta ni
lo ahi descrito, sino otro tercero. Por ello el lector ante un sentimiento falso, finge sin
proponérselo. Y en la tercera parte, Pessoa sostiene que la matriz que dirige la escritura,
simbolo de los sentimientos mas nobles que, sin dar pie a la razon, actua en un devaneo

constante y natural.

En sus cartas, Pessoa revela también sus multiples identidades. En la primera,
dirigida a Adolfo Casais Monteiro, del 13 de enero de 1935, responde al respecto de la

publicacion de su libro Mensagem, de tono nacionalista:

Estoy absolutamente de acuerdo con usted en que no fue feliz el estreno que hice de mi mismo con
un libro de la naturaleza de Mensagem. Soy, de hecho, un nacionalista mistico, un sebastianista
racional. Pero soy, aparte de eso, y hasta en contradiccion con eso, muchas otras cosas. Y esas

cosas, por la misma naturaleza del libro, Mensagem no las incluye.

Fernando Pessoa admite sin reservas su caracter contradictorio y paradodjico, en
cuanto a su posicion politica y su sentir de la época. En sus palabras se detecta un aire de
cinismo, en el sentido original de la corriente filosdéfica, como rechazo a los
convencionalismos sociales y a la moral comUnmente admitida. Con ello, afirma que el rol
politico y social que juega el hombre dentro de una comunidad, no es incompatible con

aspectos antropoldgicos que experimenta, como lo mistico y lo religioso. Su discurso
42



claro y natural reconoce tal pluralidad, nos indica que la apuesta del poeta va encaminada
hacia la libertad del espiritu, lo que también se recrea en sus heterénimos. Sin embargo,
las obras firmadas por los heterédnimos no son reflejo exacto de su pensamiento, sino del
de cada uno de los personajes; mas alla de ser una contradiccion, es el mayor

reconocimiento a la libertad en la poesia, incluso frente a su autor.

En esta misma carta, escribe Pessoa a Monteiro: “"Dudaba entre si debia comenzar
por un libro de versos grande —un libro de unas 350 paginas—, englobando las diversas
subpersonalidades de Fernando Pessoa él-mismo, o si debia hacerlo con una novela
policial, que todavia no consegui completar”. Las inquietudes del escritor por
manifestarse o liberarse, son evidentes en estas lineas, al mencionar la posibilidad de
escribir una obra de mas de trescientos poemas donde sus personalidades fueran al fin
escuchadas, o guardar la ocasion para una novela que jamas concluyé. Sea como fuere,
ninguna de las dos se llevé a cabo, Pessoa tenia un as bajo la manga, una forma muy

peculiar de proceder a la emancipacion de si.

Estoy de acuerdo con usted, dije, en que no fue feliz el estreno que hice de mi mismo con la
publicacion de Mensagem. Pero concuerdo con los hechos que fue el mejor estreno que yo podia
hacer [...] Coincidio, sin que yo lo planease o lo premeditase (soy incapaz de premeditacion
practica), con uno de los momentos criticos (en el sentido original de la palabra) de la remodelacion
del subconsciente nacional. Lo que hice casualmente y se completd por conversacion, habia sido

exactamente trazado, con Escuadra y Compas, por el Gran Arquitecto.

En esta Ultima frase, Pessoa justifica la referencia masdnica, que para algunos

podria parecer un desvario,

Interrumpo. No estoy loco ni bebo. Estoy, sin embargo, escribiendo directamente tan de prisa
como la maquina me lo permite, y me voy sirviendo de las expresiones que se me ocurren, sin mirar
a la literatura que haya en ellas. Suponga —y hara bien en suponerlo, porque es verdad- que estoy

simplemente hablando con usted.

43



Realizando una lectura entre lineas, ademas de su conocimiento de las corrientes
esotéricas, se nos revela su capacidad de soltura, la libertad que experimenta cuando se
confiesa a través de esta carta, una libertad que no sera igual en la poesia de sus
heterdonimos, pues sentira la responsabilidad de ser fiel, no a si mismo, sino a cada uno de

los personajes de ese drama en gentes.

2.3 Heteronimia, un Drama en gente

Antes de entrar en materia, es importante distinguir dos conceptos, entrelazados pero
distintos, para su correcto manejo en esta tesis: heteronimia y heteronomia. El primero, y
el que mas nos interesa para el estudio de Pessoa, la heteronimia, se refiere a la creacion
de autores ficticios, los heterénimos, definidos por el Diccionario de la Lengua Espafola
como una “identidad literaria ficticia, creada por un autor, que le atribuye una biografia y

un estilo particular”.

Por su parte, la heteronomia es un concepto juridico y filosofico referido por el
Diccionario como la “condicion de la voluntad que se rige por imperativos que estan fuera
de ella misma”. Es decir, como explica Kant en Fundamentacion de la metafisica de las
costumbres, aquella voluntad que no es propia del sujeto, sino que éste sigue la voluntad
establecida por un tercero, en contraposicion con la autonomia, generada por la razén del

propio individuo.

Surge la pregunta de si los heterdnimos podrian llegar a tener autonomia o cual
seria su grado de libertad respecto al creador. En este caso literario, como el corazon
dentro del cuerpo humano, los heterénimos parecen cobrar vida, con intereses y estilos
propios, al grado en que manifiestan una forma de autonomia en el sentido de voluntad.
El primer autor que habla sobre los heteronimos de Pessoa es el propio poeta, en la
“Tabla Bibliografica”, publicada en la revista Presenca, en diciembre de 1928, documento

que por su importancia reproducimos en extenso:

44



Lo que Fernando Pessoa escribe pertenece a dos categorias de obras, a las que podemos llamar
ortonimas y heterdnimas. No se podria decir que son autdonimas y pseuddnimas, porque realmente
no lo son. La obra pseudonima es del autor en persona, salvo en el nombre que firma; la
heteronima es del autor fuera de su persona, es de una individualidad fabricada por él, como lo

serian las palabras de cualquier personaje de uno de sus dramas.

Las obras heterénimas de Fernando Pessoa estan hechas, hasta ahora, por tres nombres de
personas: Alberto Caeiro, Ricardo Reis, Alvaro de Campos. Estas individualidades deben ser
consideradas como distintas de su autor. Forma cada una, una especie de drama; y todas ellas
juntas forman otro drama. Alberto Caeiro, de quien se dice que naci6 en 1889 y murid en 1915,
escribié poemas con una orientacion determinada. Tuvo como discipulos —originario, como tales,
de diversos aspectos de esa orientacion— a los otros dos: Ricardo Reis, quien se considera que nacio
en 1887 y que tomé de aquella obra y lo estilizo, el lado intelectual y pagano; Alvaro de Campos,
quien nacio6 en 1890 y que tomo de aquella obra el lado, por asi decirlo, emotivo, al que denomind
«sensacionalista», el cual —asociado a diversas influencias, entre las que predomina, aunque por
debajo de la de Caeiro, la de Walt Whitman— produjo varias composiciones por lo general de
naturaleza escandalosa e irritante, en especial para Fernando Pessoa, quien en todo caso, no tiene

otro remedio que hacerlas y publicarlas, por mas que esté en desacuerdo con ellas.?*

Una diferencia tacita entre heterdnimos, podria ser el horizonte al que miran.
Alvaro de Campos avanza con la mirada puesta siempre en el futuro, en el devenir;
Bernardo Soares (heteronimo que aun no hemos mencionado, pero de fundamental
importancia por ser el autor del Libro del Desasosiego) se deja cautivar por la saudade, es
decir, fija su dolor en el Desassossego que despierta el pasado; Alberto Caeiro tiene los
0jos puestos sobre el papel que se va escribiendo conforme la naturaleza se manifiesta,
desde la peculiaridad de sus percepciones. En él un estoicismo se hace presente y relativo,
pero presente al fin, escrito en un aqui. Este ejemplo no impide que esta triada confluya
en nuestro tiempo, alumbrando el camino de la obra pessoana, su tiempo y espacio se

continuaran re-creando como en una aparente generacion espontanea:

3t “Tabua Biografica”, publicada en Presenca en diciembre de 1928, en Escritos intimos, cartas e pdginas
autobiogrdficas. Lisboa: Publicaciones Europa-Ameérica, p. 250.
45



[...] la interaccion intelectual de las personalidades, asi como sus propias relaciones personales ya
estan debidamente estudiadas. Todo esto figurarad en las biografias que falta hacer, que estaran
acompaiadas cuando se publiquen de hordscopos y, tal vez, de fotografias. Se trata de un drama
en gente, en vez de en actos. Si estas tres individualidades son mas o menos reales que el propio
Fernando Pessoa, es un problema metafisico, que éste, ajeno a los secretos de los Dioses, e

ignorante por tanto de lo que sea la realidad, nunca podra resolver. 3

En sus cartas describe el origen de sus heterdnimos. En la ya citada, dirigida a

Adolfo Casais Monteiro, del 13 de enero de 1935, escribe Pessoa:

Comienzo por la parte psiquiatrica. El origen de mis heteronimos es el profundo trazo de histeria
que existe en mi. No sé si soy simplemente histérico, si soy, mas propiamente, un histero-
neurasténico. Tiendo a esta sequnda hipdtesis, porque hay en mi fendmenos de abulia que la
histeria, propiamente dicha, no encuadra en el registro de sus sintomas. Sea como fuere, el origen
mental de mis heteronimos estd en mi tendencia organica y constante a la despersonalizacién y la

simulacion [...]

El lusitano es consciente de la alteracion en su estado mental, este saber lo
diferencia de un paciente psiquiatrico. Esta condicion no paraliza su trabajo creativo, al
contrario, lo enriquece y potencializa. Hay hasta cierto punto un manejo productivo de su
trastorno, aprovecha su condicion para crear e innovar, y le permite exprimir su capacidad

literaria para otorgar un sentido de verosimilitud a sus heterénimos hasta personalizarlos.

Si yo fuese mujer [...] cada poema de Alvaro de Campos (lo mas histéricamente histérico de mi)
seria una alarma en el vecindario. Pero soy hombre -y en los hombres la histeria asume

principalmente aspectos mentales; asi todo acaba en silencio y poesia [...] Desde nifio tuve la

32 fbidem.

46



tendencia a crear en torno a mi un mundo ficticio, a rodearme de amigos y conocidos que nunca
existieron. (No sé, bien entendido, si realmente no existieron, o si soy yo que no existo. En estas

cosas, como en todas, no debemos ser dogmaticos).

Pessoa es ante todo un genio creativo y no un paciente psiquiatrico. Seria
imposible afirmar que todo paciente psquiatrico es un genio literario, ni que todo escritor
tenga forzosamente una condicion mental, como parte de sus rasgos distintivos. En la
filosofia y la literatura ha habido otras mentes brillantes, que no se podrian reducir a un
caso clinico, como Nietzsche y Sylvia Plath que padecieron neurosifilis y trastorno bipolar,

respectivamente.

Asimismo, un reconocido investigador italiano pessoano, Antonio Tabucchi, se
refiere a la terminologia psiquiatrica como “locura y “esquizofrenia” al hablar del poeta.
Describe Tabucchi en su estudio La follia, questa vecchia amica (La locura, esa vieja

amiga):

La locura emerge y desaparece, circula latente o al descubierto en la vida y obra de Pessoa. En la
vida circula en varias formas. Se asoma a la infancia solitaria, cuando, a través del personaje
imaginario de Chevalier de Pas, el pequefio Fernando escribe cartas para si mismo; [...] reaparece
en la adolescencia sudafricana con la creacion del heteronimo Alexander Search [...]; esta
delineado externamente, aunque limitado por un control licido, en esa histérico-neurasténica auto
diagnosticada en una carta dirigida (y quizas nunca enviada) a dos conocidos psiquiatras franceses
de la época, los doctores Héctor y Henri Durville; parece estar desenfrenada en los tiempos

‘esotéricos’.33

3 Tabucchi, Antonio, Un baule pieno di gente en Dix, Steffen y Pizarro, Jeronimo, A Arca de Pessoa, 22 ed.
Lisboa: ICS, 2007, p. 60. La traduccion es propia:
“La follia affiora e scompare, circola latente o scoperta nella vita e nell’opera di Pessoa. Nella vita circola
sotto varie forme. Fa capolino nella solitaria infanzia, quando, attraverso I'immaginario personaggio del
Chevalier de Pas, il piccolo Fernando scrive lettere a se stesso; [...] si riaffaccia nell’adolescenza sudafricana
con la creazione dell’eteronimo Alexander Search [...]; si delinea scopertamente, arginata pero da un lucido
controllo, in quella histero-nervastenia autodiagnosticata in una lettera indirizzata (e forse mai spedita) a
due noti psichiatri francesi dell’epoca, i dottori Hector e Henri Durville; pare dilagare ormai incontrollabile
nei periodi ‘esoterici’.”

47



No hay caso clinico para descubrir en la heteronimia de Pessoa, quiza solo una
“locura simple”, como “locura simple” es toda literatura. Pessoa dio un salto
“alternativamente del portugués al inglés, en torno a la neutralizacion de su esquizofrenia
de la mejor manera”,34 afirma en una entrevista el escritor italiano. Como el propio

Pessoa escribe:

Cortei a laranja em duas,
e as duas partes nao podiam ficar equaes.

Para qual fui injusto —eu, que as vou comer a ambas?

He cortado la naranja en dos
y las dos mitades no pudieron quedar iguales.

¢Para cudl he sido injusto yo, que voy a comerme a ambas?

Alberto Caeiro, Poemas inconjuntos

2.4 35 Sonnets

Una inconcebible cantidad de voces poéticas cohabitan en la consciencia de Pessoa, se
manifiestan cuando el ortonimo aparentemente desaparece, se emancipan del autor,
quien parecer fungir como medium. Sin embargo, ;sera posible detectar este linaje de
poetas en cada uno de los sonetos? ;Sera este poemario un alivio para el autor, que fue
escrito y firmado por él mismo?, ;encontraremos la coherencia armonica o no? A través

del andlisis de su libro 35 Sonetos, serd posible observar un desdoblamiento interno: la

34 [dem, p. 114.
48



voz de Pessoa como ortonimo, en donde prefigura la génesis de sus heteronimos a partir

de la consciencia, expuestos en una polifonia de ésta.

Los poemas originales fueron escritos en la segunda lengua del escritor, la inglesa;
en endecasilabos con rima consonante, en la métrica que se conoce como pentametro
yambico, propia del siglo XV, en la que también escribid gran parte de sus obras el poetay
dramaturgo inglés William Shakespeare. Esto no es casualidad: a los cinco afos, el
pequeno Pessoa es llevado por su madre a vivir a una colonia inglesa de Sudafrica, donde

aprende el idioma que le acompaiara toda su vida.

Pessoa conocia la tradicion inglesa y admiraba a Shakespeare, de ahi podriamos
inferir que no escribio los sonetos como homenaje en sentido imitativo, sino creativo, es
decir, recrear y utilizar recursos estilisticos del siglo XVI y llevarlos a su época desde la
poesia y la dramaturgia, justificando su despliegue en heterénimos, concebidos como
personajes con vida propia. Explica Pessoa en su ensayo inédito “Sobre los heterénimos:

en prosa en mas dificil otrarse” (s.f.):

Supongamos que un supremo despersonalizado como Shakespeare, en vez de crear el personaje
de Hamlet como parte de un drama, lo creaba como simple personaje, sin drama. Habria escrito,
por asi decir, un drama de un solo personaje, un mondlogo prolongado y analitico. No seria
legitimo ir buscar a ese personaje una definicion de los sentimientos y de los pensamientos de
Shakespeare, a no ser que el personaje estuviese fallado, porque el mal dramaturgo es el que se

revela.

Es parte de sus disertaciones filosoficas que dentro de un poema exista una
diversidad de significados metafisicos que alcancen la superficie del verso. El primero de
estos desdoblamientos lo encontramos en el manejo de las lenguas. Escribir en inglés no
era cambiar el codigo linguistico, sino el pensamiento mismo. En ese ensayo, Pessoa nos

ofrece un ejemplo de su obra:

49



Un ejemplo: escribi con sobresalto y repugnancia el poema octavo de El Guardador de rebarios, con
su blasfemia infantil y su antiespiritualismo absoluto. En mi propia persona, aparentemente real,
con que vivo social y objetivamente, ni uso de la blasfemia, ni soy antiespiritualista. Alberto Caeiro,
sin embargo, como yo lo concebi, es asi: asi tiene pues él que escribir, quiera yo o no, sea que yo
piense como él o no. Negarme el derecho de hacer esto seria lo mismo que negar a Shakespeare el
derecho de dar expresion al alma de Lady Macbeth, con el fundamento de que él, poeta, ni era
mujer, ni, que se sepa, histero-epiléptico, o de atribuirle una tendencia alucinatoria y una ambicion
que no retrocede frente al crimen. Si es asi de los personajes ficticios de un drama, es igualmente
licito de los personajes ficticios sin drama, puesto que es licito porque son ficticios y no porque

estan en un drama.

Interpretaremos la tematica filosofica y metafisica de uno de los 35 Sonetos. Un
estudio gramatical, métrico y estilistico lo encontramos en la edicion del peruano Jorge
Wiesse Rebagliati, que él mismo traduce. Cabe resaltar que Wiesse no efectud una
traduccion literal —lo cual es casi imposible en el caso de la poesia—, por lo que en muchos
casos el traductor hace una reinterpretacion del poema, diferente al de Pessoa. Otra
peculiaridad a tener en cuenta, es que el propio Pessoa anotd algunas correcciones a la
edicion original de 1918, y en algunos casos, modifican el sentido de los poemas. Para
nuestro analisis daremos prioridad a las versiones originales en inglés, buscando dilucidar

el pensamiento de Pessoa.

Whether we write or speak or do but look * [Whether we write or speak or are but seen]
We are ever unapparent. What we are

Cannot be transfused into word or book. [Cannot be transfused into word or mien]
Our soul from us is infinitely far.

However, much we give our thoughts the will

To be our soul and gesture it abroad, [To make our soul with arts of self-show stored]

Our hearts are incommunicable still.

5o



In what we show ourselves we are ignored.

The abyss from soul to soul cannot be bridged

By any skill of thought or trick of seeming.

Unto our very selves we are abridged

When we would utter to our thought our being.
We are our dreams of ourselves, souls by gleams,

And each to each other dreams of others' dreams.

Ya escribamos, seamos vistos o hablemos,
Nunca nos expresamos. Lo que somos
Traducir no alcanzan palabra o gesto.
Nuestra alma huye infinita de nosotros.
Aunque al pensamiento mucho alentamos
A guardar el alma en publicas artes,

El corazdn late incomunicado

Exhibirnos ignorados nos hace.

No se cierra entre alma y alma el abismo
Por arte de ingenio o truco de vista.
Compendios somos de nosotros mismos

Cuando nuestro ser decirse querria.

Fulgores de alma, somos sueiios de nuestros

Suefios. Y cada uno del otro el suefo.

[By any skill of thought or trick for seeing]

*Correcciones manuscritas de Pessoa

51



;Qué es el nosotros (we) del cual habla el poeta? En los primeros versos del primer
soneto se destaca el desprendimiento de un “nosotros”, que continla guardando el
secreto de lo que realmente es y puede llegar a transmitir We are ever unapparent. Un
“nosotros” inmutable que bien podria ser un recurso literario o referirse al poeta y al
lector, a la humanidad, a la pluralidad del si mismo en el poeta. Ese “nosotros” no puede
expresarse con libertad. ;Qué es lo que somos?, ;acaso la alegoria de eso que escapa a

simple vista, a nuestros pensamientos, al arte?

El poeta habla sobre la imposibilidad de manifestar nuestro sentir natural, ya que
el alma no reside en la escritura, ni en el habla ni en lo que se muestra, es decir, se
encuentra en el territorio de lo inefable. Es asi que la espiritualidad esta alienada,
separada de nosotros en un contexto atemporal, en una sobredimensidn aun desconocida
dentro de nosotros, Our soul from us is infinitely far. A pesar del esfuerzo de entendernos,
las verdaderas intenciones se mantienen ocultas en el ser, Our hearts are incommunicable
still. El aislamiento es inevitable, el entendimiento entre un ser y otro es imposible. La
soledad con respecto al otro es ineludible, The abyss from soul to soul cannot be bridged.
Somos reminiscencia de un onirico infinito, destellos de un alma fragmentada, We are our
dreams of ourselves, souls by gleams, / And each to each other dreams of others' dreams. Un
oasis de espejismos, apariencia que distrae a la mente consciente en torno a la cual gira el

soneto.

En estos versos destaca el manejo natural y preciso del inglés que tenia Pessoa, asi
como su destreza en la métrica isabelina. Esto nos da idea de su maestria, del oficio de
poeta y de su gran conocimiento sobre la técnica. Por otra parte, su poesia escrita en
portugués y en verso libre nos indica que no tenia un solo estilo, con la complejidad que

esto implica; demuestra su flexibilidad lirica y ricos matices en toda su obra.

En 35 Sonetos encontramos un intento bien logrado de representar el estilo de
Shakespeare, al capturar la esencia de la poesia isabelina del siglo XVI. Un destacado

hecho enlaza a ambos escritores: la existencia de una duda en cuanto a la identidad del

52



autor. Recordemos, la genialidad de las obras Shakespeare era tal, que se rumoraba que

no pertenecian a un solo autor, sino al compendio de diversos poetas.

El analisis interpretativo del soneto nos ofrece una lectura policromatica, llena de
imagenes etéreas, que contienen la beatitud en unos cuantos versos, y reflejan la
condena del autor al final de la obra. 35 Sonetos es un despertar, un guifio al origen del
ramillete de personalidades que habitan en Pessoa, cargado de belleza y emocion
desbordantes. A lo largo de la obra, la habilidad intelectual del autor nos rebasa en
multiples ocasiones y no queda mas remedio que entregarse a la lectura; ahi radica la

capacidad soberana y reactiva de la consciencia del poeta.

53



Capitulo 11l
EXPERIENCIA ESTETICA EN FERNANDO PESSOA

3.1 Etiologia de la experiencia estética

Segun la Real Academia de la Lengua Espaiiola, la palabra “estética” proviene del latin
aestheticus, y este del griego, aioOntikdg aisthetikds “que se percibe por los sentidos”; el
sentido actual proviene del latin aesthetica, y éste del griego émotriun aioOntikr,
epistémé aisthétiké “conocimiento que se adquiere por los sentidos (sensacion,
percepcion)”. Por su parte el concepto de experiencia proviene del latin experientia,
derivado de experiri, «comprobar» entendido como conocimiento adquirido a través de

circunstancias o acontecimientos de vida.

Daniel Innerarity en la introduccion a la obra de Hans Robert Jauss, Pequeiia
apologia de la experiencia estética, afirma que el concepto de experiencia estética es
introducido por Jauss y otros mas, “para establecer una especificidad de lo estético en un

panorama polarizado por dos posiciones extremas”:

Por un lado estarian lo que podriamos denominar hiperestéticas, que niegan una racionalidad
especifica del comportamiento estético en nombre de un concepto integral de verdad vy
conocimiento formulado a partir del paradigma del arte. No puede existir una ldgica especial del
juicio estético, porque la experiencia estética no es un modo privilegiado — si no EL modo de
conocimiento. Aqui cabria entender la posicion de Heidegger, Adorno y Gadamer (quien afirma
que el juicio puro de gusto estético, es una abstraccion metddica), y del joven Schelling y de buena

parte de la postmodernidad. 3*

35 Jauss, Hans Robert, Pequeria apologia de la experiencia estética, trad. Daniel Innerarity. Barcelona: Paidds,
2002, p. 10.

54



En otro polo estarian las miniestéticas, caracterizadas por la negacién de una
racionalidad especifica del comportamiento estético, “en nombre de un concepto estricto
de racionalidad, inalcanzable para la percepcidon estética”. Ahi podrian encontrarse
filosofos como “Nietzsche, Valéry, Bataille o el Kant de la Analitica que insiste en la

indeterminabilidad del momento del placer estético”.3

Nuestra postura se inclina por estas miniestéticas, ya que consideramos
fundamental el goce de lo poético, en su indeterminacidon necesaria, mas que un rigor
intelectual. Poética entendida en el sentido fenomenoldgico, segun Merleau Ponty: “La
fenomenologia nos ensefa a ver de nuevo el mundo como si fuera la primera vez [...] En
el silencio de la conciencia visionaria se halla lo que las cosas quieren decir realmente”.3
Hablamos de sensibilizarnos. La apropiacion del poema, de la literatura, de las bellas
artes, no debe realizarse desde la intelectualidad, sino a partir de lo mas natural de este

culto al empirismo: la experiencia sensible.

La expresion artistica en la poesia es un advenimiento subjetivo per sé. Entregados
tanto el poeta como el lector a la sutileza de la palabra poética, se hace presente la
experiencia estética. Desde nuestra consciencia profunda, podemos percibir que la obra
de Fernando Pessoa es belleza conmovedora, porque goza de una sensibilidad provocada
por la melancolia. Sentimiento y melancolia van de la mano, aquella mano que escribe lo
que sucede antes, durante y después de la vivencia estética, que plasma no sélo lo que es,
sino lo posible, circulo que se complementa con la mirada del lector esteta ;Cual es la
posible etiologia de la experiencia estética del poeta?, ;de donde viene dicha emocion? A
lo largo de la historia se ha intentado explicar, mediante humores o sustancias, inclusive
enfermedades mentales, el mecanismo que da lugar a la melancolia como caracteristica
distintiva del genio artistico. Tal es el caso de la bilis negra, como sefala Aristdteles en el

problema XXX:

3 jdem, p. 11.
37 Merleau Ponty, Fenomenologia de la percepcion. México: Planeta, 1993, p. 7.

55



Todos los melancdlicos son seres excepcionales, y no por enfermedad, sino por naturaleza [...] La
bilis negra es la fuente inmediata del comportamiento del melancélico; ésta es fria o caliente,
inestable en esencia y contiene aire. La bilis negra es un residuo, un sedimento de aquello que no
esta cocido, puesto que la digestion estd considerada como una coccidn... El vino produce estos

efectos porque contiene aire. La bilis negra produce los mismos efectos que el vino.®

La carencia de fuego interorganico para la asimilacion de la bilis, produce una gran
concentracion de ésta en el interior del cuerpo, envenenandolo, dando lugar a lo
melancolico, cuya tendencia térmica es muy baja; si el temperamento fuera alto, la
manifestacion esperada seria la ira, lo colérico. Este tipo de frialdad despierta sensaciones
de aislamiento, soledad o descobijo cuando nos asomamos a una obra de esta naturaleza.
¢Podria ser la bilis negra, semejante al vino, la que actUa mientras el poeta escribe? En
todo caso ¢qué tipo de sustancia seria: organica o espiritual?, ;es la bilis negra un espiritu
ajeno al alma del poeta o parte constitutiva de ella? esta aparente dualidad que
experimenta el espiritu del poeta se puede manifestar en el desdoblamiento poético: “Yo
soy el otro”, escribe Pessoa. Es preciso aclarar los términos saudade y melancolia, para

entender la relacion que existe entre ellas.

3.2 Saudade y melancolia

La melancolia es animicamente vaga y dolorosa, producto de una tristeza exquisita y
prolongada. Surge del sentimiento ante el extravio de algo muy preciado que jamas
volvera. Podria ser sindnimo de saudade, aunque la palabra carece de traduccion exacta
en espafnol. Ademas de ser un concepto cercano a lo nostalgico, en el caso de la poesia
remite al saudosismo, corriente estético-literaria surgida en el circulo poético de Portugal
en el siglo XX, la cual implicaba una postura politico-social, metafisica y sobre todo

espiritual. Podemos acercarla al término anhelo, sin embargo, su significado es mas

38 Aristoteles (384 -322 a. C.), El hombre del genio y la melancolia. Problema XXX, trad. Cristina Serna.
Barcelona: Acantilado, 2007, p. 18.
56



profundo, ya que la palabra portuguesa va acompanada de un sentimiento que remite a
un pasado, y a un futuro que de antemano sabemos irrealizable. La saudade es cercana a
un deseo que agoniza a punto de desfallecer. Mas que un verbo es un sujeto, ese espiritu
languido que nos habla sobre un amor que ha desaparecido y no podra ser olvidado,
incluida una amistad entrafable como lo fue Sa-Carneiro para Pessoa, quien en 1916

comete suicidio, tras su muerte el poeta portugués le dedica los siguientes versos:

Nao mais, ndo mais, e desde que saiste
Desta prisao fechada que é o mundo,
Meu coragdo é inerte e infecundo

E o que sou é um sonho que esta triste

[Nunca mas, nunca mas, y desde que saliste
De esta prision cerrada que es el mundo
Mi corazén late inerte e infecundo

Y lo que soy es un suefio que esta triste]

El refinamiento del conocimiento empirico se reconoce como estético. Pessoa es
un arca de metaforas con atisbos de filosofia, su retdrica nos hace reparar en el recuerdo,
ese dolor clavado en la garganta llamado saudade. ;Qué tan delgada es la linea que existe
entre la melancolia literaria y la saudade? La obra de Pessoa nos remite a la saudade, sin
ser el iniciador del movimiento saudosismo, fue uno de sus representantes mas
emblemdticos. La produccion literaria de sus distintos heterénimos se vio
considerablemente involucrada con el término, por su multiplicidad de acepciones, como

en el poema “Adeus”.

57



Adeus...

O navio vai partir, sufoco o pranto
Que na alma faz nascer cruel saudade;

S6 me punge a lembranga que em breve
ha-de

Fugir ao meu olhar o teu encanto.
Nao mais ao pé de ti, fruindo santo

Amor em sonho azul; nem a amizadeen
19en 1916

De amigos me dara felicidade

Igual a que gozei contigo tanto.

Dentro do peito frio meu coragdo
Ardendo esta co'a forca da paixao,
Qual martir exilado em gelo russo...

Vai largando o navio p'ra largo giro:

Eu meu «adeus» lhe envio n'um suspiro,

Ela um adeus me envia n'um soluco.3

39 Pessoa Fernando, Textos para um Novo Mapa,
ed. de Teresa Rita Lopes Lisboa: Estampa, 1990,

p.122.

Adios

La nave partird, ahogo las lagrimas.
Que en el alma produce cruel saudade;

Solo dame el recuerdo que pronto lo
hara

Para escapar de tus 0jos tu encanto.
No mas a tu lado, disfrutando santo
Amor en suefio azul; ni amistad

De amigos me dara felicidad

Justo como lo que tanto disfruté
contigo.

Dentro del cofre frio mi corazon
Quemar es la fuerza de la pasion,

Lo que exilio martir en el hielo ruso...
Deja el barco por un amplio giro:

Te digo adids en un suspiro

Ella se despide de mi en un sollozo.

58



Es la muerte de la amada, como lo que Poe versaria en su poema “The Raven”:
Nevermore, nevermore.*° La emocion, la saudade excita a la consciencia de la percepcion
de lo sensible, la que vibra en el poema. De ahi la liberacion de Pessoa a todo esfuerzo por

aspirar a capturarla a través del pensamiento, de la razon.

Pessoa es un fractal, constelaciones de poemas enlazan su cosmos. Es importante
abordar el planteamiento de unidad en su aislamiento, que le permitio la expansion de su
propio uni-verso a los multi-versos literarios, en su obra poética. Pessoa significa persona
en portugués, mascara quiza y en torno a esa imagen se ha reducido al poeta como
persona, incluso a su obra. Pessoa el autor, el ortdnimo, existe rotundamente. Pese a su
propia negacion, comentada en capitulos previos, es fuente infinita de referencias

literarias, un baul inagotable de poesia, proveniente de una sola consciencia.

La melancolia, como embriaguez de la tristeza, se caracteriza por conmovedoras
imagenes y el abandono de si. Es un veneno que despierta el vacio en la propia existencia
del poeta, animada por la soledad que Pessoa, en voz de Bernardo Soares, aborda en El

libro del desasosiego: “el aislamiento me ha tallado a suimagen y semejanza”.

3.3 Ser poeta, mi manera de estar solo.

Com uma tal falta de gente coexistivel, como ha hoje, que pode um homem de sensibilidade fazer

sendo inventar os seus amigos, ou quando menos, os seus companheiros de espirito? 4*

Con una falta tal de gente con la que coexistir, como hay hoy, ;qué puede hacer un hombre de

sensibilidad, sino inventar a sus amigos, o cuando menos, a sus compaiieros de espiritu?

El poeta requiere de soledad para la creacion. Su espacio sagrado, desierto que el

autor construye como hogar. Refugio ante la desarmonia con los otros, a lo que su

4 Poe, Edgar Allan. El cuervo y otros poemas. Antologia bilingUe, trad. Antonio Rivero Taravillo. Madrid:
Alianza, 2017, p. 32.
4 Pessoa, Fernando, Pdginas Intimas e de Auto-Interpretacdo. Lisboa: Atica, 1966, p. 95.

59



capacidad natural lo ha orillado, separandolo del resto. Le es imposible coexistir
cotidianamente con seres humanos; en cambio, posee la habilidad de recrear su universo,
donde “sus compafieros de espiritu” son toda la compaiia que puede gozar. El poeta
escribe desde la soledad: “No tengo ambiciones ni deseos / ser poeta no es una ambicion

mia / es mi manera de estar solo”.

Si partimos del concepto del poeta como genio, aquel cuyo talento es un don
natural, podremos entender que las bellas artes son precisamente las artes del genio. La
creacion artistica no admite fundamentos mecanicistas, el poeta-genio no necesita de
reglas, al momento de erigir su obra cae en cuenta que crear es parte de su naturaleza,
como sefala Kant, “el arte bello es arte del genio”.4* Su consciencia elevada lo arranca del
sentido de pertenencia con el resto de la humanidad, volviéndolo reticente ante las

visiones ordinarias.

Dice Emily Dickinson, a propdsito de la naturaleza y la relacidn que el arte entabla
con ella: "Nature is a haunted house —but art is a house that tries to be haunted”.*3 Quiza
la naturaleza ha creado este personaje brillante, para permanecer resqguardado, apresado
en si mismo, victima de su propia creatividad, lejos de otras miradas. Una soledad poética

es un anatema, ;como se describe esta condena, inherente a su don?

El hombre que ha nacido sin la gracia sutil para escribir poesia y lo anhela, siembra
resentimiento en su corazdn contra el poeta sensible. La envidia crece en el hombre y en
la mujer que jamas podran crear este arte, que no podran ser lo que es el genio. Tampoco
es algo que pueda pedirse. Los resentimientos mal encausados los percibe el artista a
distancia, en ocasiones se percata de lo inutil de la antipatia y prefiere alejarse para seguir
creando. El odio trasforma los ojos de quienes no comprenden este don natural,
volviendo al genio una figura incdmoda en medio de un ambiente que no lo puede

apreciar.

42 Kant, Immanuel, Observaciones acerca del sentimiento de lo bello y de lo sublime. México: Alianza, 2003,
apartado 46.
43 Dickinson, Emily. The Complete Poems of Emily Dickinson. EEUU: Little Brown, 1960.

60



La intimidad que comparte la soledad creativa con el infortunio de lo cotidiano, es
estrecha. De aqui el impetu que lleva al poeta a consagrarse, a nunca dejar de escribir.
Porque a pesar del desprecio, él escribe por y para la humanidad. Necesita este espacio
de soledad para escribir su poesia, la forma de reflejar al espiritu humano. Fernando
Pessoa tiene la virtud de escribir lo que le dicta su propia voz y otras veces, desde la

polifonia, con la opcion de dar diversos puntos de vista en torno a un tema.

Pese a la sensacion de soledad y aislamiento, Pessoa, a través de la voz
efervescente y visceral de Campos, se percibe entusiasta y vivaz ante la soledad. Viajar,
“afinal, a melhor maneria de viajar é sentir”,4 (Después de todo, la mejor manera de

viajar es sentir). En la Oda Maritima de Alvaro de Campos escribe,

Ah, e as viagens, as viagens de recreio, e as outras,

As viagens por mar, onde todos somos companheiros dos outros
Duma maneira especial, como se um mistério maritimo

Nos aproximasse as almas e nos tornasse um momento

Patriotas transitorios duma mesma patria incerta,

Eternamente deslocando-se sobre a imensidade das aguas!

Grandes hotéis do Infinito, oh transatlanticos meus!

Com o cosmopolitismo perfeito e total de nunca pararem num ponto
E conterem todas as espécies de trajes, de caras, de racas!

As viagens, os viajantes — tantas espécies deles!

Tanta nacionalidade sobre o mundo! tanta profissdo! tanta gente!
Tanto destino diverso que se pode dar a vida,

E vida, afinal, no fundo sempre, sempre a mesma!

Tantas caras curiosas! Todas as caras sdo curiosas

E nada traz tanta religiosidade como olhar muito para gente.

A fraternidade afinal ndo é uma ideia revolucionaria.

E uma coisa que a gente aprende pela vida fora, onde tem que tolerar tudo,

E passa a achar graga ao que tem que tolerar,

4 Pessoa, Fernando, Alvaro de Campos - Livro de Versos, ed. Teresa Rita Lopes. Lisboa: Estampa, 1993, p.
34-

61



E acaba quase a chorar de ternura sobre o que tolerou!4s

Ah, y los viajes, los viajes de placer y los demas,

Viajes por mar donde todos somos compafieros de otros

De una manera especial, como si fuera un misterio maritimo

Acerca las almas y no vuelve un momento

Patriotas transitorios de la misma patria incierta,

iSiempre moviéndose en la inmensidad de las aguas!

Grandes hoteles del infinito, joh transatlantico mio!

Con el cosmopolitismo perfecto y total de nunca detenerse en un punto
iY contiene todo tipo de disfraces, caras, razas!

Los viajes, los viajeros, imuchas especies de ellos!

iTanta nacionalidad sobre el mundo! jtanta profesion! jtanta gente!
Tanto destino diverso que se puede dar a la vida,

iEs la vida después de todo, siempre igual, siempre igual!

iTantos tipos curiosos! Todas las caras son curiosas

Y nada trae tanta religiosidad como mirarnos constantemente.

La fraternidad no es una idea revolucionaria después de todo.

Es algo que aprendemos de la vida en el extranjero, donde tenemos que tolerar todo,
Y comienzas a encontrar diversion en lo que tienes que tolerar,

iY casi lloras con ternura por lo que toleraste!

La abstraccion de la soledad nos faculta para acceder a la experiencia subjetiva,
articularla. La pluralidad del demiurgo, por el contrario, es lo ajeno, el otro. Campos
manifiesta el sentimiento desde una perspectiva mas placentera. Asi, el poeta incluye lo
que no conocemos ni podremos conocer del otro, lo que sélo intuimos mediante la

empatia.

El sentir de la soledad es intransferible, como mordisquear una manzana, hacer el
amor o el descenso de una gota de agua fria por la espalda. El poeta recrea sensaciones:

el poeta es un fingidor. El poema no es la transferencia del sentir, sino una incorporacion

45 Pessoa, Fernando, Poesias de Alvaro de Campos. Lisboa: Atica, 1944, p. 162.
62



entre realidad e ilusion de sensaciones e imagenes desde el lenguaje, los sentidos
adquieren un matiz de verdad que emerge de la consciencia; al imprimirse evocan una
realidad pura para el que lee. Ahi accedemos a la experiencia estética: la del autor-

creador y la del lector co-creador como ser sensible.

El poeta coordina sus voces liricas como piezas de ajedrez, sin perder la
percepcion de los limites, no los trasgrede, para que el juego de la creacion sea versatil.
En Fernando Pessoa sobrevive una ruptura con el mismo autor, en donde cada uno de los
heteronimos tiene su propia historia. Acto sobreentendido como locura, respuesta

posible ante el origen de la experiencia estética.

En el periodo del romanticismo, entre los siglos IX y XX, varios poetas escribieron
obras de una prosa sutil y resplandeciente, que comulgan entre si en torno a un profundo
sentimiento de melancolia y soledad, como los llamados “poetas malditos”. Arthur
Rimbaud escribe Una temporada en el infierno y en La noche del infierno, nos dice: l'air de
l'enfer ne souffre pas les hymnes,4® “el aire del infierno no tolera himnos”. El poeta nos
habla de la travesia de la soledad, incompatible con la compaiia de otros. Influido por las
creencias religiosas impuestas durante su infancia que con el transcurso de los afos,
llegaron a ser una tortura al momento de experimentar cierta desarticulacion, al romper
con los atavismos. La sensacion es tan personal que el alma del poeta la percibe como

castigo; el descenso a la soledad de su propio infierno.

Otro ejemplo, es el de la poeta Sylvia Plath. En la novela y auténtico poema
narrativo, La campana de cristal,*’ Esther Greenwood es la reencarnacion misma de la
poeta. Plath realiza una autobiografia imprecisa, con toda intencidn, una historia que
podria llegar a considerarse real con matices apocrifos, es decir, una ficcion disfrazada de

su propia vida, un roman d clief.

46 Rimbaud, Arthur, Obra completa, edicién bilingUe. Espafa: Acantilado, 2016.
47 Plath, Sylvia, La campana de cristal, trad. Elena Rius. Espafa: Edhasa, 2012.

63



A través de una protagonista melancodlica, quien a poco va cayendo en una crisis
existencial, nihilista y desesperanzadora, se abre el camino en el desarrollo de esta
seductora narracion: la aspiracion del vacio. El consuelo es la vacuidad vislumbrada en
esta penumbra de insatisfacciones personales. Un intento suicida tiene lugar, debido a la
atmosfera asfixiante que envuelve a la protagonista, abstrayéndola de la posibilidad de
encontrar un respiro y el sentido de su propia existencia. Esa sensacion de angustia
opresiva da titulo a The Bell Jar, La campana de cristal, una obra maestra, idilica, que
retrata la desgracia de padecer el don del genio literario y su soledad. Esta genialidad
sobrepasa expectativas, atormenta a quien la posee; su cuerpo transita por los terrenos
de la locura. Tras haber publicado su Unica novela, un mes después, Sylvia Plath se

suicida. Estos son sus Ultimos versos.

No quiero una caja sencilla,

quiero un sarcofago de atigradas listas

y un rostro pintado, redondo como la luna,

que mire, quiero estar mirdndolo cuando lleguen,

escogiendo entre minerales mudos, raices.

3.4 Locura y poesia

El poeta y su obra se multiplican en fractales, la identidad se desdobla; su originalidad
dependera de su naturaleza. El héroe cambia de personalidad conforme sus posibilidades.
El poeta podria albergar una polifonia, orquestada por la inspiracion, producto de la
consciencia creativa. Al respecto, Alvaro de Campos escribe en un fragmento de su

extensa Oda Triunfal,

iEia! jEia-ho eia!
iEia! {Soy el calor mecanico y la electricidad!

64



iEia! ;Y los rails y las casas de maquinas y Europa!
iEia y hurra por mi'y todo, maquinas a trabajar, eia!
iTrepar con todo por encima de todo! jHup-la!
iHup-la, hup-la, hup-la-ho, hup-la!

ijHe-la! jHe-ho h-0-0-0-0-0!
iZ-z-z-2-2-2-2-7-7-2-2-2-7!

iAh, no ser yo toda la gente en todas partes!

Podriamos pensar que es un delirio. El primer verso denota una critica al
modernismo, a la velocidad vertiginosa del progreso industrial, a través de onomatopeyas

asemeja el ruido de las maquinas, el desvario.

A la dolorosa luz de las grandes ldmparas eléctricas de la fabrica,
Tengo fiebre y escribo (...)

Tengo los labios secos, oh grandes ruidos modernos,

De oirlos demasiado cerca,

Y me arde la cabeza de quererles cantar con un exceso

De expresion de todas mis sensaciones,

iCon un exceso contemporaneo de ustedes, oh maquinas!

La locura revelada es otro elemento crucial para entender e intentar descifrar al
poeta. “He visto las mejores mentes de mi generacion destruidas por la locura...” 48 con
este verso abre Allen Ginsberg su famoso poema “Aullido”. El poeta tiene un vaso
comunicante vital con la locura. Sostener que la razon dicta la obra al creador no deja de

ser una actitud soberbia. La creacion se reduciria a un analisis logico. La humildad de

48 Ginsberg, Allen, Aullido y otros poemas, version de José Vicente Anaya, México: Laberinto, 2006, p. 24.
65



reconocer una sensibilidad profunda abre la puerta a explorar otros horizontes e
interpretaciones. No es que una prescinda de la otra, por el contrario, en algun punto se
hermanan; y en otro la sensibilidad trasciende a la razon, rompiendo el canon. El poeta
requiere de una (sobre)dosis de locura para sacrificar su yo racional en pro de la obra, la

poética de Holderlin es un ejemplo de ello.

En Arte y poesia, el fildsofo Martin Heidegger aborda el tema del origen de la
poesia a través de la obra de Holderlin; justifica haberlo elegido no por el hecho de que su

obra realce la esencia de la poesia, sino por su determinacion en poetizar esa esencia.

Escribe Holderlin: “jOh amigo! El mundo esta ante mi mas claro que otra vez y mas serio. Me gusta
cdmo va, me gusta, como cuando en verano el viejo padre sagrado, con mano tranquila, sacude la
nube rojiza con reldmpagos de bendicidn. Pues entre todo lo que puedo ver de Dios es esta sefial la
que se ha hecho predilecta. Antes saltaba de jubilo por una nueva verdad, una vision mejor de lo
que esta sobre nosotros y a nuestro alrededor; ahora temo que me suceda al final lo que al viejo

Tantalo, que recibid de los dioses mas de lo que podria digerir” (v, 321). %°

De manera similar, escribe Pessoa: “Un rayo hoy me deslumbroé de lucidez. Naci”.

Los versos de Holderlin enfatizan este toque divino de manera sublime:

Es derecho de nosotros, los poetas,

estar en pie ante las tormentas de Dios,
con la cabeza desnuda.

para apresar con nuestras propias manos
el rayo de luz del Padre, a él mismo.

Y hacer llegar al pueblo envuelto en cantos

49 Heidegger, Martin. Arte y poesia, trad. Samuel Ramos. México: Fondo de Cultura Econdmica, 1988, p.

128.

66



el don celeste.>°

Resulta evidente el fervor de Holderlin para entender la esencia de la poesia.
Heidegger nos ayuda a ver el don del autor, y también lo que éste propone como

determinante para esclarecer la esencia poética.

Apolo me ha herido (V. 327). La excesiva claridad lanza al poeta en las tinieblas. ;Se necesita
todavia otro testimonio del maximo peligro de su “ocupacion”? Lo dice todo el propio destino del
poeta. Suena como un presagio esta palabra en el Empédocles de Holderlin: “*Debe partir a tiempo,
aquel por el que habla el espiritu (lll, 154)". [...] “Y ¢para qué poetas en tiempos aciagos? Pero, son,
dices tU, como los sacerdotes sagrados del Dios del vino, que erraban de tierra en tierra, en la

noche sagrada”.s*

La interpretacion de Heidegger y la lucidez de Holderlin son brillantes respecto al
origen sagrado de la obra poética. Desde su etapa de estudiante Holderlin comenzé a
sufrir crisis psicdticas depresivas, que se fueron exacerbando a lo largo de su vida. Tras un
largo periodo de tratamiento psiquidtrico fue declarado incurable. Volvié a casa, donde
padecid alrededor de cuarenta afios de esquizofrenia cataténica. Cuan complicadas se
vuelven las vicisitudes para una mente con la genialidad otorgada por la naturaleza, lo

que podriamos denominar “locura”.

La desventaja de la locura se manifiesta cuando, en cuestion de sequndos, pasa
por intensas elucubraciones ante un suceso cotidiano e impide actuar de manera libre al
sujeto. Tomar una decisidon racional simple despierta temores, la légica abruma, las
reflexiones se contraponen ante nuevas disertaciones en su mente. Estas se alimentan de
dificultades, crean mas opciones, laberintos que desencadenan Ila ataraxia.

Comprometido el ambiente del poeta, opta por el retiro, abandona la escena para

5° |dem, p. 142.
5t Idem, p. 146.
67



materializar en papel sus ideas sensibles. Este sobrepensamiento es un espejo deforme
de lo que el autor padece, como en el personaje central de Dostoievski en Memorias del

subsuelo.5* No es casualidad que a lo largo de la novela jamas encontraremos su nombre.

La bilis negra y la locura se han considerado llaves para descifrar la etiologia de la
experiencia estética o las causas organicas de la creatividad, mas no son las Unicas. No
por el hecho de padecer una condicidn psiquiatrica el sujeto sera considerado genio,
artista o poeta; ni todo poeta debera padecer un trastorno psiquico para serlo. El don y
sus misterios, permanecen ocultos, juegan un rol consustancial al momento de la

consolidacion de un poeta.

Kant en la obra Critica del discernimiento o de la facultad de juzgar, define al genio
como "la innata disposicion del animo (ingenium) por medio de la cual la naturaleza da
reglas al arte”.53 Es decir, introduce al don natural como indispensable en la creacion de
una obra literaria, pieza clave en el intento de develar este secreto del genio. Una obra
podra ser robada, plagiada, firmada con rubrica falsa para trucar la identidad del artista
creador, mas nunca lo sera su talento. Este es intransmisible, irrenunciable, maldicién y

bendicion, simultaneamente.

El encantamiento no es exclusivo de la obra, también se aviva en el lector esteta
quien advierte su hechizo en la experiencia estética. En la medida que sus percepciones
hapticas, acUsticas, opticas y olfativas se lo permitan, apreciard, inherente a su condicion,
el acaecimiento poético. Hablar de poesia sin considerar sus distintos niveles de
interpretacion, seria pasar desapercibida la magia que emana de la palabra. La poesia, el
arte de penetrar en dimensiones insospechadas, es girar el timon: justo cuando
pensabamos iba directa en una sola coordenada, aparece una multiplicidad de ellas. Lo
simbdlico y lo oculto saltaran a la vista si el lector se mantiene alerta, esteta. Surge en la

consciencia un proceso de interiorizacion y se manifestara el entendimiento. Cada

52 Dostoievski, Fiodor, Memorias del subsuelo. México: Luarna, 2005.
53 Kant, Immanuel, Critica del discernimiento, o de la facultad de juzgar, trad. Roberto Aramayo y Salvador
Mas. Madrid: Alianza Editorial, 2004, p. 45.

68



palabra adquiere un valor esencial, transfigurandose asi lo afectivo en el poema. Dice
Ricardo Reis: Um poema é a projeccao de uma ideia em palavras através da emocgao,>*

(Un poema es la proyeccion de una idea en palabras a través de la emocion).

La experiencia estética se traduce como seduccion y fascinacion para el lector. En
el poema se construyen imagenes, musica y ritmo particulares, texturas, sabores, aromas
a través del fendmeno sinestésico. No existe una sola manera de experimentar el poema.
Cada poeta y cada poema es Unico, también la recepcidon posee su individualidad.
Despierta en el lector, a partir de la lectura, una sensibilidad que permanecia sosegada.
Hablar de la estética, de la creacion estética es hablar de apariciones novedosas, tan
sencillas como complejas, acciones excitantes que se logran conforme tenemos un
acercamiento al poema, mas no asi su penetracion. Advertir lo estético, a través de lo
poético, es lograr una paralisis breve del tiempo, la epojé, la suspension del juicio racional,
para entregarse a la sensacion que se logra a través del poema; resignificando el tiempo
en la creacion, capturando lo sutil de la esencia de las palabras, desde una experiencia
multisensible que nombramos poética. Una pincelada de creacién en medio de un

escenario, irreductiblemente nostalgico.

Asi podemos concluir que la experiencia estética es una hipersensibilidad
privilegiada y desgarradora, acompanada de una necesidad imperiosa por crear
estéticamente, con tacto. El espiritu del poeta queda grabado en sus poemas y en la
lectura que hacemos de su obra, reencarna y se refleja en un didlogo intimo y

conmovedor.

54 Pessoa, Fernando, Pdginas Intimas e de Auto-Interpretacdo. Lisboa: Atica, 1966, p. 394.

69



Capitulo IV

DISOLUCION DE UN ESPIRITU POETICO

De la mds alta ventana de mi casa

con un pafivelo blanco digo adids

a mis versos que parten para la humanidad [...]
Paso y quedo como el Universo

Alberto Caeiro, El guardador de rebarios.

La filosofia oriental constituye una herramienta imprescindible para la argumentacion
poética desde la mistica. Explorar sus ramificaciones en el terreno de lo sagrado es
predmbulo para adentrarnos en la fase esotérica de Pessoa. Creemos que la poesia es una
odisea y una necesidad del espiritu, y por su naturaleza se encuentra ligada a lo esotérico,
en el camino hacia el interior. En referencia a su constitucion mas oculta, toda poesia dice
mas de lo escrito el poema, devela y esconde multiples sentidos que florecen en cada
lectura. A través de Pessoa y de la filosofia oriental, buscamos una brecha que nos lleve por
el largo y sinuoso sendero de la experiencia estética, en la creacidn de la obra pessoana: un

sentir del alma a partir de la palabra.

Desde la poesia y su experiencia estética es posible dialogar con otros conceptos
filosoficos como la disolucion de este espiritu poético llamado Pessoa. El poeta llegd a la
antesala de lo mistico, de lo sagrado, a través de un lenguaje rico en simbolismos.
Atendamos la semidtica del concepto de disolucion: no es, por un ejemplo, el simple

desvanecimiento de un terron de azUcar en una taza de té, sino el resultado de esta accion:

70



la mixtura, su mezcolanza. Disolver es lograr una mezcla homogénea. La disolucién no es
una extincidn, ni la evaporacion de un mago a mitad de un acto de escapismo. Es una
composicion en potencia, un acto integrador de realidades superpuestas. En la poesia, la
disolucion del poeta y la que experimenta el lector, no equivalen a su desaparicion o
aniquilacion, sino al contrario, a una integracion con el poema, a una “comunion plenaria”,

como la llama Oliveiro Girondo.

En Pessoa cada uno de sus heteronimos nos persuade a su disolucion, como una
roca se pierde en el fondo de un rio y forma diversas ondas alrededor de su inmersion.
Pessoa, en un acto de alta estética e ingenio, se convierte a si mismo en materia, argamasa
para constituir nuevos mundos. En el trance del abandono del yo conocido acalla su voz a
voluntad, para escuchar el eco de sus heteronimos, los que ahora hablan. Pessoa escribe, al
tiempo que ya no esta ahi como un reflejo en el agua, los poemas no son un espejo idéntico
a su rostro, sino una multiplicacion ondulante. Incluso los expertos estan de acuerdo en las
palabras que nacieron en la pluma de Pessoa, capaces de crear nuevos autores, cada uno
con vida propia. La razén nos dicta que la mano de Pessoa escribio los versos de Caeiro,
Reis y Alvaro de Campos; la experiencia estética nos muestra que cada uno tiene una voz y
en todos ellos se encuentra disuelto Pessoa. Como sefala Carlos Montemayor en su nota

introductoria a su antologia sobre el lusitano:

Pero otros poetas, a través del cuerpo de Pessoa, cantaron el mundo, tan multiformes y simultaneos
como las vidas que contiene el mundo mismo: Ricardo Reis, Alberto Caeiro y Alvaro de Campos,
principalmente, llamados sus heterénimos. Los percibio Pessoa con la claridad de las pesadillas, la
amistad, la discusion subita, la tristeza o la euforia, y no tan s6lo como nombres o pseudénimos. No
fueron diferentes estilos, sino el pulso distinto de su pufio cuando escribia alguno de ellos, y un ser,
una sintaxis corporal y ansiosa distintos. Ademas de nombre, tuvieron ascendencia racial; dia, horay

lugar para nacer; profesion y miserias.5>

55 Pessoa Fernando, Antologia de Fernando Pessoa, trad. Carlos Montemayor. México: UNAM, 2007, p. 2.
71



4.1 Consciencia del no ser

Es importante retomar el concepto de consciencia, uno de los pilares de nuestra
investigacion y realizar nuevamente un breve analisis, ahora desde la filosofia oriental. Ya
que la explicacion que brinda una sola corriente como la occidental no es suficiente para
satisfacer nuestro interés en la investigacion de la experiencia estética en Pessoa, y por

supuesto, no agota el tema.

Por medio de la consciencia accedemos al poema, dialogamos intimamente con el
poeta a partir de la experiencia estética, y participamos en la disolucion del ser. La
consciencia nos permite entender figuras retdricas como piezas articuladas en el poema.
Por ello creemos que este capitulo debe acercarse a la metafora y la libertad de creacion.
Sus arquetipos se encuentran marcados por codigos estéticos encaminados a lo espiritual,
como el trazo de una caracola pitagorica, una linea en espiral que lleva hasta la perspectiva

mistica, la que se relaciona con el espiritu.

La soberania de la creacion y el ingenio poético encuentra una de sus cimas en la
metafora, debido a su habilidad para formar relieves estéticos en las llanuras del texto; la
metafora aparece como escalera en el andamiaje de la creacion. Por los sentidos
percibimos imagenes en un inicio dispersas, encadenando ideas dentro del texto, lo que da
lugar a la imagen de la metafora. Al respecto escribe Chantal Maillard en La creacidn por la

metdfora:

La metafora sintetiza, superponiéndolos, campos conceptuales distintos. Y cuando [sic] mas alejados
estén éstos entre si y mas sorprendente sea la “superposicion”, mayor sera su poder de innovacion.
No tiene por qué existir, en principio, ninguna similitud entre ambos términos: la metéfora es el acto

integrador que crea dicha similitud.®

56 Maillard, Chantal, La creacién por la metdfora. Barcelona: Anthropos, 1990, p. 99.
72



La metafora no es una incognita por resolver, su esencia no es ocultar una cosa
detras de otra, sino la creacidon de nuevos sentidos y realidades. Dice Pessoa en el Libro del

desasosiego:

Hay metaforas mas reales que las personas que pasan por la calle. Hay imagenes en los rincones de
los libros que viven mas nitidamente que muchos hombres y mujeres. Hay frases literarias que tienen
una personalidad absolutamente humana. Hay fragmentos de parrafos mios que me hielan de pavor,
de tal modo los siento claramente como seres humanos, tan bien perfilados contra las paredes de mi
cuarto, por la noche, en la sombra. He escrito frases cuyo sonido —es imposible ocultar su sonido—, es

absolutamente el de una cosa que gand exterioridad absoluta y alma por completo.5”

Ambos autores abordan la metafora, partiendo de diversos angulos. Maillard, desde
una lectura mas académica, describe con lucidez y erudicion el concepto, analizandola
intelectualmente. En cambio, Pessoa nos comparte una definicion poética en si, utiliza un
lenguaje singular, honesto y natural, que solo puede alcanzar un genio de la sensibilidad. La
poeta espafnola habla desde el analisis filosofico y literario, el portugués desde la
subjetividad intransferible, la experiencia estética. Consecuencia no solo de la escritura,
sino de vivir en una dimension que solo le pertenece; de experimentar la angustia de lo

desconocido, en un universo donde los limites se difuminan.

Convivir con los demas es una tortura para mi. Y bien sé que los otros estan en mi. Aunque apartado
de ellos, estoy condenado a convivir con ellos, a solas conmigo, me cerca la multitud. No tengo a

donde huir a menos de que huya de mi mismo.®

En el Libro del desasosiego también leemos:

57 Pessoa, Fernando, Libro del desasosiego. Barcelona: Acantilado, 2013, p. 168.
58 [dem, p. 482.
73



Llegué hoy de repente a una sensacion absurda: descubri un reldmpago intimo en el que no soy
nadie. Nadie. Absolutamente nadie. Cuando el reldmpago brilld, el sitio donde supuestamente habia
una ciudad era un desierto llano, y la luz siniestra que me lo mostrd no reveld cielo alguno encima de
él. Me robaron el poder ser antes de que el mundo fuese. Si tuve que reencarnar, reencarné sin mi, sin

haber reencarnado.>®

Un “reldmpago intimo”, una subita iluminacidn nos revela la nada que somos. Aqui
se trasluce a un Pessoa mistico, mas cercano a conceptos orientales, como el Samadhi o el
Nirvana, estados de consciencia superior en los que el yo desaparece, y el ser individual se
disuelve en un no-ser y en todos los seres; se funde con el universo, perspectiva lejana para
el Occidente. Pessoa nos muestra otra forma de ver y entender el mundo, mas alla de la
materia. En sus poemas transita el ser y no-ser en su disolucion: escritos por Pessoa,
aunque firmados por sus heteronimos. En cierta manera, los versos de grandes poetas ya
no les pertenecen, se vuelven parte del Universo, como nos ensefia Alberto Caeiro en El

guardador de rebarios:

Desde la ventana mas alta de mi casa,

con un pafuelo blanco digo adids

a mis versos, que viajan hacia la humanidad.
Y no estoy alegre ni triste.

Ese es el destino de los versos.

Los escribiy debo enseiarselos a todos
porque no puedo hacer lo contrario,
como la flor no puede esconder el color,
ni el rio ocultar que corre,

ni el arbol ocultar que da frutos [...]

59 [dem, p. 274.
74



Paso y quedo, como el Universo.®

Al igual que en su acercamiento a la nada, encontramos otro rasgo de la filosofia
oriental en este poema, en relacion a ser lo que se es. El poeta, como la flor o el rio, no
esconde ni renuncian a su verdadera naturaleza; la flor es ser flor, el poeta es naturaleza
creativa. La flor siempre sera flor, en su eterno presente, el poeta es lo que no es. Con sus
habilidades literarias e intelectuales se pregunta por el ser, se desdobla en el poema, y es
capaz de explicar su propia existencia, y crear algo que antes no era. En su potencia
creativa encuentra la llave para ser lo que no es. “Y no estoy alegre ni triste / Ese es el
destino de los versos”, se nos devela otra postura, propuesta por doctrinas orientales:
alcanzar la paz, el no sentir, lograr el dominio de las emociones, no desde su represion,

sino desde una superacion mistica, casi ascética.

La obra de Pessoa transita entre el ser y el no-ser: la mayor parte de los libros,
incluido el Libro del desasosiego, nunca fueron publicados y algunos ni siquiera planeados
por él. Haciendo honor a su vida enigmatica, marcada por el pensamiento esotérico y la
astrologia, su obra surge desde el interior de un badul, arca con miles de escritos dispersos,
ordenados y recopilados después de su muerte. Discipulos y editores recuperaron su

pensamiento poético para revelarlo al mundo.

Como en el mito del Golem, en la poesia de Pessoa la palabra crea su propio ser.
También desde una perspectiva cercana a la filosofia oriental podemos entender su poema

titulado Nirvana, escrito originalmente en inglés:

A non-existence deeply within Being,
A sentient nothingness ethereal,
A more than real Ideality, agreeing

Of subject and of object, all in all.

b0 Pessoa Fernando, Poesias completas de Alberto Caeiro. Madrid: Ed. Pre-textos, 2005, p. 169.
75



Nor Life, nor Death, nor sense nor senselessness,
But a deep feeling of not feeling aught;
A calm how deep! — much deeper than distress,

Haply as thinking is without the thought.®

La traduccion que ofrece la edicion bilingle Pessoa multiple trata de mantener el
ritmo poético, pero preferimos una traduccion literal en busca de una mejor aproximacion

al concepto de nirvana:

Una no existencia profunda dentro del ser,
una nada sensible y etérea,
una idealidad mas que real,

concordancia de sujeto y objeto, todo en todos.

Ni Vida, ni Muerte, ni sentido ni absurdo,
sino un profundo sentimiento de no sentir nada;
iUna calma tan profunda! -mucho mas profunda que la angustia,

Tal como es el pensamiento sin el pensamiento.

El “pensamiento sin pensamiento” es lo que se experimenta en la meditacion, desde
una consciencia mas elevada, una “idealidad mas que real” nos recuerda la metafora, en la
que se construyen nuevas realidades. Pessoa nos muestra un camino que va de la angustia y
el desasosiego al Nirvana, ahi la experiencia estética adquiere un matiz espiritual. De cierta

manera, es similar al Nirvana: uno ya no es uno, tampoco es el poema; somos y no somos

&1 Pessoa, Fernando, Pessoa multiple, antologia bilingUe, edicién y traduccion de Jerénimo Pizarro. México,

FCE, 2016, p. 408.
76



nosotros. Como cuando se rompe el jarro y el aire de su interior se une con el exterior, las
palabras del poema nos liberan de nuestros limites. Pessoa se transforma en sus poemas,
conmueve, vive en sus versos, incluso mas real que sus restos en el Monasterio de los

Jerédnimos, y cenotafio de sus heterénimos.

El poeta figura un papel esencial ante la disyuntiva del ser o no ser. El fendmeno
de la disolucion del ser es posible en términos de la obra estética, como en el poema

“Tabaqueria” del heterénimo de Campos:

No soy nada.
Nunca seré nada.
No puedo querer ser nada.

Aparte de esto, tengo en mitodos los suefios del mundo.®?

A diferencia de la filosofia occidental en la que el ser es y el no ser no es, el
heterénimo puede no ser nada y tener todos los suenos del mundo. La doble negacién de
no ser nada, se transforma en afirmacion de ser todo. No es una superacion o sintesis en el
sentido hegeliano, sino una convivencia del ser y el no ser, una disolucion de lo sélido en lo
liquido; el terron de azUcar desaparece pero endulza con su desaparicion el ser del agua, el

poeta desaparece y se conserva en el poema.

4.2 Vision utdpica y Quinto Imperio

Para ampliar el entendimiento de utopia en Pessoa, cabe mencionar aquellas que han
surgido como idealismo de un futuro mejor, mas justo. Comenzando por la Republica de
Platon, Utopia de Tomas Moro, La ciudad del Sol, del religioso italiano Tommaso

Campanella y la Nueva Atlantida de Francis Bacon. Ejemplos de la busqueda del hombre

62 Pessoa, Fernando, Un corazdén de nadie, antologia poética, trad. Angel Campos Pampano. Barcelona:
Galaxia Gutenberg, 2001, p. 435.
77



para encontrar el camino que guia por el beneficio universal. Pessoa emprendio su vision
utopica como una busqueda espiritual, por medio del conocimiento de la teosofia, cuyo

rastro se delined en su obra poética.

Tuvo acercamientos publicos con el mago Aleister Crowley, con quien entabld
relacion por correspondencia, enviando correcciones a una carta astral publicada por
Crowley en 1930. Al publicar su Unico libro en vida, Mensagem (1934), Pessoa declara que
éste se encuentra embebido en masoneria, asi como en simbolismo templario y
rosacruciano.®3 Pessoa esconde un mensaje en Mensagem: extrajo de la frase mens agitat
molem (la mente mueve la materia) las ocho letras para el titulo del libro.®* Ademas de ser
el anuncio de un Portugal futuro, cuya hora ha llegado, es sintesis de la aspiracion
hermética de que la mente —el espiritu del creador— mueva la materia. Frase en latin
atribuida a Virgilio, en la Eneida, configura uno de los preceptos de la tabla esmeralda
“tabula smaragdina”, de Hermes Trismegisto, el patriarca de la mistica de la naturaleza y

la alquimia del antiguo Egipto, entre los siglos VI 'y VIII.

A partir de 1912, Pessoa publico diversos articulos sobre poesia portuguesa, donde
predecia el comienzo de un “"Nuevo Renacimiento” en Portugal, que modernizaria la nacion
y serviria como inspiracion para el resto del continente, al igual que el Renacimiento italiano
lo habia hecho siglos antes. Este Renacimiento debia ser anunciado por un “Gran Poeta”, él
mismo, que llevaria a Portugal de la oscuridad a la luz solo con el poder de sus palabras.
Entonces, el pais experimentaria un aumento dramatico en la cultura, lo que lo llevaria a
dominar el resto de Europa a través de un “imperialismo de poetas”, estableciéndose asi el

Quinto Imperio.

La idea proviene desde una profecia, hecha por Bandarra (el Zapatero Profeta de
Trancoso). Dicha creencia en el surgimiento del quinto imperio serviria como base para

Mensagem. Una division que Pessoa hace de los Imperios es: Imperio Griego (que sintetiza

83 Pessoa Fernando, Pdginas Intimas e de Auto-l'nterpretagdo. Lisboa: Atica, 1966, p.434
64 Pessoa, Fernando, Pessoa Mdltiple, Antologia Bilingie, trad. Pizarro Jerénimo, México: Fondo de Cultura
Econdmica, p. XXIV.

78



todos los conocimientos, toda la experiencia de los antiguos imperios preculturales); el
Imperio Romano (que sintetiza toda la experiencia y la cultura griega y funde en su ambito a
todos los pueblos formadores); el Imperio Cristiano (que funde la extension del Imperio
Romano con la cultura del Imperio Griego, agregandole los elementos del orden oriental,
entre los cuales se cuenta el elemento hebraico); y el Imperio Inglés o Moderno (que
distribuye por toda la tierra los resultados de los otros tres imperios, y es por lo tanto el

primero de una nueva sintesis). Pessoa también sefala:

En el orden espiritual, como el dominio del espiritu comenzoé con los egipcios, los tres
primeros imperios son: el de Osiris, el de Baco y el de Cristo, estos tres Dioses son formas del
mismo Dios. Nos faltan todavia dos magnos imperios hasta la consumacion de los tiempos y la
cesacion del ser necesario del mundo [...] La interpretacion inicial de los cinco imperios, que es la
que esta en el Antiguo Testamento, es Imperio de Babilonia, Imperio Medo Persa, Imperio de

Grecia, Imperio de Roma, y el misterioso Quinto Imperio.

La misma sociedad de nuestra civilizacion esta formada por: la cultura griega, el orden
romano, la moral cristiana y el individualismo inglés. Queda por afadirle el espiritu de
universalidad, que debe surgir del caracter policontinental de civilizacion; la universalizacion de la
civilizacion europea es menester del quinto Imperio [...] El Quinto Imperio, que necesariamente
fundara a estos cuatro Imperios con todo cuanto se encuentre en ellos, formando pues el primer

imperio verdaderamente mundial o universal.®

8 Pessoa, Fernando, El regreso de los dioses, trad. Angel Crespo. México: Acantilado, pp. 392-397.
79



4.3 El lenguaje de lo sagrado en Oriente

La planta —rizoma, arbusto, flor de loto— expresa la manifestacion del cosmos, la aparicion de las
formas. Es de notar que las imagenes cdsmicas se representan en la India emergiendo de una flor de
loto. El rizoma con flores significa la actualizacion de la creacidn, «el hecho de establecerse
firmemente por encima de las aguas». La coexistencia de los motivos florales-acuaticos con los
motivos vegetales-femeninos se explica por la idea central de creacion inagotable, cuyo simbolo es el
arbol césmico, y que se identifica con la gran diosa. Esa asociacion esta firmemente establecida,
tanto en las cosmogonias védica y puranica (en las que la divinidad se manifiesta a la vez que el
universo, como emergiendo de un loto que flota sobre las aguas), como en la concepcion indoirania
de la planta milagrosa, soma. Por lo que hace a esta Ultima, recordemos que el soma estd muchas
veces representado en el Rig Veda como una fuente o un riachuelo (cf. Hillebrandt, Vedische
Mythologie, |, 319s), pero también como una planta paradisiaca, que algunos textos, y sobre todo los

textos védicos tardios y posvédicos, colocan en un vaso (simbolo acuatico; cf. § 61).%¢

Mircea Eliade

Retomaremos el acercamiento al ser y a la experiencia estética, partiendo de las
ensefanzas del hinduismo, desde una postura fenomenoldgica. Nos interesa no solo el
mecanismo literario del poema y de la metafora, sino su experiencia: el poema tiene su
propio ser y resuena en nuestro espiritu, a partir de la experiencia estética. En Oriente la
poesia sagrada florecio hace mas de cuatro mil afios, dando origen al hinduismo. Hablamos
de los Vedas, los cuatro libros sagrados de la religion védica, en especifico del Rig Veda o
Rey de los Vedas, cuya etimologia viene de rich o richa, alabanza, estrofa sagrada, y vedah,
conocimiento. Las alabanzas que conducen a la iluminacion. Considerado el texto mas
antiguo de la literatura hindu, compuesto alrededor del 2000 a. C., fue transmitido durante
siglos por la tradicion oral y posteriormente escrito en sanscrito, lengua ritual, raiz de los

primeras lenguas indoeuropeas.

% Eliade, Mircea, Tratado sobre la historia de las religiones. Madrid: Ediciones Cristiandad, 1974, pp. 56-57.

8o



El Rig Veda es un compilado de 1028 himnos poéticos compuestos en mantras, cuyo
término a su vez proviene de man, mente, y el sufijo tra, instrumento musical, podria
traducirse literalmente como “instrumento mental”. Son cantos o evocaciones, a través de
la repeticion modifican el estatus de consciencia, y segun la tradicion propician la
comunicacion con lo divino. Los mantras e himnos del Rig Veda no sélo tenian una finalidad
estética como el poema moderno, se utilizaban como lenguaje sagrado en ceremonias y
ritos sacrificiales. La experiencia estética no estaba separada ni consignada en el poema,

sino presente en los distintos aspectos de su vida, de su realidad.

Muchos de estos cantos poéticos estan dirigidos a Agni, el dios del fuego, principio
destructor y creador de todas las cosas, en cierta manera conjuga en su figura el ser y el no
ser. Agni es el fuego, se encuentra en el sol, en nuestro interior, en la zona inervada
conocida como plexo solar. Junto con el lenguaje, el fuego, en un sentido literal y
metaforico, nos permitio ir mas alla y romper los limites de nuestra animalidad. De acuerdo
a la tradicién, los Vedas fueron escritos por sabios elegidos por los mismos dioses, los
llamados rishi, en ellos encontramos a los poetas mas antiguos de los que se tenga noticia.
Un fragmento de uno de los pasajes del Rig Veda, hace referencia a estos poetas, en el

Himno 72 dedicado a los dioses Daksha y Aditi,

Proclamemos nosotros con asombro
los nacimientos de los dioses
para que al oir estos himnos

alguien pueda verlos en una edad futura.

Brahamanaspati, el sefior de la palabra sagrada,
como un herrero, los forjo juntos.
En la primera edad de los dioses

la existencia surgio6 de la no existencia.®”

& Gutman, Alejandro, La creacién del Universo en el Rig Veda, traduccidn y edicidn digital, 2011.
81



La primera estrofa nos recuerda de inmediato las palabras de Alberto Caeiro: “A
mis versos que parten para la humanidad”, la palabra se comparte para ser recordada
para las generaciones posteriores. Al proclamar estos himnos védicos, los dioses reviven
en la voz del sacerdote que los canta; al leer su poesia, Pessoa vive a través del lector
esteta. De acuerdo con la tradicion, Brahamanaspati no era un dios sino un ser humano,
el hijo del rishi Anguiras y su esposa Surupa. Brahamanaspati es el sacerdote de los
dioses, quien profesa las alabanzas y maneja el arte de la oratoria, por medio del encanto
de su palabra dio vida a los dioses, por eso recibe el titulo “sefior de la palabra sagrada”.
Este himno védico nos revela que el acto de venerar o cantar a los dioses, es un acto
creativo en si: la palabra engendra lo divino, el verbo se encarna. Asi el poeta portugués,

como un rishi, crea sus propios mundos.

Aunque son cantos religiosos, los Vedas también pueden ser entendidos como una
forma poética, utilizan un lenguaje metaforico y enigmatico, con multiples recursos
estilisticos. Su intencidon no es emitir un mensaje claro y preciso, sino fascinar, sugerir la
revelacion, mostrar y ocultar, lo que nos aproxima a lo espiritual. Mas tarde, entre el siglo IV
y Il a. C., la tradicion de Oriente continud con la escritura de libros sagrado como el
Mahabharata. Esta inmensa obra literaria de mas de cien mil versos, cuatro veces mas
extensa que la Biblia, incluye la historia épica del Bhagavad-gita. En ella se narra la
confrontacion entre dos clanes hermanos que pelean por el reino, los Kauravas y los
Pandavas, cuyo principe es el guerrero Arjuna. En el capitulo del desaliento de Arjuna, se
entabla una conversacion entre el principe y el dios Krishna, quien se habia hecho pasar por

el conductor de su carruaje. Pidiendo consejo al dios, Arjuna exclama:

iOh Krishna!, mi corazén desfallece a la vista de mis parientes y amigos dispuestos al combate. Mis
piernas tiemblan, se me eriza el cabello, mi cuerpo se estremece de horror y el arco se me escapa de
las manos. Funestos presagios me anuncian voces extrafias, de modo que me encuentro confuso e

indeciso. ;Qué buen provecho puede reportarme el matar a mis amigos y parientes?

82



No ambiciono la gloria del vencedor, joh Krishna! Ni ansio el gobierno del reino, ni los placeres de la
vida, ni aun la propia vida. Todo me resulta vano y despreciable al saber que aquellos para quienes

anhelamos el poder y el goce combaten entre si con total desdén por la vida y las riquezas.

Maestros, hijos, padres, abuelos y nietos, tios y sobrinos, primos, amigos y compaferos se hallan
frente a mi desafiando mis flechas. Aunque ellos deseen matarme, yo no quiero matarlos a ellos, asi

me dieran en recompensa el imperio de los tres mundos.

Si matamos a mis parientes, los hijos de Dhritarashtra, ;qué placer experimentariamos, joh Krishna!?
Si tal hiciéramos, nunca nos abandonaria el remordimiento. Por lo tanto, no matemos a nuestros

parientes, pues si tal hiciéramos, ;como podriamos ser dichosos?

Y no podemos disculparnos diciendo que son tan malvados y obcecados que no ven delito en
derramar la sangre de sus parientes y amigos. Para nosotros, que tenemos mayor comprension, esto

no puede ser una excusa.%®

Krishna lo encuentra apesadumbrado y le responde,

Te afliges por quien no debieras. Tus palabras no son insensatas, tienen algo de sabias, pero no

muestran la flor interna de la doctrina de los sabios. Son verdades, pero a medias.

El sabio no se aflige ni por los vivos ni por los muertos. Asi como el intrépido guerrero no teme a la
muerte, asi el sabio no se apena por la vida ni por la muerte [...] Porque asi como los hombres han

nacido, deberan morir. ;Por qué, entonces, lamentar lo inevitable?

Asi pues, empuiia la espada de la sabiduria y corta de un solo tajo los lazos de la duda y desconfianza

que atan tu mente y tu corazon. Yérguete, joh principe!, y cumple tu destino.®

Con sus palabras Krishna invita al principe Arjuna a cumplir con su deber como lider
de los ejércitos, hacer lo que debe hacer, con el corazén en paz, sin deseos de gloria o de

derrota, en la paz no hay pecado. Ese es el camino del yoga, el dharma, pasa a través del

8 Bhagavad Gita, edicion de Yogi Ramacharaka, traduccién de Federico Climent Terrer. Buenos Aires: Kier,
2006, p. 19.
% [dem, pp. 25-30.

83



entrenamiento de la mente (mantras) y el cuerpo (asanas, posturas), para lograr el darse

cuenta, adquirir la consciencia espiritual y encontrar la paz.

El Bhagavad-gita es un texto sagrado cargado de simbolismo y alegorias, los
familiares de los que habla el libro representan cualidades negativas, que nos roban gran
parte de nuestra energia vital. Krishna nos ensefa que debemos sobreponernos a estas
cualidades atavicas para continuar con nuestro camino. En el Libro, Arjuna es un guerrero,
se encuentra en el campo de batalla, representa a cada uno de nosotros, es decir, seriamos
los guerreros yoguis en el campo de accion. El Gita nos ensefa afrontar los desafios,
conquistando nuestros propios temores, enojos, ilusiones, insatisfacciones, confusiones;
estas cualidades son parecidas a nuestros familiares, son cercanos a nosotros y han crecido
a la par. El desapego tiene la peculiaridad de ser la maestra agridulce de todas las
sensaciones. Quien considere que el texto sagrado es sobre violencia, no ha entendido el

libro, necesita de un maestro para despertar su consciencia espiritual.

4.4 Paganismo

¢Por qué es el paganismo la mejor religion sequn Pessoa? Escribe su heterénimo Antonio
Mora en El regreso de los dioses: comprobada como estd por los socidlogos “la necesidad
humana del fendmeno religioso para disciplina y orientacion de las sociedades,
consignemos, @ modo de corolario, que mas disciplinarad y orientara a las sociedades
aquella religion que mas cerca esté de la Naturaleza”.’® La reflexion pessoana acerca de la
necesidad humana del fendomeno religioso, apunta a que el hombre debe atender el
llamado partiendo de sus sensaciones y sentimientos, en lugar de perspectivas artificiales
o impuestas. El hombre conserva una conexidn con la naturaleza desde su esencia y se
devela en su condicidn instintiva. Al respetar las leyes naturales, el hombre respeta

conscientemente su vida, animando su espiritu, experimentando el goce de su naturaleza

7° Pessoa Fernando, El regreso de los dioses, ed. y trad. Angel Crespo. Barcelona, Acantilado, 2006, p. 37
84



y la sensacion de libertad. Pessoa afirma que la religion pagana es la mds natural de todas,

al encontrarse en armonia con los siguientes principios:

a) La religion pagana es politeista. Como la naturaleza, la religion pagana es plural.

b) La religion pagana es humana. Los actos de los dioses paganos no rechazan ni
se escapan de la humanidad, son del mismo género que los actos humanos pero a

mayor escala, magnificados.

c) La religion pagana es politica. Es parte de la vida de la ciudad, no trata de
imponerse sobre otros pueblos, sino recibir de ellos, funciona bajo el principio

esencial de la civilizacion: la sintesis.7*

Dentro de las distintas religiones paganas, Pessoa, a través de su heterénimo
Antonio Mora, sefala a la griega como la mas elevada de la historia humana, por sobre las
precedentes y sucesoras. En ella yace la mayor coherencia y satisfaccion intelectual, el

nivel mas alto de la evolucion humana.

4.5 Hermetismo y esoterismo en Fernando Pessoa

I know not what tomorrow will bring.

Fernando Pessoa

Para comprender las tendencias esotéricas de Fernando Pessoa, es necesario abordar sus
textos herméticos, su fascinacion por lo oculto, lo que permanece detras de las formas.

Ademas del paganismo, se encuentran asociaciones en su obra con la masoneria, la

7t Idem.

85



fraternidad Rosacruz, la cabala, alquimia, astrologia, con los Caballeros Templarios de

Portugal, entre otros movimientos gnosticos.

O mistério supremo do Universo

O Unico mistério, tudo e em tudo

E haver um mistério do universo,

E haver o universo, qualquer cousa,

E haver haver. O forma abstracta e vaga
Que tao corrente haver em mim demora
Que pensar isto é-me no corpo um frio
Que sopra d'além terra e d'além-tumulo

E vai da alma a Deus.”?

El misterio supremo del universo.

El Unico misterio, todo y todo.

Es ser un misterio del universo,

Es tener el universo, cualquier cosa,

Hay que ser. Oh forma abstracta y vaga

Tanta corriente en mi lleva tanto tiempo

¢Qué pensar? Esto es un cuerpo frio para mi.

Que sopla desde mas alla de la tierra y mas alla de la tumba

Y va del alma a Dios.

Pessoa es un autor con grandes conocimientos herméticos y utiliza esos principios
como fundamentos para la creacion literaria o para lograr cierto efecto estético. Las
figuras herméticas y simbdlicas nos permiten atisbar el profundo conocimiento de Pessoa
sobre esoterismo, escuelas iniciaticas, sobre todo, su nivel de consciencia en plenitud, la
intencionalidad consciente en la creacion de sus obras. Mostrando sélo entre lineas lo que
es, hay algo escondido, ;es posible develar el mensaje oculto? También otros pensadores,

como en el caso del britanico Francis Bacon, filésofo del empirismo y representante del

72 Pessoa, Fernando, Fausto. Tragedia Subjectiva, ed. Teresa Sobral Cunha. Lisboa: Presenca, 1988, p. 11.

86



método cientifico, propone una utopia tecnoldgica en su obra La Nueva Atlantida, y de él

se afirma que estaba asociado con la fraternidad franco-masénica.

La obra creativa del portugués se convierte en cantos, invocaciones de corte
espiritual. Hablar de espiritualidad en Pessoa es cantar una octava mas arriba, de otro
sentido, un significado extenso mas alla de lo literal. “Los dioses no tienen cuerpo y alma
sino tan solo cuerpo y son perfectos. El cuerpo es para ellos el alma y tienen la conciencia
en la propia carne divina” nos declama Caeiro en uno de sus “Poemas inconjuntos”.
Pessoa es el poeta de la interiorizacion, es el primero en anteponer su propia consciencia
para adentrarse en otras. Como si fuera otro Dios, en su poema “El Ultimo sortilegio”,
Pessoa explora otras posibilidades de trascendencia, el cual analizaremos para vislumbrar

la relacidn que existe en su obra entre magia y poesia.

EL ULTIMO SORTILEGIO

«Ya repeti el antiguo encantamiento

Y la gran Diosa a los ojos se nego.

Ya he repetido, en las olas del fuerte viento,
Oraciones cuya alma es un ser fecundo.

Nada me dio el abismo ni el cielo se mostro.
Sdlo el viento regresa donde estoy entero y solo

Y todo duerme en el mundo confuso.

«Otrora mi don magico hechizaba las zarzas
Y mi evocacion de la tierra erguia

Presencias concentradas de las que esparcidas
Duermen de la manera natural de las cosas.
Otrora mi voz acontecia.

Hadas y elfos, si yo los llamaba, venian,

Y las hojas del bosque eran brillantes.

87



«Mi varita, que por mi voluntad

hablaba a las existencias esenciales,

Ya no conoce mirealidad.

Ya, si trazo el circulo, no hay nada.

Murmura el viento de extinguidos ayeres,

Y alaluz de la luna que se eleva mas alla de los matorrales

No soy mas que el bosque o el camino.

En primer lugar, cabe resaltar que este poema no estd escrito bajo uno de sus
heterdonimos, sino que se encuentra firmado por el propio Pessoa, que en estos versos se
considera a si mismo un demiurgo de la palabra. En estas primeras tres estrofas, Pessoa
lamenta que sus poderes y dones poéticos e incluso esotéricos, comienzan a
desvanecerse. ;Quién es esa gran Diosa que se niega a escucharlo? ;La consciencia, la
palabra poética, la creacion estética, las musas? O bien, visto desde una perspectiva de
Oriente, ¢sera la incapacidad de despertar la Kundalini? No lo sabemos con certeza,

aunque es posible entrever una sensacion de desamparo y soledad.

«Ya se me extingue el don con que me amaban.
Ya no me convierto en la forma y fin de vida

A cuantos que, buscandolos, me buscaban.

Ya, playa, el mar de los brazos no me inunda.
Ni siquiera me veo saludando al sol

O, en el éxtasis magico perdido,

Alaluz de laluna, en la boca de la cueva profunda.

«Ya los sagrados poderes infernales,
Que latentes sin dioses ni destino,

La sustancia de las cosas es igual,

No escuchan mi voz ni sus nombres.
La musica se desprendio de mi himno.

Ya miira astral no es divina
88



Ni siquiera mi cuerpo de pensamiento es un Dios.

«Y las deidades distantes del funesto pozo,
Que tantas veces, palido, evoqué

Con laira de amar en un tumulto,

Sin invocarlos hoy ante mi estan.

Como, sin que las amase, las llamé,

Ahora que no amo, las tengo, y sé

Que mi vendido ser consumiran.

Como el personaje de El primer Fausto (todavia mds alld del otro océano), nombre
de una de sus obras, Pessoa reconoce que ha pactado con “sagrados poderes infernales”,
fuerzas ultraterrenas o subterraneas que ahora estan ante el poeta. ;Como salvar esta

grave situacion, como escapar de estas potencias oscuras?

«TU, sin embargo, Sol, cuyo oro me ha sido arrebatado,
Tu luna, cuya plata he convertido,

Siya no puedes darme esa belleza

Que tantas veces tuve por querer,

Al menos mi ser finado dividirlo -

Mi ser esencial se pierde en si mismo

iSolo mi cuerpo sin mi quede, almay ser!

«Conviérteme mi Ultima magia

iEn una estatua de mi en cuerpo vivo!
Muere quien soy, pero quien me hizo y tuvo,
Presencia andnima de besos,

Carne de mi abstracto amor cautivo

Sea la muerte de mi en que revivo;

iY tal como fui, siendo nada, yo sea!»73

73 Pessoa, Fernando, Poesias, ed. Jodo Gaspar Simdes y Luiz de Montalvor. Lisboa: Atica, 1942, p. 227.
89



El poeta recurre a su Ultimo sortilegio, invocando al sol y la luna, para que su alma
pueda transmutar. El poema es un réquiem, una despedida condensada, conjuro de
metamorfosis magica, impregnada de simbologia alquimica, marca el momento de la
trasmutacion de su alma. El poeta en asociacion con los conocimientos extraidos de la
teosofia, nos habla de un desprendimiento de su propia existencia tal cual la conoce. Hay
que recordar que para los alquimicos los elementos esenciales que componen cada ser
eran el mercurio, el azufre y la sal, que servian para denominar respectivamente el
espiritu, alma y cuerpo. Estos elementos no eran como los consideramos hoy en dia, sino
que eran elementos vivos, los cuales a través de su disolucion —en el sentido de

mezcolanza- con la tierra, agua, aire y fuego daban lugar a una siguiente evolucion.

El conocimiento adquirido tenia como fin Ultimo convertir el plomo en oro,
elemento que permitia alcanzar la comunidn divina, o bien encontrar la piedra filosofal
dadora de vida eterna. También la postura de los astros, es decir, los fendmenos
celestiales como los que marca el poema en el caso del sol-oro y la luna-plata
determinaban el destino. Los alquimistas creian en la posibilidad de hacer estatuas
personales para ayudar a la transubstanciacion del alma. Es decir, para ellos no existia la
muerte como tal, era una trascendencia provocada por oraciones, conjuros, experimentos

e invocaciones.

Es importante sefalar que la purificacion era una de las practicas esenciales de los
alquimistas. Pessoa consumia vino desenfrenadamente, lo que podria llegar a
considerarse un suicidio a largo plazo, premeditado, la causa de su muerte. Los hombres
que buscan la purificacidon no acostumbran consumir bebidas embriagantes, ya que éstas
son producto de fermentaciones; intoxicando y perturbando al cuerpo y a la consciencia,
anclandolo a la tierra, se dificulta la expansion y liberacion. En su camino de
interiorizacion, Pessoa brinda devocion y reverencia a estas potencias divinas en las
cuales estd inmerso. En este sentido podemos ver que el lisboeta, con plena consciencia,

escribe su “Ultimo sortilegio” como despedida melancédlica y célebre, con un hondo

90



conocimiento de lo que estaba provocando: una transicion del horizonte esotérico al
mistico. A saber si él mismo era un sacrificio para el dios Baco, que en otras culturas

presidia la comunicacion de los vivos con los muertos.

4.6 Rosa perfeita, em Deus crucificada

Pessoa también poseia conocimientos sobre la fraternidad Rosacruz, una orden secreta
fundada alrededor del siglo XV en Alemania. Elinvestigador Roob Alexander explica en

relacion a la hermandad de los rosacruces:

El nombre y el emblema de la hermandad de los Rosa-Cruz, llevan el escudo heraldico de Martin
Lutero (al revés). La “Reforma general” que la hermandad habia proclamado a comienzos del siglo
XVII, fue un intento de revivir el protestantismo, anquilosado por la ortodoxia, mediante el espiritu
de una mistica de la naturaleza tomada de Paracelso. Fin declarado de la Reforma fue la lucha
contra la “tirania del papa”, que unos afios antes habia hecho quemar en la hoguera a Giordano

Bruno.74

Pessoa, conocedor y posible iniciado, le dedica un poema a la memoria de su

fundador, Christian Rosenkreutz:

En la tumba de Christian Rosenkreutz

Cuando despierto de este suefio, la vida,
Sabemos lo que somos y lo que fue
Esta caida del cuerpo, este descenso

Hasta la noche que el alma nos obstruye,

¢;Conocemos entonces, todo lo oculto

la verdad de todo lo que hay o fluye?

74 Roob, Alexander, Alquimia y mistica, trad. Carlos Caramés Colonia. China: Taschen, 1997, p. 557.
91



No: ni siquiera en el alma libre se sabe ...

Ni Dios que nos cred en si la incluye.

Dios es el hombre de otro Dios mayor:
Adan supremo, también tuvo caida;

también, como fue nuestro creador,

Fue creado, y la verdad murio...
Mas alla del abismo, su espiritu, lo vela

No hay quién en el mundo, es su cuerpo.

Pero antes de que fuera verbo, aqui perdido
Cuando la infinita luz, ya extinguida,

Del caos, desde la tierra del ser, se levanta

En sombra, y el verbo ausente oscurecido en tinieblas.

Pero si el alma siente su forma erronea,
En si mismo es sombra, ve al fin la luz
El verbo de este mundo, humano y ungido,

Rosa perfecta en dios crucificado.

Entonces, sefores del umbral del cielo,
Podemos ir a buscar mas alla de Dios

El secreto del maestro y el bien profundo;

No sélo de aqui, sino de nosotros, despiertos,

En la sangre actual de Cristo finalmente liberados
Del Dios que muere a la generacion del mundo

Ah, pero aqui, donde irreales nos equivocamos,

Dormimos lo que somos, y la verdad,

92



Aunque al final en suefios la vemos,

La vemos, porque en suefio, es mentira.

Sombras buscando cuerpos y si los encontramos
;Como sentir su realidad?
Con manos de sombras, las sombras, ;qué tocamos?

Nuestro toque es ausencia y vacio.

¢Quién de esta alma cerrada nos libera?
Sin ver, escuchamos mas alla de la habitacion
De ser mas: ;como, aqui, la puerta abierta?

Calmado en la falsa muerte expuesta a nosotros,
El libro ocluido contra el pecho est3,

Nuestro padre Rosacruz lo sabe y calla.

El poeta hace de sus poemas una oracidn, una plegaria estética en la cual rinde
culto al padre de los rosacruces. Se considera un poeta esotérico, inspirado en la
legendaria fraternidad, su manejo alegorico, preciso, nos lleva a pensar que podria haber
sido un iniciado, con habilidad de enternecernos y hacernos sentir el enigma, mas alla de
nuestros conocimientos sobre la fraternidad. El simbolismo y la delicadeza del que se
sienta a meditar frente a una rosa y lo plasma en un poema. La cruz no representa
necesariamente a Jesucristo, sino al hombre, con los brazos extendidos y las piernas
juntas, banado en la coloracion del oro; segun los alquimistas este metal es un medio para
la transformacion. La rosa representa la naturaleza sagrada, la precision y la belleza, nos
permite el acceso con lo divino. El numero de pétalos varia seqgun la fraternidad afin.
Pessoa tenia amplios conocimientos sobre este tipo de sociedades secretas, y vincula
dicha progresion iniciatica con el ejercicio de la creacion poética. Como expresa el

investigador Rudolf Lind:

93



En su “Ensayo sobre iniciacion”, Pessoa expresa con hiatos enigmaticos la articulacion entre la
jerarquia inicidtica y la de los géneros poéticos. De “Neodfito” a “Adepto” y de “Adepto” a
“Maestro”, hay una progresion que se traduce en la escritura, desde el conocimiento elemental de
la lengua, a la practica de la triada de géneros: épico, lirico y dramatico, se trata de “una fusion de
todo la lirica, épica y dramatica, estda mas alla de los tres 'y que sobrepasa nuestro entendimiento”
En el estadio de "Neofito” el poeta adquiere los conocimientos esenciales de gramatica, cultura
general y literaria, después asciende al de “"Adepto” con la poesia lirica, las sucesivas: poesia lirica
simple, poesia lirica compleja y poesia lirico-filosdfica, para al fin alcanzar el grado de “Maestro”,
donde se eleva la escritura a la poesia “épica” y “dramatica” culminando en algo mas alla de todas

ellas.”s

La poesia, vinculo entre cuerpo y espiritu. La configuracion de la experiencia
estética desde la consciencia, a través de las sensaciones y el cuerpo, nos libera de la idea
del pensamiento como dominio total de la creacion poética. Es menester transformar la
concepcion de que solo en lo material encontramos estos componentes, para alcanzar el
entendimiento mas sutil, en donde la poesia ha alcanzado sus mayores exponentes. Asi,
tenemos que elevar la cosmovisidn para ir mas alla del cuerpo y lo tangible: nos referimos
a la espiritualidad poética. La poesia no se agota en una sola definicion, y bien se puede

decir de ella lo que Rudolf Otto apunta sobre el misterio de lo numinoso:

Puede penetrar con suave flujo el animo, en la forma del sentimiento sosegado de la devocion
absorta. Puede pasar como una corriente fluida que dura algun tiempo y después se ahila y
tiembla, y al fin se apaga, y deja desembocar de nuevo el espiritu, entre embates y convulsiones.
Puede llevar a la embriaguez, al arrobo, al éxtasis. Se presenta en formas feroces y demoniacas.
Puede hundir el alma en horrores y espantos casi brujescos. Tiene manifestaciones y grados
elementales, toscos y barbaros, y evoluciona hacia estadios mas refinados, mas puros vy

transfigurados.”®

75 Lind, Georg Rudolf, Estudios sobre Fernando Pessoa. Lisboa: Imprensa Nacional, 1981, p. 279.
76 Otto, Rudolf, Lo santo, lo racional y lo irracional en la idea de Dios. Madrid: Alianza Editorial, 1996, p. 22.
94



La poesia pertenece al rango de la potencia divina, de cierta manera aterradora,
por la naturaleza que implica el misterio. Al mismo tiempo, la poesia permite que el
encuentro con lo divino no sea necesariamente pavoroso. Resulta una tarea irrealizable
definir que es la poesia, en una sola descripcion. Hay un significado oculto en los versos,
aquello que se lee entre lineas. Ese elemento fantasmagdrico nos traslada de la materia
(impresa) al ensuerio, de la accion a lo esotérico. Es imprescindible el ingenio ante la
inspiracion creativa y la observacion, para trascender el umbral de la obra, fragmentando
los estandares de lo preestablecido en su revelacion mistica. La maestria de obras
legendarias nos lleva a experimentar un fendmeno estético, en el cual se presenta el
espiritu de la sensibilidad, anima transmutada que termina por extinguir al autor,

disolviéndolo en la escritura de la obra poética. Abre la consciencia de la trascendencia.

La experiencia, después de sacudir el alma, ilumina las paredes interiores del
corazon. El poema logra un punto crucial en el lector, accede a su espiritualidad desde un
ejercicio estilistico; trasciende a la razon para entrar en comunion con lo espiritual. A
través de la experiencia estética nos acercamos al arrebato poético. El paso de la
experiencia estética a la mistica es posible en la transubstanciacion de la palabra, hasta
alcanzar el silencio, para que el espiritu del poeta logre disolverse en el poema, y de esta
manera también en el lector. Diluirse en y con lo absoluto, convertirse en un fractal de

poetas, fundirse dentro del otro, alcanzando ambos un nivel superior de consciencia.

95



CONCLUSIONES

Podemos concluir que la consciencia siempre ha estado en el hombre y que, a través de
sus medios creativos, como es el caso de la escritura, la poesia, la filosofia le han dado
voz. La consciencia es la que nos brinda la auténtica experiencia de estar vivos. No se
requiere tener la sensibilidad de un poeta para saber qué existe o la claridad de vision de
un mistico para alcanzar altos grados de pureza. Todo ser vivo posee consciencia derivada
de su misma naturaleza, es la existencia misma la que le otorga esta certeza. Hay
diferentes estados de consciencia: unos activos, mientras otros se inhiben discretamente,
pero esto no quiere decir que dejen de funcionar. La consciencia siempre esta ahi como

pez en el agua, oculta, sensible, en el interior de cada uno de nosotros.

Para el heterénimo Alberto Caeiro la poesia es una forma de acercamiento a la
realidad sin tocarla, ni siquiera con el pensamiento. Es quietud armonica y natural. El flujo
del pensamiento es un truco del intelecto, prejuicios, juicios, adjetivaciones,
intervenciones que el acto puro de la contemplacion no precisa; al pensar se altera per se
el verdadero sentido. Pensar enturbia la relacion auténtica con la naturaleza, devela un
significado que entibia, o bien, oscurece. Apreciar naturalmente es hacerlo con los
sentidos y no con la razén. Nuestro cuerpo es naturaleza y al permitir que se manifieste
conscientemente, no en la linea racional sino en el sentir, se revela nuestra identidad con
lo que en un principio nos atemorizaba. Si el ser humano es naturaleza y la consciencia es

parte de él, la consciencia nos permite una percepcion natural.

En el caso de la poesia de Fernando Pessoa, podemos concluir que es un poeta con
un extraordinario nivel de consciencia, cuya peculiaridad es engafar al lector, hacerlo
complice, a través de los diversos enfoques derivados de las perspectivas de los
heteronimos en cuestion. No es Pessoa solamente el cambiante, multifacético,
fragmentado, como ha sido catalogado. Es la maestria de su consciencia la que posee la

habilidad del disfraz, de la fractalidad.

96



Pessoa es un pensador escéptico, duda de todo cuanto lo rodea, inclusive de si
mismo, asegura que todo es ilusion, sin embargo, dentro de este entramado, emerge la
consciencia, cuya fidelidad le permite acercarse a lo real; al aferrarse a ella, le es posible
adentrarse en la escritura sin perderse en su propia creacion. Permitiéndole saltar de un
heterénimo a otro, sujetado por este hilo verdadero, para no ahogarse en el mar
metafisico de su propia obra. Si se afirma poeta, es ilusorio. La consciencia le permite

entrar en lairrealidad, sin estar sujeta a esa ilusion, escapa a toda critica. Es lucida.

Como hemos visto, la bilis negra y la locura han sido consideradas como
elementos constituyentes para descifrar el misterio del origen de la experiencia estética,
y como causas organicas de la creatividad. Sin embargo, no por padecer una condicién
psiquiatrica el sujeto sera considerado genio, artista o poeta, ni todo poeta padecerd
necesariamente una enfermedad mental para ser considerado como tal. Hay otros
elementos como el don, la intuicidn, y aquellos que permanecen ocultos, que juegan un
rol vital al momento de la prefiguracion de un poeta. Podemos concluir que la experiencia
estética es una hipersensibilidad privilegiada y desgarradora, acompanada de una
necesidad imperiosa por crear poesia. En ella el espiritu del poeta queda plasmado vy al
recrear la lectura de su obra, algo de él se refleja en lo que somos: un didlogo intimo y

conmovedor.

Entendimos por disolucion del espiritu poético, la esencia del poeta que se
conserva en los versos. Y retomamos algunos conceptos desde el hinduismo para
adentrarnos en lo sagrado y comprender mejor la poesia esotérica en Pessoa. El
esoterismo es un viaje hacia el interior, todo lo que acontece en Pessoa habla de
interiorizacion. Es decir, la consciencia es la materializacion del conocimiento vaciado en
la obra poética. Las figuras herméticas son herramientas simbolicas que utiliza Pessoa
para dejarnos atisbos de su profundo conocimiento sobre esoterismo y escuelas
iniciaticas. Su nivel, la plenitud, la intencionalidad consciente del creador en la obra

poética.

97



Nuestra hipotesis es corroborada, ya que la experiencia estética comienza desde
lo sutil de la palabra, que logra sacudir el alma e iluminar las paredes interiores del
corazon. El poema llega un punto crucial en el lector, accede a su espiritualidad a través
de un ejercicio estilistico; trasciende a la razon para entrar en comunion con lo espiritual.
A través de la experiencia estética nos acercamos al arrebato poético. El paso de la
experiencia estética a la mistica es posible en la transubstanciacidn de la palabra, hasta
alcanzar el silencio, para que el espiritu del poeta logre disolverse en el poema, y de esta
manera también en el lector. Diluirse en y con lo absoluto, convertirse en un fractal de

poetas, fundirse dentro del otro, alcanzando ambos un nivel superior de consciencia.

98



99



BIBLIOGRAFIA
Agustin de Hipona, Confesiones, XI, c. 14-17. Madrid: Espasa Calpe, 1983.

Aristoteles (384 -322 a. C.), El hombre del genio y la melancolia. Problema XXX, trad.
Cristina Serna. Barcelona: Acantilado, 2007, p. 18.

Aristoteles, Acerca del alma, Libro 1l, Capitulo 1, 412B. Espafia: Gredos, 1995.

Bachelard, Gaston, La intuicion del instante. México: FCE, 1932.
, El aire y los suenos. México: FCE, 1988.
, El derecho de sonar. México: FCE ,198s.
, La intuicion del instante. México: FCE, 2014.
, La poética de la ensofiacion. México: FCE, 1982.
, La poética del espacio. México: FCE, 2013.
, Elagua y los suefios. México: FCE, 1988.

Bakewell, Sarah. Cémo vivir o una vida con Montaigne, trad. Ana Herrera. Espaia: Ariel,
2011

Baudelaire, Charles (1857). Las flores del mal, trad. Monserrat Olvera. México: EMU, 1996.

Bhagavad Gita, ed. Yogi Ramacharaka, trad. Federico Climent Terrer. Buenos Aires: Kier,
2006.

Bukowski, Charles, “El genio de la multitud”, en Letras libre, enero de 2017.

Damasio, Antonio (2003). En busca de Spinoza. Neurobiologia de la emocion y los
sentimientos. México: Paidos.

Descartes, Rene (1649). Las pasiones del alma, trad. Francisco Fernandez. Madrid:
Biblioteca Nueva, 2005,

Diaz, Jorge Aurelio, ;Qué es la fenomenologia del espiritu? Colombia: Ideas y Valores, 1973.

100



Dickinson, Emily. The Complete Poems of Emily Dickinson. EEUU: Little Brown, 1960.
Dostoievski, Fiodor, Memorias del subsuelo. México: Luarna, 2005.

Eliade, Mircea, Lo sagrado y lo profano, trad. Luis Gil. México: Guadarrama/Punto Omega,
1981.

, Tratado sobre la historia de las religiones. Madrid: Cristiandad, 1974.

, Mefistdfeles y el andrdgino. Espafa: Kairds, 2001.

Eliot, T. S, Criticar al critico y otros escritos. Madrid: Alianza Editorial, 1990.

Ginsberg, Allen, Aullido y otros poemas, version de José Vicente Anaya, México:
Laberinto, 2006.

Gutman, Alejandro, La creacidn del Universo en el Rig Veda, traduccion y edicion digital,
2011.

Hawking Stephen, El universo en una cdscara de nuez, trad. David Jou. México: Paidds,
2001.

Heidegger, Martin, Arte y poesia, trad. Samuel Ramos. México: Fondo de Cultura
Econdmica, 1988.

Hipocrates (s. IV a.C.). Tratados, trad. Lara Nava y cols. Espaia: Gredos, 1982.
Huidobro, Vicente, Altazor. México: Coyoacan, 1999.

Jauss, Hans Robert, Pequena apologia de la experiencia estética, trad. Daniel Innerarity.
Barcelona: Paidds, 2002.

Kant Immanuel, Fundamentacion de la metafisica de las costumbres, trad. Manuel Garcia
Morente. Puerto Rico: Rosario Barbosa, 2007.

, Critica del discernimiento, o de la facultad de juzgar, trad. Roberto Aramayo
y Salvador Mas. Madrid: Alianza Editorial, 2004.

, Observaciones acerca del sentimiento de lo bello y de lo sublime. México:
Alianza, 2003.

101



Lao Tse, Libro del Tao. México: El Cardo, 2003.
, Tao-Te-Ching (El libro del recto camino). Espaha: Morata, 1993.

Lind, Georg Rudolf, Estudios sobre Fernando Pessoa. Lisboa: Imprensa Nacional, 1981.

Maillard, Chantal, La creacion por la metafora. Barcelona: Anthropos, 1990.
, Matar a Platén. Barcelona: Tusquets, 2004.
, India: obra reunida. Valencia: Pre-Textos, 2014.

Merleau Ponty, Fenomenologia de la percepcion. México: Planeta, 1993.

Otto, Rudolf, Lo santo, lo racional y lo irracional en la idea de Dios. Madrid: Alianza
Editorial, 1996.

Paz, Octavio, Cuadrivio. México: Joaquin Mortiz, 1991.

Pessoa, Fernando, Libro del desasosiego. Barcelona: Acantilado, 2013.
, Alvaro de Campos - Livro de Versos, ed. Teresa Rita Lopes. Lisboa:

Estampa, 1993.
, Antologia de Fernando Pessoa, trad. Carlos Montemayor. México:

UNAM, 2007.
, Cartas de Fernando Pessoa a Armando Cértes-Rodrigues. Lisboa:

Confluéncia, 1945.
, El regreso de los dioses, ed. y trad. Angel Crespo. Barcelona, Acantilado,

2006.
, Escritos intimos, cartas e pdginas autobiogrdficas. Lisboa: Publicaciones

Europa-América, p. 250.

, Mensagem-Poemas esotéricos, edicion critica, cord. José Augusto
Seabra. Espana: ALLCA XX/ FCE

, Mensaje, trad. Miguel Angel Flores. México: Verdehalago, 2004.

, Pdginas intimas e de auto-interpretacdo. Lisboa: Atica, 1966.

, Pessoa multiple, antologia bilingie, ed. y trad. de Jerénimo Pizarro.
México, FCE, 2016.
, Poesias completas de Alberto Caeiro, trad. Angel Campos. Madrid: Pre-

textos, 2005.
, Poesias de Alvaro de Campos. Lisboa: Atica, 1944.

102



, Poesias, ed. Jodo Gaspar Simdes y Luiz de Montalvor. Lisboa: Atica,

1942.
, Textos para um Novo Mapa, ed. de Teresa Rita Lopes Lisboa: Estampa,

1990.

, Un corazén de nadie, antologia poética, trad. Angel Campos Pampano.
Barcelona: Galaxia Gutenberg, 2001.
, 35 Sonnets, trad. Jorge Wiesse Rebagliati. Lima: Trashumantes, 2014,

edicion bilingue.
, “Autopsicografia”, Presenga, n° 36. Coimbra: noviembre de 1932.

, "Poemas Inconjuntos”, en Poesias completas de Alberto Caeiro, trad.

Angel Campos Pampano. Madrid: Pre-textos, 2005, p. 247.

, “Primera carta a Adolfo Casais Monteiro”. Lisboa, 13 de enero de 1935,
caja postal 147. Recuperado de http://arquivopessoa.net/textos/3007

, “Sobre los heteronimos: en prosa en mas dificil otrarse”. Recuperado de

http://ensayopessoa.blogspot.com/2007/08/sobre-los-hetrnimos-en-prosa-es-ms.html
, “Tabla bibliografica”, Presenca, n° 17, diciembre de 1928. Recuperado
de http://arquivopessoa.net/textos/2700.

Pizzaro, Jeronimo y Dix, Steffen, A Arca de Pessoa, 22 ed. Lisboa: ICS, 2017.

Plath, Sylvia, La campana de cristal, trad. Elena Rius. Espaia: Edhasa, 2012.

Poe, Edgar Allan, El cuervo y otros poemas. Antologia bilingUe, trad. Antonio Rivero
Taravillo. Madrid: Alianza, 2017.

Rilke Rainer, Maria, Las Elegias de Duino, version de Juan José Domenchina. México:
Centauro, 1945.

Rimbaud, Arthur, Obra completa, edicion bilingie. Espaia: Acantilado, 2016.

Roob, Alexander, Alquimia y mistica, trad. Carlos Caramés Colonia. China: Taschen, 1997.

Sagan, Carl, Cosmos, trad. Miquel Muntaner y Ma. del Mar Moya. Barcelona: Planeta,
1980.

Serrano Vicente, La herida de Spinoza. Felicidad y politica en la vida. Barcelona:
Anagrama, 2011.

103



Thomas Nagel, "Qué se siente ser un murciélago” en Ensayos sobre la vida humana,
México: FCE, 1974.

Vernant, Jean Pierre, El universo, los dioses, los hombres. Barcelona: Anagrama, 1999.

Whitman Walt, Hojas de hierba, trad. Armando Vasseur. México: Fontarama, 1990.
Leaves of Grass. EEUU: Poetry Fundation.

, Song of Myself (1892 version). EEUU: Poetry Foundation.

Woolf, Virginia, Orlando, trad. Jorge Luis Borges. Espafa: Lumen, 2014.

104



