UNIVERSIDAD AUTONOMA DE ZACATECAS
“Francisco Garcia Salinas”
Unidad Académica de Docencia Superior

Maestria en Investigaciones Humanisticas y Educativas

“ =il 4
2 @4 DE 1,V 3
FRANGSCD {GARCIAY SATINAS

/

9 e A

(i

“La resignificacién del mito en la obra de

Ali Chumacero”

Tesis para optar el grado de Maestro en Investigaciones
Humanisticas y Educativas con orientacion en Filosofia e Historia de

las Ideas

Presenta:

Ricardo Wong Lopez

Director de tesis:

Dr. Juan Carlos Orejudo Pedrosa

Zacatecas, Zacatecas, diciembre de 2019



Agradecimientos:

A la Universidad Autébnoma de Zacatecas, mi alma mater

durante mi licenciatura y posgrado.

Al Consejo Nacional de Ciencia y Tecnologia (Conacyt) por el apoyo recibido

para realizar mi estancia internacional de investigacion.

Al Dr. Juan Carlos Orejudo por su invaluable apoyo y su célida amistad.

Al Dr. Ezequiel De Rosso por sus consejos brindados en Buenos Aires.

A mi familia y amigos.



INDICE

INTRODUCCION oot 8

CAPITULO I: ESTRUCTURA Y FUNCION DEL MITO

00 R =T 4o o Yo 11 11 o o J 16
T.2Mitoy literatura...... .o 25
T.3MItO Y POBSIA. ..o 29
CAPITULO II: TESTIMONIOS DEL MITO EN LA POESIA MEXICANA

2.1 El “nuevo” Narciso de Enrique Gonzalez Martinez............................... 33
2.2 La figura de Adan en Jaime Sabines............cccoooiiiiiiiii 39
2.3 Un ejemplo hispanoamericano: el Lazaro de Luis Cernuda.................... 46
CAPITULO IlI: RESIGNIFICACION DEL MITO EN ALI CHUMACERO

3.1 Enfoques hermenéuticos del mito.............ccoooiiiiii i 51
3.2 Teoria de la interpretacidon de Paul Ricouer.................ccoooiiiiiiil. 56
3.3 Ecos del Génesis y tiempo mitico en Ali Chumacero........................... 63
3.4 Figuras miticas en obra de Ali Chumacero..............c.ccooiviiiiiiiieiieeen, 73
CONCLUSIONES. .. e 85
BIBLIOGRAFIA ... ettt ettt 89



Resumen

La obra del poeta mexicano Ali Chumacero nos remite al pensamiento y la moral
judeocristianas, simbolizadas a través de figuras miticas tanto biblicas como
clasicas, que al ser utilizadas como recursos poeéticos adquieren un significado
singular en la obra del poeta. En la historia de la literatura hispanoamericana se han
recreado figuras miticas de diversa indole, y cada una de ellas prefigura la
originalidad de cada escritor. En el caso de Chumacero nos propone un Narciso
herido por la no correspondencia amorosa y donde hay identificacion con la amada
a través del espejo; un Adan enamorado donde hay una idealizacién a Eva en la que
el suefio es el preambulo a su creacion; y reformula a un Lazaro poeta-amante,
resucitado por la palabra. El uso de la mitologia en la poesia de Chumacero comulga
con la idea de originalidad que promovié en algin momento y es prueba de su

poética.

Palabras clave: mito, simbolo, biblia, hermenéutica, poesia mexicana, literatura

mexicana.

Abstract:

The work of Mexican poet Ali Chumacero refers us to Judeo-Christian thought and
morals, symbolized through both biblical and classical mythical figures, which when
used as poetic resources acquire a unigue meaning in the poet's work. In the history
of Latin American literature, mythical figures of various kinds have been recreated,
and each of them prefigures the originality of each writer. In the case of Chumacero,
he proposes a Narcissus wounded by the non-correspondence of love and where
there is identification with the beloved through the mirror; an Adam in love where
there is an idealization to Eve in which the dream is the preamble to its creation; and
reformulates a poet-lover Lazarus, resurrected by the word. The use of mythology in
the poetry of Chumacero communes with the idea of originality that he promoted at

some point and is proof of his poetics.

Keywords: myth, symbol, bible, hermeneutics, Mexican poetry, Mexican literature.



Introduccién

El poeta edifica con sus propios materiales un
universo privado, y en este ambito procede a

bautizar con un “nuevo sentido” las palabras.

Ali Chumacero

La obra literaria de Ali Chumacero merece ser analizada pues revela a través de
Su poesia una gran carga mitica y filosofica. La filosofia y el universo mitico
—como imaginario colectivo— ejercen un papel importante en el arte pues
fungen como marco en el que se vierten ideas y sentimientos. Su obra poética
consta de tres libros Paramo de suefios (1944), Imagenes desterradas (1948) y
Palabras en reposo (1966); en cada uno de ellos hay presencia en algunos
poemas de figuras miticas tanto de la tradicién clasica como de la judeocristiana.
La presente investigacion pretende analizar las figuras miticas presentes
en la poesia de Ali Chumacero y averiguar qué funcién tienen como recurso
poético y el significado que adquieren dentro de la obra. Es necesario ampliar la
exégesis para tener un acercamiento mas nitido al pensamiento poético, o en
términos de Maria Zambrano, al logos poético del bardo mexicano. El mito es un
recurso poético que trasciende el tiempo y el espacio de una determinada obra
poética, en este caso la de Ali Chumacero. La poesia de Ali Chumacero esta
permeada por el pensamiento y la moral judeo-cristianas, simbolizadas a travées
de figuras miticas tanto biblicas como clasicas y que al ser utilizadas como
recursos poéticos adquieren un significado singular en la obra del poeta.
Personajes biblicos como Adan, Josafat, Salomé, Lazaro o Cain son
algunas de las figuras biblicas en las que Chumacero configura su poética,
ademas de enmarcar algunos de sus poemas con epigrafes de textos biblicos
como el Eclesiastés. La idea y el vocablo mismo de pecado son recurrentes

también en la lirica de nuestro autor. La presencia de figuras miticas no se reduce



Gnicamente a personajes de la tradicion judeo-cristiana ya que menciona también
a Edipo y a Narciso. De esta manera podemos vislumbrar como el pensamiento
cristiano atraviesa la poesia de Ali Chumacero, por lo que se pretende investigar
qué funcidn, ya sea filosofica, estética o poética, ejerce en su obra misma.

El mito se muestra como uno de los elementos antropolégicos
fundacionales de la civilizacién, ya sean teogonicos, cosmogonicos, etiologicos o
escatoldgicos. EI hombre adquiere conciencia del tiempo, del «otro», y al mismo
tiempo del «yo». En términos de George Bataille el hombre dejo de estar como
«agua en el agua» para pasar a la contingencia, a la posibilidad. El hombre
comienza a distinguir lo otro y asi nace la técnica y la Historia. Nace el cauce de
la temporalidad. El caos es escindido por el orden. Desde el punto de vista
cristiano el mundo es nombrado y puesto al servicio del hombre para que éste lo
trabaje. Segun Hans Blumenberg el mito como elemento narrativo puede
presentar variaciones en el discurso e incluso en el argumento. La cualidad que
deben conservar es la propiedad de ser “reconocido” por el hombre. Blumenberg
se refiere a estos cambios como “tema de variaciones” como analogia del
concepto musical. En ese sentido: “los mitos se convierten en unidades
narrativas: los mitos no tienen nada que ver con «textos sagrados», en los que
no se puede tocar un apice.” El lenguaje tiene la capacidad de nominar el mundo,
de clasificarlo. EI hombre adquiere conciencia y conocimiento a partir de la
capacidad de nombrar lo desconocido. La modernidad busca la supervivencia y
evita la incertidumbre. El temor a lo no conocido debe ser suprimido, es decir, el
mito devela para eliminar el temor a lo desconocido. “Historias que son contadas
para ahuyentar algo. En el caso mas inocuo, pero no el menos importante: el
tiempo. Si no, algo ya de mas peso: el miedo. En éste se encierra tanto la
incertidumbre como, a un nivel mas elemental, la desconfianza.”? El mito funge
como un elemento fundacional de la cultura, es decir, establece el lenguaje y los
simbolos esenciales de un grupo humano. Por tanto, el mito para Blumenberg es

la “teoria” del mundo que permitira al hombre nombrar lo desconocido. “El miedo

1 BLUMENBERG, Hans, Trabajo sobre el mito, Ed., Paidés, Barcelona, 2003, p. 41.
2 |dem.



es de indole arcaica, no tanto ante aquello que aun no es conocido, sino ante lo
desconocido. En cuanto desconocido, no tiene nombre; y, como algo sin nombre,
no puede ser conjurado ni invocado ni abordado magicamente. Das Entsetzen,
el pavor —término aleman para el que hay pocos equivalentes en otras lenguas—
se hace algo innombrable, como el grado mas alto del temor.”

Para que el mundo pueda ser contado y narrado en una historia se
necesitan nombres. Somos testigos de que el poeta es quien —si no inventa—
constituye el lenguaje. Grandes narraciones épicas como El poema de
Gilgamesh o el Ramayana hindu son dos ejemplos de Medio Oriente de como a
través del mito se fijan los inicios del mundo y de como los primeros hombres
reciben ya un nombre. En la cultura occidental hay algunos ejemplos concretos
que terminan siendo uno de los troncos mas vigorosos del que ramifican después
diferentes lineas de la historia. Por un lado esta La Teogonia de Hesiodo donde
explica la genealogia de los dioses del mundo helénico y Homero quien en la
narracion de la La lliada y La Odisea describe las caracteristicas y rasgos de
personalidad de las deidades helénicas. Menciona Blumenberg: “Esos dos
poetas habrian establecido el arbol genealdgico de los dioses, dandoles su
sobrenombre, distribuyendo entre ellos competencias y honores, describiendo su
aspecto. No es indiferente el hecho de que hayan sido poetas y no sacerdotes
quienes pudieron ejecutar con los dioses algo tan duradero [...]"* Para
Blumenberg el nombre de las cosas, o el lenguaje, irrumpe en el caos para dar
paso al nacimiento del logos. En ese sentido, los poetas adquieren una
responsabilidad al ser quienes a través de la poesia y la épica cimentaron los
origenes de la cultura, asi como la genealogia de los hombres y los dioses.

Geoffrey Stephen Kirk en su obra El mito, su significado y funciones en la
Antigledad y otras culturas realiza un andlisis de los mitos a partir de una teoria
estructuralista y aborda diferentes problematicas en su relacion con los cuentos
populares y los rituales. Kirk no deja de abordar al mito como expresiones del

inconsciente y como simbolos universales. Trata de explorar el papel que

3 lbidem, p. 42.
4 [dem.

10



desempefian los mitos en relacion a la “incompatibilidad” entre cultura y
naturaleza. Kirk toma como referente en su investigacion a varios autores para
distinguir su propia teoria de la de otros investigadores, como Ernst Cassirer y
Clyde Kluckhohn. Rechaza la idea de que los mitos forman parte de la religion y
que son fuente de la misma y ademés que los mitos hayan sido creados como
paliativo para los males humanos —en especial, las enfermedades mentales. Por

lo que trata ir Kirk es sobre el tipo de conocimiento que producen los mitos.

Ernst Cassirer, el autor que mas tiempo y mas ideas dedic6 a la filosofia
de los mitos, sostenia que se podia perpetrar «una inspeccion
sistematicas de las “formas internas” de la mitologia» no explicando sus
origenes o identificando sus objetos o motivos especificos, sino
determinando las fuentes de su expresion y el tipo de conocimiento que
producen realmente los mitos. Este es precisamente el aspecto que aqui

nos interesa.®

En suma la investigacion sobre el andlisis critico que Kirk realiza en los mitos
esta fundamentada en el Psicoandlisis de Freud y algunos elementos de Jung,
pues algunos de sus ejes son las fantasias, los suefios, los arguetipos y los
simbolos. Paul Ricoeur en su obra Finitud y culpabilidad hace un analisis
fenomenoldgico y hermenéutico sobre la simbologia del mal. Asimismo, trata de
describir la experiencia humana de la culpa a través de simbolos. Los simbolos
primarios que establece Ricoeur son la mancha, el pecado y la culpabilidad. Los
mitos estarian configurados con el lenguaje de estos simbolos. La era de la
separacién entre el mito y la historia corresponde al hombre moderno. Al
experimentar los simbolos primarios el hombre diferencia entre el tiempo mitico
y la historia. “Este nuevo estrato expresivo da no poco que pensar al hombre

moderno. En cierto sentido, sélo él puede reconocer el mito como mito, ya que

> KIRK Geoffry Stephen, El mito, su significado y funciones en la Antigliedad y otras culturas, Ed.,
Paidos, Barcelona, 2006, p. 320.

11



solo él ha llegado al punto critico en que se bifurcan la historia y el mito [...]"®
Paul Ricoeur sefala que saber que el tiempo histérico no corresponde al tiempo
de los mitos y ver que los espacios miticos no coinciden con las coordenadas
geograficas permite conducirnos a la verdadera dimensién del mito. Ricoeur
describe dicho proceso como el término «desmitologizacion». Para el hombre
moderno el mito deja de explicar la causa de las cosas, pues ha perdido ya su
«pseudo-saber», su «falso logos». ElI mito resulta para el hombre moderno un
codigo que debe descifrarse a partir de los simbolos por medio de la exégesis 0
interpretacion: “Pero al perder el mito como logos inmediato es cuando
encontramos el verdadero fondo mitico, el mythos. Para que éste pueda provocar
un nuevo episodio del logos, ha de rodear forzosamente a través de la exégesis
y de la comprension filoséfica.”” En ese sentido, Ricoeur sefiala que entender el
mito como mito nos permite comprender lo que “afade” el mito a la funcién
reveladora de los simbolos primarios: la mancha, el pecado y la culpabilidad.

El filésofo francés sefiala tres principales funciones que tendrian los mitos
del mal. La primera seria englobar a la humanidad en una (Gnica) historia
ejemplar donde las experiencias configuran estructuras existenciales; un tiempo
es todos los tiempos, un hombre (Adan) es todos los hombres. “Adan signfica «el
hombre». En Adan, dice San Pablo, hemos pecado todos [...] desde entonces se
puede habla de hombre, existencia, ser humano, ya que el mito ha recapitulado
y totalizado al hombre ejemplar.”® La segunda funcién consistiria en lo que
representa para la experiencia humana el movimiento de la narracion del mito.
Se produce una tension entre el tiempo de la “vivencia presente” y el principio y
el fin del mito como narracion. En ese sentido el mito puede orientar la
experiencia humana, pero no como experiencia pragmatica. “Ya no se reduce la
experiencia a una vivencia presente. Ese presente solo representaba un corte
instantaneo en un proceso prolongado entre un origen y un desenlace, entre una

«Génesis» y un «Apocalipsis». Asi, gracias al mito, vemos la experiencia humana

6 RICOEUR, Paul, Finitud y culpabilidad, Ed. Taurus, 12 ed., Buenos Aires, 1991, p. 315.
’ Ibidem, p. 316.
8 [dem.

12



cruzada por la historia esencial de la perdicion y de la salvacion del hombre.™ La
tercera funcion residiria en la falta de correspondencia entre la realidad
fundamental como estado de conciencia y la condicién real del hombre como
“‘pecador y culpable”, a la que describe como “el enigma de la existencia
humana”. Para Ricoeur existe una transicion entre la condicién ontoldgica del
hombre como ser bueno y feliz y su existencia histérica sumergida en el “mundo
de la culpa”. El mito explicaria dicha transicion.

A partir de esta triple funcion del mito, la alegoria se convierte en un
mecanismo disfuncional para acceder al significado del mito. Para Ricoeur la
universidad concreta, la orientacién temporal y la exploracién permiten que el
mito revele su significado. En ese sentido se debe respetar la irreductibilidad del
mito. La hermenéutica —como uno de los principales rasgos del pensamiento de
Paul Ricoeur— queda manifiesta al considerar que los simbolos y el mito dan que
pensar, por lo que se convierten en una fuente de significados que se extraen por
medio del ejercicio ontoldégico manifiestos a través de unidades narrativas
autébnomas e independientes que seran al mismo tiempo «gnosis», es decir,
conocimiento. Para Ricoeur el mito puede traducirse en gnosis pero aislandolo
de su funcion etiolégica, como explicacion de la causas de las cosas. Cabe
subrayar que Ricoeur hace una distincién importante entre gnosis y razén. Platon
expone su filosofia a través de mitos, entendidos como tales. EI mito es una
invitacién a la gnosis pero no a la razén y a través de la simbologia que plantea

podemos concluir que el mal incita a pensar:

Es cierto que el mito por si mismo es ya una invitacion a la gnosis. Mas
aun, parece por todos los indicios que el problema del mal representa la
ocasion por excelencia para ese paso del mito a la gnosis. Ya sabemos
el camulo de interrogantes que plantean el sufrimiento y el pecado:
«¢Hasta cuéando, Sefior?» «¢He pecado contra alguna divinidad?»

«¢ Fueron mis actos puros?» Se diria que el problema del mal representa

% lbidem, p. 317.
13



al mismo tiempo la mas vigorosa incitacion a pensar y la mas solapada
invitacion a desvariar, como si el mal fuese un problema siempre
prematuro en el que los fines, los objetivos de la razén, superan

constantemente los medios con que cuenta para alcanzarlos.*®

La develacién del significado tiene lugar en la funcion hermenéutica. Los
simbolos insertos en el mito develan una exégesis que explicaria la experiencia
humana en relacion con la simbologia del mal, la culpa o el pecado, por ejemplo.

Como herramienta de teoria literaria abordo la obra titulada La poesia del
espafiol Rafael NUfiez Ramos, donde propone al poeta como un ser inacabado y
autopoético. Ahi aborda a la poesia principalmente como una actividad humana
gue se entrelaza con el juego v la ficcion. Por tanto pretendo realizar un estudio
hermenéutico para identificar la funcién del mito toda vez que hay referencias de
la Biblia en la poesia de Ali Chumacero. Algunos autores han sefialado
previamente dicha influencia como Samuel Gordon en Poéticas mexicanas del
siglo XX11. “Chumacero considera —dentro de un subrayado ateismo— que su
intertextualidad con la biblia proviene de una actitud moral, no de una religiosa™?.
Asimismo en un articulo publicado por el diario El Universal con motivo de la
conmemoracién de su natalicio numero 94 donde se transcribe parte de una

entrevista:

“Yo me he formado mucho en las paginas de la Biblia, en particular en las
del Antiguo Testamento. Ha sido esencial como aficién de lectura 'y como
oficio de escritura. He aprovechado muchas frases de la Biblia y las he
disfrazado de tal manera que parecen y aparecen en mis poemas como
mias”, sefialdé alguna vez el escritor. Abundd que estas frases "reflejan

mucho lo que pienso de la estancia del hombre en la tierra y del destino

10 lbidem, p. 317.

11 GORDON, Samuel, et., al., Poéticas mexicanas del siglo XX, Universidad Iberoamericana,
2008, México, 622 pp.

12 [bidem, p. 106.

14



del hombre, de la significacién del mundo, del paso del tiempo y del méas

alld. Temas no de lo diario sino de lo imperecedero.”?

Lo que mi trabajo pretende aportar a las investigaciones sobre Ali Chumacero es
sustentar de manera tedrica y hermenéutica el trasfondo mitico de dicha obra
poética, echando mano de autores como Ricoeur, y otros mencionados
anteriormente. El objetivo es identificar qué significado adquieren las referencias
miticas como recursos poéticos a través del ejercicio y del analisis hermenéutico.
Lo anterior busca contribuir a generar lecturas mas prolificas de la poesia

mexicana, asi como abonar a los estudios sobre el poeta en cuestion.

13 Consultado en https://www.informador.mx/Cultura/Ali-Chumacero-en-el-recuerdo-de-la-
literatura-20120709-0048.html en diciembre de 2017.

15


https://www.informador.mx/Cultura/Ali-Chumacero-en-el-recuerdo-de-la-literatura-20120709-0048.html
https://www.informador.mx/Cultura/Ali-Chumacero-en-el-recuerdo-de-la-literatura-20120709-0048.html

Capitulo I: Estructuray funcion del mito

1.1 Tiempo mitico

Si la fecha mitica no se inserta en la pura
sucesion, ¢en qué tiempo pasa? La respuesta
nos la dan los cuentos: "Una vez habia un rey..."

El mito no se sitia en una fecha determinada,

sino en "una vez...", nudo en el que espacio y

tiempo se entrelazan.
Octavio Paz, El arco y la lira

Diversos investigadores coinciden en que el mito se caracteriza principalmente
por ser una narracion que en su origen se transmitia de manera oral y que de esa
forma podian presentarse variaciones y, al mismo tiempo, “decirse” de muchas
maneras. El filblogo espafiol Carlos Garcia Gual sefiala que el relato mitico es
una narracién que presenta una historia que contiene elementos simbdlicos.
Dicha narracién es transmitida de generacion en generacion para poder
enraizarse “en el pais de la memoria” comunitaria. En este sentido dichas
narraciones conforman una tradicién mitica que entrafia un fenémeno social en
la que se pueden presentar variaciones pero que existen en toda cultura; ademas
los mitos como narraciones etiolégicas coinciden en que deben ser dramaticas y
ejemplares. Pero ¢en qué momento “historico” se desarrollan los mitos? Garcia
Gual habla principalmente de un «tiempo primordial» en el que se desarrollan los
acontecimientos miticos: “Mediante la rememoracién de esos primordiales y la
evocacion de esas hazafias heroicas y divinas, la narracién mitica explica por
gué las cosas son asi y situa las causas de esos procesos originales en un tiempo
primordial.”**Asfi pues, los mitos hablan sobre el comienzo, sobre el arché, y del

origen de las cosas y causas, aitiai, del universo y de la vida humana, por

14 GARCIA GUAL, Carlos, La mitologia. Interpretaciones del pensamiento mitico. Ed.,
Montesinos, 32 ed., Espafia, 1997, p. 13.

16



ejemplo. Uno de los rasgos comunes de los mitos es que explican el orden del
universo a través de la figuracion de las fuerzas naturales representadas con
caracteristicas humanas o antropomorfas. Posteriormente vendra la explicacion
filoséfica que atiende a la logica y al sentido. Un mito, por ejemplo, puede
decirnos que el origen del mundo esta en Océano (el titan, hijo de Urano y Gea),
y un pensador como Tales de Mileto nos explica que el origen de todas las cosas
esta en el agua; he ahi pues, una diferencia en el discurso. El mito pues, da razén
de una “historia sagrada”, en términos de Garcia Gual. Es precisamente el rito la
via que permite rememorar o revivir la historia sagrada a través de ceremonias
festivas y/o miméticas. Por tanto, el tiempo mitico o el tiempo en que se
desarrollan los mitos es un “tiempo prestigioso” o es considerado “Otro Tiempo”;
comenta Garcia Gual: “La narracién mitica nos habla de un tiempo prestigioso y
lejano, el tiempo de los comienzos, el de los dioses, un tiempo que es el de los
origenes de las cosas, un tiempo distinto del de la vida real, aunque por medio
de la rememoracion y evocacion ritual puede acaso renacer éste.”?®

Uno de los referentes de la religién griega que nos permite ubicar el paso
del llamado tiempo prestigioso a el tiempo “real” o histdrico, es el mito de la
Edades que se plantea en La teogonia de Hesiodo. Cada una de las edades
responde a un metal con excepcion de una de ellas. Cronolégicamente se inicia
con la Edad de Oro, Edad de Plata, Edad de Bronce, Edad de los Héroes y por
altimo la Edad de Hierro. La edad de Oro es la representacién de un paraiso; la
Edad de Plata fenece pues Zeus acaba con ella ya que los hombres cometian
Hibris y no honraban a los dioses del Olimpo; los hombres de la Edad de Bronce
fueron creados a partir del fresno y soélo tenian interés en los actos de Ares, en
la guerra y en la soberbia, la muerte se esparcié entre ellos y desaparecieron;
Zeus cred después otra raza justa en la que eran semidioses, la correspondiente
a la Edad de los Héroes, varios de ellos participaron en las guerras de Troya y
de Tebas; finalmente, aparecio la Edad de Hierro en la que los hombres conocen
la fatiga, la miseria y en la que los bienes se mezclan con los males. Esta edad

sera destruida también por Zeus cuando los hijos de los hombres nazcan con

15 [bidem, p. 17.
17



canas. Por tanto, podemos apuntar que el tiempo histérico va emergiendo entre
la Edad de los Héroes y la Edad de Hierro. Hesiodo reconoce que es
contemporaneo a esta ultima. De esta manera se va mundanizando el tiempo
sagrado y va aterrizando sobre el tiempo historico.

Garcia Gual sefiala asimismo la funcion social que representa el mito, y es
precisamente gracias a ese rasgo que el mito va a diferenciarse de los cuentos
populares o de los cuentos maravillosos. La funcién social del mito deviene por
el caracter religioso del mismo. La religion griega, por ejemplo, supone un
entramado mitico, en la que algunos relatos se relacionan entre si para conformar
una mitologia. La configuracién narrativa de los mitos y los cuentos es distinta en
cuanto a que los primeros no responden a un modelo especifico y los segundos
van adaptandose a una estructura mas fija. Ademas, sefiala Garcia Gual, los
personajes de los mitos y cuentos son diferentes también. Los personajes de los
cuentos suelen ser seres cotidianos de nombres con menos fuerza y poco
destacados. En cambio, entre mas se alejan de la realidad los personajes miticos,
adquieren un caracter simbdlico y trascendental. Sefiala Garcia Gual: “19[...] los
relatos miticos tienen un elevado componente simbdlico; abundan en simbolos y
tratan de evocar un complemento ausente de esta realidad que tenemos ante
nuestros sentidos.” Asimismo, el tiempo mitico va a situarse siempre a una era
anterior o a una realidad fundacional, real o ideal. ElI mito pues explica como se
establecen las causas del mundo en ese otro tiempo. Esas causas hallan eco en
nuestra realidad histérica. No obstante, quienes operan en el plano empirico no
contemplan al mito dentro de su marco de pensamiento. De ahi que la ciencia
haya fomentado un sentido peyorativo de falsedad al mito. La coincidencia que
hay entre el mito y los cuentos es que ambos prescinden de la verosimilitud. El
mito —segun Garcia Gual— trasciende el caracter de lo verosimil en tanto que
presenta situaciones maravillosas fuera de nuestro tiempo y espacio para
presentar: “la Verdad misma anterior a la realidad, que se explica por ellos.”'’ Por

tanto los mitos representan una primera explicacion e interpretacion del mundo.

16 ibidem, p. 19.
17 Ibidem p. 21.

18



Lo anterior los liga estrechamente con la religion. EI mito como un corpus
colectivo encumbra la fe de una comunidad para transmitir las creencias previas
a los saberes racionales y/o técnicos.

El historiador y antropdlogo francés Jean-Pierre Vernant analiza la
cuestion del tiempo mitico desde la idea de la memoria. En la mitologia griega
Mnemosine o Mnemosyne era una titanide hija de Gea y Urano. Mnemosine fue
madre de las nueve musas tras haberse unido durante nueve noches
consecutivas con Zeus. Para Hesiodo los poetas eran quienes podian rememorar
el pasado pues eran benefactores de Mnemosine ademas de que tenian una
relacion directa con las musas. Para Vernant la memoria representa la capacidad
de conquistar tanto el pasado individual como el pasado colectivo. Por tanto, en
diferentes épocas y culturas se han desarrollado diferentes formas de
preservacion del pasado para conformar una imagen y memoria propias; la
escritura, las expresiones iconogréficas y el mito transmitido de manera oral son
algunas de ellas. De esta manera recordar es conquistar: “La memoria es una
funcion muy elaborada que se refiere a importantes categorias psicolégicas como
el tiempo y el yo. Pone en juego un conjunto de operaciones mentales complejas,
con todo lo que encierra de esfuerzo, de entrenamiento y de ejercicio este
dominio. El poder de rememoracién, hemos recordado, es una conquista.”®
Mnemosine preside entonces la funcion poética en la antigua Grecia y permitia
que los poetas adquirieran un don de videncia al ser poseidos por las musas; es
asi como los poetas son los intérpretes de Mnemosine. El poeta, al poder conocer
lo que sucedié en tiempos inaccesibles a los seres mortales recibe de esa manera
sabiduria o sophia. “Esta doble visidn trata en particular sobre las partes del
tiempo inaccesibles a las criaturas mortales: lo que ha tenido lugar en otro tiempo,
lo que todavia no ha sucedido.”'® Los dos ejemplos mas claros los podemos
encontrar en Homero y Hesiodo. Los grandes rapsodas griegos orientaban su
actividad hacia el pasado colectivo. Las epopeyas griegas tratan de recoger lo

sucedido en un “antiguo tiempo”, se refieren a la edad heroica, la edad primordial

18 VERNANT, Jean-Pierre, Mito y pensamiento en la Grecia Antigua, Ed., Ariel 12 ed., 52 reimp.,
Barcelona, 2007, p. 90.
19 |hidem, p. 91.

19



o al tiempo original. En ese sentido hay contraposicion entre el tiempo “ordinario”
y el tiempo al que se refiere el aedo. La recitacion de los grandes poemas y
epopeyas griegas, explica Vernant, presupone desarrollar técnicas
nemotécnicas. Encontramos en la lliada de Homero que al inicio de los diferentes
cantos hay invocaciones a las musas para después cantar enumeraciones de
dioses, personajes del pueblo que el aedo debia retener a través de la memoria,
es decir, con la ayuda de Mnemosine. Vernant considera a estas extensas
enumeraciones como diferentes catalogos y/o colecciones de elementos de la
cultura helénica como navios, soldados, etcétera, que eran preservadas por el
poeta.

El mito entonces tiene la capacidad de codificar la tradicion de una cultura,
de ordenar los elementos de la realidad y asi poder determinar los “origenes”.
Para Vernant los poemas homéricos sefalan las generaciones de los hombres y
de los dioses pues en ellos se describen las procedencias de los pueblos y a los
miembros de las familias reales. Por el lado de las obras de Hesiodo encontramos
la busqueda de los origenes en un sentido religioso. Lo anterior siempre con la
ayuda de las musas, ya que las hijas de Mnemosine eran quienes iluminaban a
los poetas de sabiduria para mostrarles “la Verdad”. “Las hijas de Mnemosyne,
ofreciéndole el baston de sabiduria, el skeptron, cortado de un laurel, le han
mostrado “la Verdad”. Le han ensefiado el “bello canto” con el que cautivan los
oidos de Zeus y que narra el comienzo de todas las cosas.”?° La reconstruccion
del pasado vendria a significar la Verdad por antonomasia y veremos cOmo sera
mas importante los hechos pretéritos que los acontecimientos futuros. El pasado
sera una explicacién del presente para los griegos. “El pasado de esta forma
desvelado es mucho mas importante que el antecedente del presente: es la
fuente del presente.””! Las diferentes edades de los hombres y dioses
presuponen tiempos heterogéneos. No obstante, aunque tales razas hayan
existido en el pasado y formen un “tiempo antiguo” siguen encontrando ecos y

reminiscencias hasta el presente actual. Explica Vernant: “Todas las antiguas

20 |bidem, p. 95.
21 [dem.

20



razas de hombres que han dado su nombre a los tiempos cumplidos ya, en la
edad de oro, bajo el reino de Cronos, luego en la edad de plata y de bronce,
finalmente en la edad heroica, estan todavia presentes para quien sabe verlos
[...]"%? La funcién de la memoria entonces es la de rememorar los hechos pasados
y construir un puente entre el tiempo antiguo y el tiempo presente. La literatura
platénica expone la idea de la «Metempsicosis» como la transmigracion de las
almas de un cuerpo a otro después de la muerte. Las almas antes de ingresar al
Hades bebian del rio Leteo para olvidar sus vidas pasadas y no recordasen nada
al momento de reencarnar. Platon llamara «anamnesis» a ese proceso en que el
gue se recuerda una idea (pasada), o cuando tiene lugar la reminiscencia. Sin
embargo, otras tradiciones mistéricas reconocen la existencia de otro rio, 0 en
ocasiones llamada fuente, con el nombre de Mnemosyne. Al descender al Hades,
frente al oraculo de Trofonios, se podia beber del agua de Mnemosyne (entendido
como un rio) y el efecto era el opuesto al del agua del Leteo, es decir, se
conservaban todos los recuerdos de la vida pasada. De esta manera se genera
la dualidad Memoria-Olvido. Vernant considera que la posibilidad de conservar la
memoria de vidas pasadas conlleva a la inmortalidad. “Asi pues, Olvido es un
agua de muerte. Nadie puede sin haber bebido alli, es decir, sin haber perdido el
recuerdo y la conciencia, abordar el reino de las sombras. En contraste, Memoria
aparece como una fuente de inmortalidad [...]" 2 En suma, Vernant subraya la
importancia de la memoria como esa capacidad de acceder al tiempo primordial
o tiempo mitico, tarea que los poetas pueden realizar gracias a sus vinculos con
Mnemosine y las musas.

Para considerar la existencia de un tiempo mitico debemos tratar también
de su contraparte, es decir, de un tiempo historico. Para Paul Ricoeur el inicio del
tiempo histérico presupone una caida, que se establece a partir del pecado
original encontrado dentro del mito adamico. Adan como primer hombre
representa una unidad multiple que puede ser entendida como todos los

hombres: “En Adan somos uno y somos todos”?. Para Ricoeur una de las

22 |bidem, p. 96.
23 |bidem, p. 98.
24 RICOEUR, Paul, Finitud y culpabilidad, Ed. Taurus, 12 ed., Buenos Aires, 1991, p. 394.

21



propiedades que el hombre prescinde para atravesar el puente entre el tiempo
mitico y el tiempo historico (tiempo maldito para Ricoeur) es la inocencia. Con la
pérdida de la inocencia no solamente se pasa al tiempo histérico si ho que es la
caja de Pandora de la tradicion judeocristiana, es decir, el nacimiento del mal
—tema medular en Finitud y culpabilidad—, en un escenario paradisiaco e ideal
para el hombre. “Gracias a este mito preliminar da la impresion de que el primer
pecado representa la pérdida de ser anterior a él, la pérdida de la inocencia.”?®
El filésofo francés Alexis Philonenko especialista en los pensadores
alemanes, plantea en Shopenahuer. Una filosofia de la tragedia, el concepto de
tiempo siempre cercano al del espacio. Apela por una idea pesimista del tiempo
atendiendo a nociones de Shopenahuer. Para exponer dicha idea, contrasta los
conceptos de tiempo de Kant en la Critica de la razon pura y el de Shopenahuer.
En el caso de la terminologia kantiana, me parece que Philonenko se refiere al
tiempo como un concepto idealista de Kant y no como una de las intuiciones
puras, que serian espacio y tiempo. Para Philonenko la idea kantiana del tiempo
esta cercana a una representacion de la historia a través de la idealidad del
tiempo, matiz que Hegel retomaria después. Philonenko subraya que
Shopenahuer no cede a la estética trascendental kantiana y es persuadido mas

por el caracter real de la historia.

La historia nos parece «real» pero lo que cambia son los uniformes,
las coronas, sin que nunca se detenga el esfuerzo poderoso, en su
inconsistencia misma y en razon de esta inconsistencia, de la
voluntad de vivir a la ambicion siempre semejante; ser, ser a toda
costa. Pero la mirada filosofica, confortada por la teoria de la
idealidad del tiempo, descubre con pesadumbre que la necedad
como laligereza o la crueldad se repiten incansablemente; la guerra
no ha ensefiado nunca nada a nadie, y la sangre corre siempre

desde hace siglos tan roja.2®

25 [pidem, p. 395.
26 PHILONEKO Alexis, Shopenahuer. Una filosofia de la tragedia, Ed., Anthropos, trad., de
Gemma Mufioz Alonso, Espafia, 1989, p. 97.

22



Para Philonenko, Shopenahuer rechaza toda filosofia de la historia, ya sea en el
sentido hegeliano o marxista. Pero la idea del tiempo de Shopenahuer no
concluye en la condenacién de una repeticion pesimista. Philonenko apunta que
después de la “desesperacion” viene la reflexidn, tal y como podemos encontrarlo
en el eterno retorno de Nietzsche. “Si como vemos en Pascal, el espacio infinito
puede procurarnos el sentimiento de nuestra insignificancia y conducirnos a la
mas profunda melancolia, en Shopenahuer el tiempo y la historia nos entregan a
la desesperacion. Sin duda esta desesperacion al comprenderse se supera.”?’
La historia entonces para el pensador aleman, debe ser reflexiva. La reflexion de
la historia, como memoria del tiempo, tiene un lugar privilegiado en la escritura.
La escritura logra “vencer” a la muerte. Por tanto, para Shopenahuer habria un
tiempo de la historia en el cual tendria lugar la apariencia; pero con la aparicion
de la escritura hay una historia del tiempo humano de la cual podemos tener
conciencia. “[...] el tiempo, en Shopenahuer, tiene dos caras: por una parte, es el
lugar de la apariencia en la cual todo se repite, y por otra es la posibilidad de la
conciencia de la humanidad cuyo lugar privilegiado es la escritura.”?8

Otra interpretacion del tiempo es la que brinda el historiador francés
Jaques Attali quien lo analiza bajo una perspectiva politica, por lo que es
importante considerar de qué manera se ha medido el tiempo en la historia, por
ejemplo. Para Attali la medida y la administracion del tiempo son extensiones de
poder. La configuracién del tiempo mitico es también una forma de control y de
poder en la que cada sociedad lo piensa y lo organiza a su manera. “Tener poder
es controlar el tiempo de los otros y el suyo propio, el tiempo del presente y el del
futuro, el tiempo pasado y el de los mitos.”?® La medicion y la ejecucién del tiempo
son Utiles para el control social. Para Attali, en la actualidad, es decir, en nuestra
contemporaneidad, se vislumbran dos formas de emplear el tiempo; una de ellas

es cuando el hombre utiliza el tiempo y la segunda cuando el hombre inventa el

27 |dem.

28 |bidem, p. 98

29 ATTALI, Jaques, Historias del tiempo, Fondo de Cultura Econémica, traduccién de José
Barrales Valladares, 12 ed., 12 reimp., México, 2004, p. 10.

23



tiempo. La primera medida del tiempo consistia en prever la aparicion de la lluvia
y el sol, comenta Attali. Ahi la naturaleza jugaba un rol importante. La naturaleza
no tiene existencia en si como un ente autbnomo, es mas bien, en palabras de
Attali, parte de lo sagrado. Para que hubiera naturaleza debié tener lugar un “acto
inaugural”, comenta el historiador francés. El tiempo mitico seria el contexto de
ese acto inaugural. Ese acto inaugural puede representar al mismo tiempo un
sacrificio, puede ser un diluvio o un crimen. “Los mitos mismos, historias de los
dioses, son vividos entonces en un tiempo especial, Tiempo sagrado, diferente
del tiempo historico. Su relato proporciona el sentido primero del tiempo. Toda
mitologia comienza en efecto, por describir un acto inaugural, como un diluvio,
un sacrificio o un crimen [...]"3° A partir de ese acto inaugural las sociedades
establecen normas sobre las formas de vida basicas, como la agricultura y la
ganaderia. La naturaleza, para Attali, es la intuicion de lo sagrado, y lo sagrado
después deifica a la naturaleza.

La concepcion del tiempo mitico y del tiempo historico mismo varian desde
diferentes perspectivas; no obstante, podemos apuntar que, en el caso del tiempo
mitico, los mitélogos coinciden en que es un tiempo anterior al tiempo historico y
un tiempo fuera de la lI6gica racional de la historia. Para Vernant, por ejemplo,
ese tiempo mitico halla ecos en el tiempo presente. Garcia Gual nos recuerda el
mito hesiddico de las Edades del hombre; el presente histérico pertenece a la
Edad de Hierro y vemos cémo el tiempo mitico se va difuminando con el
establecimiento de la cultura (la cual conlleva el trabajo y los males liberados por
Pandora). Paul Ricoeur subraya la caida del tiempo mitico al tiempo histdrico a
partir del mito adamico. Sera importante retomar el vinculo que establece Vernant
entre el tiempo mitico, la memoria y el poeta, ya que la presente investigacion
trata de sefalar al mito no solamente como la reinterpretacién de un ente cultural

o simbdlico, sino también como como un recurso poético.

30 |bidem, p. 18.
24



1.2 Mito y literatura

PROMETEO. Ahora no se trata ya de palabras
sino de hechos: la tierra tiembla, al tiempo que
en sus zigzagueantes profundidades muge el
eco del trueno; [...] Tal es el impetu de Zeus que,
intentando asustarme, avanza claramente contra
mi. jOh majestad de mi madre, oh Eter que
haces girar la luz comun a todos! jYa veis de qué
manera tan injusta!

Esquilo, Prometeo encadenado

La tradicion clasica nos muestra que desde las primeras manifestaciones
literarias hubo una confluencia entre el pensamiento mitico y la literatura, hecho
gue podemos corroborar en la manera en que se prefiguraron los géneros
clasicos: épica, lirica y drama. La épica es un ejemplo de ello, y es precisamente
en el momento en que la literatura se considera como una creacion o0 poesis en
que podemos hacer una distincion entre mito y logos. Homero y Hesiodo son dos
grandes figuras que encumbraron el vinculo entre el mito y la creacién poético-
literaria. Podemos sefalar que la literatura misma constituye uno de los
principales testimonios del mito y sus manifestaciones en la cultura ya que
grandes poemas épicos preservaron el conocimiento religioso de ciertos pueblos;
pongamos como caso el Poema de Gilgamesh en Mesopotamia, el Ramayana
hindd, la lliada o la Odisea griegas, o el mismo Chilam Balam de los mayas.

El antropologo polaco Malinowski desarrollé sus investigaciones sobre el
mito a través de trabajo de campo en el que pudo acceder a sus respectivas
fuentes de manera directa, es decir, conocié los mitos de boca de nativos de
ciertas regiones —como las islas Trobiand— lo que privilegio su tarea. Garcia Gual
nos recuerda que en el caso de la cultura griega carecemos de una proximidad
con las fuentes originales del mito, como podria ser la tradicion oral, por lo que la
escritura y la literatura se convierten en los documentos que testimonian el

conocimiento mitico.

25



Pero Malinowski tenia razon. Carecemos de un trato directo con la
narracion mitica originaria. Mediatizado por la tradiciébn poética y la
plastica, en el marco de una civilizacién de la escritura, el repertorio
mitico de los griegos se nos presenta con una singular aureola de
libertad y de ironia, una libertad y variabilidad que es consecuencia de
lo ya apuntado, fundamentalmente por su relacion con el mundo de la

poesia.®

Carlos Garcia Gual ha realizado trabajos en los que ilustra como el mito o ciertos
“mitemas” son recreados en la literatura. En uno de ellos sefiala coémo la figura
de Prometeo presenta variantes en las que se resaltan ciertos rasgos —politicos,
religiosos o morales—, en diferentes obras y autores. Tenemos al Prometeo
Encadenado de Esquilo; las menciones que hace Hesiodo en la Teogonia y en
los Trabajos y dias; el papel de Prometeo en la comedia Las aves de Aristofanes;
el relato que hace Protagoras del mito sobre la reparticion de los dotes a los
hombres en el didlogo platénico; asi como el didlogo de Luciano de Somédsata
donde sitia a Prometeo en el Caucaso. Todas las variantes presentan una forma
distinta de representar la figura de Prometeo. Tales investigaciones —como las
de L. Diez del Corral, José Manuel Losada Goya y del mismo Garcia Gual—
demuestran “contundentemente la pervivencia del mito bajo muy diversos ropajes
a lo largo de la historia”®2. Para Garcia Gual la literatura de la antigua Grecia
representa un testimonio en el que se han recreado los mitos de diversas
maneras: “[...] en una cultura de larga tradicion literaria los mitos se vuelven a
contar siempre con tonos y acentos nuevos, reinterpretandolos con intenciones
diferentes.”®® A propésito de Prometeo, dentro de la literatura moderna y/o
contemporanea encontramos piezas literarias de autores sobresalientes como

Goethe, Nietzsche y Kafka.

31 GARCIA GUAL, Carlos, Introduccion a la mitologia griega, Alianza Editorial, 22 ed., Madrid,
32 GARCIA GUAL, Carlos, Prometeo: mito y literatura, 12 ed., Fondo de Cultura Econémica,
Madrid, 2009, p. 16.

33 |Ibidem, p. 17.

26



La literatura y el arte en general se convierten en un escaparate para que

haya una fusion entre la visiéon del mundo antiguo y moderno y en la que el mito

se convierte en la piedra angular donde se cimienta la creacion artistica. Al

respecto, sefiala Garcia Gual:

En todo caso, queda claro que la literatura antigua se construye sobre
el humus fértil de la mitologia, y todos los géneros poéticos antiguos
(la épica, la lirica coral y la tragedia) fundan en ese substrato sus
argumentos. Frente a la tradicibn mitica se han constituido luego la
filosofia, la historia y las investigaciones cientificas como saberes
criticos y racionales. Se han creado frente a los mitos, en oposicion a
ellos, en busca de una nueva explicacién, fundada en la razon, no en
la tradicibn. Como decia Heraclito, «los ojos son testimonios mas
firmes que los oidos». Los géneros de la literatura de ficcion,
desvinculados del acervo mitico, son, en general (dejando a un lado el

cuento popular), posteriores.3

Por otra parte, podemos sefialar que no Unicamente la literatura se convirtié en

el receptaculo del mito, las artes plasticas en general se han nutrido del mismo,

dentro de la Historia del Arte. Grandes obras de arte han representado

personajes o momentos de ciertos universos mitolégicos o religiosos. Al respecto

José Manuel Losada Goya, catedratico de la Universidad Complutense de

Madrid, comenta:

El dinamismo del mito se pone de manifiesto en la interaccion artistica.
Muchas manifestaciones de las artes son retellings de los mitos:
vuelven a contarlos, son nuevas versiones. Ciertamente existen las
versiones miticas propiamente dichas: La Odisea, una secuela
moderna, retoma en sus 24 rapsodias otras tantas de la obra
homérica, si bien el contenido de ambas historias no discurre por

idénticos caminos: en la obra de Kazantzakis, el héroe insatisfecho por

34 GARCIA GUAL, Carlos, Introduccion a la mitologia griega, Alianza Editorial, 22 ed., Madrid, p.

34.

27



la vida tranquila de itaca decide acometer nuevas aventuras. En este

caso, una obra literaria recrea otra obra literaria.3®

Aunque el tiempo mitico se encuentre fuera del tiempo cronoldgico es el arte
quien brinda el caracter diacronico al mito dentro del arte; podemos enumerar
ejemplos iconicos como el David de Miguel Angel en el arte renacentista, el
Saturno devorando a sus hijos del pintor espafiol Goya. El traslado del mito a una
manifestacion artistica es otro fenomeno que acaece en el proceso creativo,
preservando los rasgos mas importantes del ente mitico en cuestion. En todos
los casos, sefiala Losada Goya, los mitos preservan sus caracteristicas mas
esenciales: “[...] cada mito posee una idiosincrasia. Esta particularidad explica la
resistencia del mito a una modificacion excesiva que le despoje de sus
propiedades. Una Ifigenia sin sacrificio es dificilmente reconocible.”3® Podemos
sefialar como ejemplo la leyenda de Tristan e Isolda la cual es trasladada a la
musica por Wagner, o el Odiseo homérico que viaja decenas de siglos hasta la
Irlanda moderna en la obra de James Joyce, o como la figura de Narciso se
representa en El retrato de Dorian Grey del escritor irlandés Oscar Wilde. Sefala
el historiador espafol Antonio Pérez Rioja: “El simbolo y el mito son las formas
expresivas primordiales del espiritu humano y el origen de todas las literaturas, a
la vez que el depdsito de lejanas creencias y de los mas antiguos fundamentos
de la ciencia. Su punto de partida son la naturaleza y las acciones humanas.”?’
El vinculo entre mito y literatura ha estado presente desde los origenes de ésta,
y a lo largo de la historia el mito se ha desplazado entre las diferentes
manifestaciones artisticas, siempre manteniendo los rasgos esenciales de los

personajes miticos, y a su vez presentando variaciones bajo distintos ropajes.

35 LOSADA GOYA, José Manuel., LIPSCOMB, Antonella, Mito e interdisciplinariedad. Los mitos
antiguos, medievales y modernos en la literatura y las artes contemporaneas, Levante Editori
Bari, Madrid, 2013, p. 11.

36 [dem.

37 PEREZ-RIOJA J.A., Diccionario de simbolos y mitos, Ed. Tecnos, Madrid, 1962, p. 6.

28



1.3Mito y poesia

Conjuramos a Homero y a los demas poetas a
gue no encuentren mal el que borremos de sus
escritos esos pasajes y otros de la misma indole.

Platon, La Republica

Posible es para un dios. Mas, dime, ¢c6mo

podra seguirle un hombre con la angosta lira?

Su &nimo es discorde. Y en la cruz de dos

sendas de corazén

no puede el templo de Apolo ser levantado.
Rainer Maria Rilke, Sonetos a Orfeo

La relacidon entre mito y poesia se remota desde las primeras manifestaciones de
la literatura occidental. Segun Garcia Gual, el antiguo historiador griego Herddoto
consideré fundamentalmente a Hesiodo y a Homero como dos poetas que
realizaron una tarea ordenadora del corpus mitologico de la religién griega, por
lo que desempeniaron el papel de “grandes educadores” para el pueblo mismo.
Desde el primer canto de la lliada podemos percibir el tono religioso de los cantos
y cémo el poeta se volvia un portavoz de las musas: “Canta, oh diosa, la colera
del Pelida Aquileo; célera funesta que causoé infinitos males a los aqueos y
precipitd al Hades muchas almas valerosas de héroes, a quienes hizo presa de
perros y pasto de aves —cumpliase la voluntad de Zeus— desde que se
separaron disputando el Atrida, rey de hombres, y el divino Aquileo.”*® Como
podemos apreciar, los poemas épicos de Homero rememoran un tiempo pasado
en el que confluyen dioses y hombres, es decir, se remonta a un tiempo mitico

desde un tiempo presente.

38 HOMERO, lliada, traduccion de Luis Segala y Estalella, introduccién de Javier de Hoz, Ed.,
Austral, Madrid, 2003, p. 63.

29



El uso del epiteto®® como recurso poético es una caracteristica que permite
calificar y describir a los diferentes personajes mitologicos, como héroes,
guerreros, dioses o semidioses; el empleo del epiteto dentro de la épica y la
poesia antigua constituyé entonces una estrategia didactica que a su vez fungia
como un aspecto estético y literario. En la lliada, por ejemplo, Aquiles es descrito
como “el de los pies ligeros” o el principe troyano Héctor como “domador de
caballos”. Como ejemplo, podemos rememorar algunos dialogos de la lliada
donde se aprecia como el uso del epiteto realiza una funcion explicativa y brinda
informacion adicional a los personajes. En la Rapsodia o Canto |, tras la negativa
de Aquiles hacia Agamenon sobre reincorporarse a la batalla, el soberano militar
decide como represalia separar a Briseida, “la de hermosas mejillas”, de Aquiles;

ante el algido desencuentro la diosa Atenea interviene:

AQUILEO.— 4 Por qué nuevamente, oh hija de Zeus, que lleva la égida,
has venido? ¢ Acaso para presenciar el ultraje que me infiere Agamenén
Atrida? Pues te diré lo que me figuro que va a ocurrir: Por su insolencia
perdera pronto la vida.

Dijole a su vez Atenea, la diosa ojos de lechuza:
ATENEA.— Vengo del cielo para apaciguar tu coélera, si obedecieres; y
me envia Hera, la diosa de los niveos brazos, que os ama cordialmente
a entreambos y por vosotros se interesa. Ea, cesa de disputar, no
desenvaines la espada, e injuriale de palabra como te parezca. Lo que
voy a decir se cumplird: Por este ultraje se te ofreceran un dia triples y
espléndidos presentes. Dominate y obedécenos.

Y contestandole, Aquileo, el de los pies ligeros, le dijo:
AQUILEO.— Preciso es, oh diosa, hacer lo que mandais, aunque el
corazén esté muy irritado. Proceder asi es lo mejor. Quien a los dioses

obedece, es por ellos muy atendido.*

39 “EPITETO. Es epiteto todo adjetivo o frase adjetivada que, sin ser necesaria para determinar
el sentido de un sustantivo, se afiade a él a fin de expresar una cualidad relevante del mismo”.,
en: MONTES DE OCA, Francisco, Teoria y técnica de la literatura, 222 ed., Ed., Porria, México,
2006, p. 27.

40 HOMERO, op. cit., p. 68.

30



En el didlogo anterior se aprecia cdmo el uso del epiteto cumple con ciertas
explicaciones sobre el linaje de los dioses o de los héroes, ademas de brindar
descripciones fisicas o psicologicas. La lliada esta plagada de elementos miticos.
Algunas veces las referencias explican causas pasadas o rasgos de otros
personajes, pero como vemos en el fragmento anterior los dioses tienen
inferencia directa en la historia misma. Los dioses influyen en la toma de decision
de los héroes y en otros casos interfieren en los hechos y acontecimientos, llegan
incluso a manipulan las fuerzas de la naturaleza para intervenir en la batalla
segun el propdsito que tengan.

Ademas de sefialar a Homero y a Hesiodo como dos figuras encumbradas
de la historia de la literatura occidental que nutrieron sus creaciones de un
sustento mitico, podemos sefalar —incluso de manera cronolégica— a otros
poetas latinos que sobresalen. Tal es el caso de la figura de Virgilio quien escribié
el poema épico la Eneida en el siglo | a.C. Dicha obra la escribi6é a solicitud del
emperador Augusto quien pretendia atribuirle un origen mitico al imperio romano.
Para ello Virgilio se inspir6 en la lliada y la Odisea para reconfigurar su relato con
ecos homéricos. En la primera parte, al igual que Odiseo, Eneas navega hasta
llegar a Italia. En la segunda parte, se explota el rasgo militar y guerrero de
Eneas, ya que se relatan sus conquistas hasta convertirse en rey. Mas tarde, sus
descendientes, Romulo y Remo, fundaria Roma. El origen mitico del imperio se
centraria en el personaje de Eneas, quien particip6 en la guerra de Troya. Eneas
habria logrado escapar de la ciudad luego de que un grupo de soldados griegos
penetrara las murallas tras haberse esconderse dentro la ofrenda del gran caballo
de madera.

Otro ejemplo lo encontramos en el poeta latino Ovidio quien plasmo y
recopild6 mas de 250 relatos mitoldgicos en su obra Las metamorfosis, hacia el
afio 8 d.C. Es un texto particular, ya que, aunque esta escrito en versos
hexametros, no expresa propiamente el sentimiento del yo lirico exclusivo de la
poesia. Presenta un tono épico y didactico en el que a través de quince libros
narra la cosmogonia del mundo griego, el mito de las edades del hombre para

31



después hilar historias de diferentes personajes como Jupiter, Eco, Narciso,
Dédalo e icaro, Heracles, Ifigenia, etc.

Cabe sefalar que la literatura latina se apropio de la cultura helénica, por
lo que los dioses griegos adoptaron nombres latinos, mismos que ostentan en
tales obras. A Cronos, dios helénico del tiempo, en el mundo latino es conocido
como Saturno, Odiseo como Ulises, Hércules como Heracles, Zeus como Jupiter,
etc. Otro ejemplo representativo lo encontramos en la Divina comedia de Dante
Alighieri, escrita en el siglo X1V, en la que, a diferencia de los poetas latinos,
recrea muchos personajes del mundo cristiano. A través de alegorias cristianas,
representa el paso del pensamiento medieval a una vision antropocentrista.

La presencia del mito —como podemos ver— en el quehacer artistico se
puede encontrar por ende en la literatura y en la poesia. No obstante, uno de los
momentos puntuales del rescate no solamente del mito, si no del mundo clasico
en las artes lo podemos situar en el Renacimiento. La literatura se convierte un
enorme corpus a través del cual podemos acceder al mito; en cierto sentido, el
arte en general ha abrevado del mito a lo largo de la historia, como puede suceder
en la pintura, la escultura o la musica. El mito ha sido un motivo recurrente y una
fuente de inspiracién de la creacion artistica. Irbnicamente, para Platon las
creaciones poéticas denigraban al hombre, hecho por el cual los literatos no

serian aceptados en la creacion de una republica ideal.

32



Capitulo II: Testimonios del mito en la literatura

mexicana

2.1 El “nuevo” Narciso de Enrique Gonzélez Martinez

El dulce Orfeo, el que a las fiera doma
con el sén de su musica divina,

deja las frondas del afioso bosque,
toma en sus manos la heptacorde lira
y a la ribera de la mar los pasos
presuroso encamina.

Enrigue Gonzalez Martinez, “La

serenata de Orfeo”

La intencién de la presente investigacion es mostrar algunos testimonios de
poetas importantes de la literatura mexicana cercanos contemporaneamente a
Ali Chumacero y observar como las figuras miticas son extraidas de su contexto
originario para insertarlas en una obra poética que responde a diferentes
coordenadas histéricas creativas y/o hermenéuticas; posteriormente se
procedera a focalizar esa misma figura mitica en la poesia de Chumacero, para
después del recorrido, apreciar la reinterpretaciéon de dichos mitos. Se decidié
enfocarse en otras manifestaciones de la literatura mexicana para analizar de
mejor manera la similitudes y diferencias dentro de un espacio concreto y mucho
mAas cercano.

Enrigue Gonzalez Martinez (1871-1952) es un poeta que destaca dentro
de las letras mexicanas por haber publicado una obra interesante y por haber
figurado como posible acreedor al Premio Nobel de Literatura. Pedro Henriquez
Urefia se refirié a él como uno de los “siete dioses mayores de la lirica mexicana”.

En 1949 fue postulado por Antonio Castro Leal para recibir el Premio Nobel de

33



Literatura, afilo en que el autor estadounidense William Faulkner resultaria
ganador.

El autor espafiol Max Aub se establecio en México durante tres décadas
debido a su exilio. En un articulo publicado en la Revista de la Universidad de
México en junio de 1971 publicé un estudio con el titulo de Enrique Gonzélez
Martinez. Vida y poesia donde sefiala que su obra mas importante fue Babel,
misma que escribi6 a la edad de ochenta afos. Aub apunta que “Enrique
Gonzalez Martinez es el poeta mas importante de su generacion mexicana™!. Es
descrito como un poeta que a pesar de su posicionamiento politico inclinado
hacia el porfirismo y de actitud “antimaderista” logré desarrollar en su obra una
influencia simbolista-modernista en la que prevalecié una independencia entre el
quehacer poético y la vida de funcionario de Estado. Al igual que Machado y
Unamuno, Aub encuentra en la obra de Gonzélez Martinez el reconocimiento de
algo “incognosciblemente superior”. Por otro lado, podemos destacar que
Gonzalez Martinez desempefidé dos facetas que otros grandes escritores
mexicanos realizarian y combinarian: la creacion literaria y la diplomacia. La
experiencia vivencial y cultural de habitar otros paises retroalimenta la obra del
escritor, como sucedio con Alfonso Reyes y el mismo Octavio Paz.

Asimismo, es sumamente conocido por haber escrito un célebre poema
publicado en Senderos ocultos (1911) el que hay una mofa hacia el cisne como

simbolo caracteristico del modernismo literario:

Tuércele el cuello al cisne...

Tuércele el cuello al cisne de engafioso plumaje
gue da su nota blanca al azul de la fuente;
él pasea su gracia no mas, pero no siente

el alma de las cosas ni la voz del paisaje.*?

41 AUB, Max, “Enrique Gonzalez Martinez. Vida y poesia”, Revista de la Universidad de México,
No. 10, junio 1971, p. 71.

42 GONZALEZ MARTINEZ, Enrique, Obras, Poesia |, El Colegio Nacional, 22 ed., México, 1995,
p. 318.

34



En 1907 publica el libro Mitos y paisajes donde ya dejaba ver su conocimiento
sobre la mitologia grecolatina. El académico y diplomatico mexicano Antonio
GOmez Robledo sefialé que en la obra de Enrique Gonzélez Martinez, las dioses
griegas Atenea y Afrodita son simbolizadas con las figuras del buho y el cisne,
respectivamente. EI mismo Ali Chumacero apunt6 en uno de sus tantos articulos
publicados sobre critica literaria titulado Impresion de Enrique Gonzéalez Martinez
que: “La reflexion, el dominio intelectual del espacio, la aprehension del alma
escondida de las cosas y la sabiduria peculiar del poeta que sabe resaltar en el
lenguaje lo irrepetible de la emocién [...]"*3

Para esta investigacion hemos tomado como muestra un poema de
nombre “El nuevo Narciso” para analizar dicho personaje mitolégico, y que

transcribimos a continuacion:

“El nuevo Narciso”

Un Narciso sin rostro

pierde su imagen en la linfa muda.
Suefio decapitado

ruboriza de sangre las espumas.
Tantalico deseo mira

alejarse todo lo que busca.
Crismética presencia

de ciega forma con imagen trunca,
el espejo del agua

€s Como una respuesta sin pregunta.**

El poema propone evidentemente la imagen de un Narciso sin rostro, es decir,
priva de su rasgo mas importante a una figura mitica para presentarlo de una

manera distinta. ¢ Qué es de Narciso sin su rostro? El término linfa se traduce en

43 CHUMACERQO, Ali, Los momentos criticos, Fondo de Cultura Econémica., seleccion, prélogo y
bibliografia de Miguel Angel Flores, México, 1987, p. 118.
44 GONZALEZ MARTINEZ, Enrique, op. cit., p. 501.

35



el universo poético como sangre, aunque también significa agua. El adjetivo
“tantalico” hace referencia a un deseo que por muy cercano o realizable que sea
es a la vez imposible de consumarse pues recuerda el momento en que Tantalo*®
tras haber robado el néctar y la ambrosia a los dioses del Olimpo fue condenado
a un rincon del inframundo en el que debe permanecer en un lago con el agua
hasta la barbilla rodeando de voluptuosos arboles frutales. Cuando Tantalo es
presa del hambre y trata de tomar uno de los frutos, éstos se alejan de él cada
que lo intenta, ademés de que todo el tiempo pende sobre su cabeza una gran
roca que amenaza con aplastarle. La imagen que propone Gonzalez Martinez es
inaudita si atendemos a la esencia del mito de Narciso. Al extraer la imagen de
Narciso del relato mitico se desarticula su discurso simbdlico tradicional, pero
¢cuales son las constantes en el relato que han sobrevivido a lo largo de los
siglos? Uno de los primeros testimonios literarios de Narciso lo encontramos en
Las metamorfosis de Ovidio escrito hacia el afio 8 d.C. La obra fue escrita en
hexametros, no obstante, en la actualidad predominan las traducciones en prosa.
En libro 11l encontramos el relato en el que describe cdmo Liriope al consultar con
Tiresias la suerte que tendria su amado hijo Narciso, éste le vaticin6 que llegaria
a tener una larga vida solamente “si el no llega a conocerse”; pero con el
transcurso del tiempo el oraculo fue olvidado. Sobre la belleza de Narciso relata
el poeta latino: “[...] podia parecer nifio y hombre. Muchos jovenes y muchas
ninfas lo desearon, mas ningun joven ni ninguna doncella pudieron tocarle. Tan

duro orgullo habitaba su tierno cuerpo.”® Cuando Eco aun tenia cuerpo observo

45 “TANTALO. Rey de Lidia o de Frigia -segun la mitologia griega- llegé a injuriar a los dioses, de
cuya mesa robé el néctar y la ambrosia, por lo que fue precipitado al Tartaro. Homero le describe
sufriendo alli hambre y sed terribles, alin mas angustiosas por estar sumergido con el agua hasta
la barba y hallarse rodeado de los mas placenteros manjares: apenas abre la boca para gustar lo
uno y lo otro, el agua se seca y los manjares se desvanecen. Tal es el «suplicio de Tantalo»,
expresion simbdlica y proverbial para expresar el sufrimiento de una persona que se ve obligada
a privarse de lo que parece tener al alcance de su mano. El escritor ruso Ivanov ha introducido
este mito clasico en su tragedia «Tantalos» (1904), pero con un nuevo sentido: Tantalo simboliza,
en esta tragedia rusa -concebida dentro de las formas y metros de la tragedia clasica griega- las
constantes aspiraciones del hombre: por una parte, representa su voluntad de autonomia; por
otra, su culpa”. En PEREZ-RIOJA J.A., Diccionario de simbolos y mitos, Ed. Tecnos, Madrid,
1962, p. 330.

46 QVIDIO, Las metamorfosis, 12 ed., Grupo Editorial Exodo, México, 2011, p. 67.

36



un dia al joven Narciso y quedd prendada de él, aunque la ninfa estaba
condenada sOlo a repetir las Ultimas palabras que escuchara, —tras haber sido
castigada por Juno— por |lo que se veia limitada su capacidad de interactuar y de
expresarse. En una ocasion en que Narciso se rezagd del grupo con el que
paseaba por la campifia, gritd a sus companieros a la distancia “hay alguien aqui”,
alo que Eco, quien lo divisaba desde lejos, respondio: “alguien aqui”. Tras repetir
varias palabras de Narciso, Eco pronuncia “unamonos”, y es el momento en que
Eco se deja ver y se dirige a él para estrecharlo entre sus brazos. El joven huye
no sin advertirle que moriria antes de entregarse a ella. Desde entonces, Eco vive
confinada y oculta dentro de antros solitarios en los bosques. Narciso rechazo a
otras ninfas y jévenes al punto que hubo quien pidi6 a los cielos que algun dia
amara de la misma manera sin conseguir tal goce, suplica que Némesis escuchd.
La diosa hizo que se encontrara con una laguna en la que Narciso se detuvo una
ocasion a saciar su sed. Asi pudo contemplarse a si mismo y de esa manera
extasiarse con su propia imagen. Desde entonces volvia cada que podia, pero
después ya pasaba horas contemplando su propio reflejo en el agua cristalina.
Tanto fue su delirio que Narciso termind por arrojarse al agua para unirse con el
reflejo que tanto afioraba sin poder llegar a él. De la laguna emergi6 una flor de
blancos pétalos en lugar del cuerpo del mancebo. El historiador espafiol Antonio
Pérez-Rioja sefiala —ademas de las acepciones que adopté la psicologia sobre
el término Narcisismo— que el filélogo italiano De Gubernatis atribuia también al
mito de Narciso el significado simbdlico del caracter funerario de la muerte

humana:

El mito del joven Narciso —segun De Gubernatis, es sin duda,
funerario—. La flor del mismo nombre, en la que fue transformado
Narciso simbolizé la fragilidad y la muerte, consagrandose a Hades (o
Plutén), dios de los infiernos. El narciso era la flor que —segun los
antiguos— adormecia a los seres en el ultimo suefo, representando el

transito de este mundo al del mas alla.*’

47 PEREZ-RIOJA J.A., Diccionario de simbolos y mitos, Ed. Tecnos, Madrid, 1962, p. 262.
37



A la extensa definicidbn que brinda, agrega también la acepcion que formula el

psicoanalisis:

Dentro de la teoria psicoanalitica, el complejo de Narciso o complejo
narcisista esta sefialado por la fijacion afectiva del individuo hacia si
mismo. Se manifiesta, psicolégica y simbdlicamente, por un
desplazamiento del mundo exterior y un desarrollo de la vida interior en
un sentido egocéntrico, dando una importancia exagerada hacia la

propia persona.*®

Al repasar el relato mitico de Narciso apoyado en la version de Ovidio vemos que
una parte importante es el rostro reflejado en el agua, es decir, el rostro que
consiste en la respuesta a la “pregunta” que el joven albergaba en su interior.
Enrique Gonzalez Martinez nos habla de una “respuesta sin pregunta”, al
presentarnos una “imagen trunca” del relato mitico (ya no de Narciso en si). Un
Narciso sin rostro se antoja como un personaje inexpresivo, sin esa alteridad y

vanidad que la tradicion le ha otorgado.

48 |dem.

38



2.2 Lafigura de Adan en Jaime Sabines

Entonces Dios formé al hombre del polvo de la
tierra, sopl6 en sus narices un halito de vida, y el
hombre se hizo un ser viviente.

Génesis 2:7

El poeta chiapaneco Jaime Sabines (1926-1999) publica Adan y Eva en 1952,
poemario de prosa poética dividido quince partes. A lo largo del poemario
Sabines recrea las adversidades por las que tuvieron que haber pasado Adan y
Eva luego de haber sido desterrados del paraiso. A lo largo del poema somos
testigos del asombro que los primeros habitantes de la tierra tuvieron ante los
fendmenos naturales y de cdmo resentian tanto las hostilidades de la naturaleza
como la tarea de cubrir con las necesidades basicas de la supervivencia.
Encontramos a un Adan y Eva mas prosaicos y cercanos, dos personajes de
carne y hueso, pero si enmarcados en lenguaje poético. En la primera parte
escuchamos a Eva en un didlogo introductorio: “—Tengo amor, suefio, hambre
¢Amanecio? —Es de dia, pero aun hay estrellas. El sol viene de lejos hacia
nosotros y empiezan a galopar los arboles. Escucha.”® Si bien el relato de Adan
y Eva es un mito que representa la caida del hombre al tiempo, el poeta
chiapaneco resalta alin mas no sélo la condicién temporal y por lo tanto mortal
del ser humano, sino la experiencia de la otredad que conlleva la soledad. En el
poema de Sabines, la salud de Eva comienza a deteriorase hasta llegar a la
muerte, y de esa manera Adan se enfrenta al sentimiento de la soledad y del
duelo.
Xl
Eva ya no esta, de un momento a otro dejé de hablar. Se quedd quieta 'y

dura. En un principio pensé que dormia. Mas tarde la toqué y no tenia

calor. La movi, le hablé. La dejé ahi tirada.

4 SABINES, Jaime, Recuento de poemas, 1950/ 1993 12 ed., Ed., Planeta, México, 2007, p. 79.
39



Pasaron varios dias y no se levant6. Empez6 a oler mal. Se estaba
pudriendo como la fruta, y tenia moscas y hormigas. Estaba muy fea.

La arrastré afuera y le puse bastante paja encima. Diariamente iba a ver
como estaba. Hasta que me cansé y la llevé mas lejos. Nunca volvio a
hablar. Era como una rama seca.

No sirve para nada, no hace nada. Poco a poco se la come la tierra. Alli
esta.

Se la come el sol, no me gusta. No se levanta, no habla, no retofia.

Yo la he estado mirando. Es inatil. Cada vez es menos, pesa menos, se

acaba.>®

El humanista aleman Erich Fromm acufia el término de «separatidad» para
explicar como la conciencia de si mismo no deja de ser una experiencia “fuera
de si”, es decir, la conciencia entendida como una entidad separada. La
separatidad también seria la conciencia del paso inexorable del tiempo y la
conciencia de saber que se viene al mundo sin voluntad propia. El estado de
angustia en que vive el ser humano es causado pues por este sentimiento de
«separatidad».

El relato biblico de Adan y Eva expresa esa experiencia de culpa y
verglienza en la separatidad. Después de haber comido Adan y Eva del fruto del
«arbol del conocimiento del bien y el mal», después de haber desobedecido (el
bien y el mal no existen si no hay libertad para desobedecer), después de haberse
vuelto humanos al emanciparse de la originaria armonia animal con la naturaleza,
es decir, después de su nacimiento como seres humanos, vieron «que estaban
desnudos y tuvieron vergiienza».>! La figura de Adan simboliza esa separacion
primigenia que el ser humano sufri6 al alejarse de la naturaleza. Por tanto
podemos sefialar que el Adan que presenta Jaime Sabines es uno desmitificado

y mas humano. A continuacion agregamos un comentario sobre la idea de la

50 |hidem, p. 86.
51 FROMM, Erich, El arte de amar, Ed., Paidds, 12 ed., epilogo biografico de Rainer Funk,
México, 2019, p. 23.

40



muerte dentro del pensamiento metafisico, dentro de la obra del poeta

chiapaneco.

Pensamiento metafisico en Jaime Sabines

Una forma en la que podemos ejemplificar el tiempo lineal es con la filosofia
idealista de Hegel y su modelo dialéctico de la Historia. Una linea recta, e incluso
ascendente, que nos conduce hacia el absoluto. La filosofia sera la ciencia o
disciplina encargada de revelarnos el misterio del «dogma de la encarnacion»,
segun Hegel. Puede sefialarse una distincion o separacion entre «pensamiento
metafisico» y «pensamiento tragico». Pero, ¢,qué es el pensamiento metafisico?
Nietzsche se refiere de algin modo a la moral como algo a priori®2. El
«pensamiento metafisico» podria definirse como toda convencion, o —hay que
decirlo— toda convencion salvifica. La metafisica no tira los dados, no apela por
el azar. La base del pensamiento occidental o del proyecto civilizatorio de
occidente encuentra sus bases en la filosofia helénica. Se vuelven significativos
e ilustrativos los titulos de obras como Etica Nicomaquea de Aristoteles o La
Republica de Platén. ¢ Sobre qué tratan estds obras o tratados filoséficos? Los
temas que abordan son la justicia, la virtud, la moral, la felicidad. Las dualidades
aparecen después como consecuencia: lo bueno y lo malo, etc. Lo metafisico es
también teorizar el mundo, es el espacio no homogéneo, es el espacio dividido,
es el paso del caos al orden, de lo amorfo a lo formal; es el nacimiento del homo
religius. Los proyectos civilizatorios se fundan de alguna forma a través de la
sancion. Algunos pensadores sefialan que las civilizaciones se fundan a partir de
un crimen, de un sacrificio, de una falta primitiva. EI mito de Tétem y Tabu ilustra
dicha idea.

Lo sagrado se presenta ya sea en marcos metafisicos o tragicos. En el
contexto metafisico lo sagrado es presentado, es decir, propiciado. Dentro del
pensamiento tragico lo sagrado remite mas bien a un instante, o el instante. En
palabras de Horkheimer, es despertar ante otro dragon. La teologia se instaura.

El «pensamiento tragico» digamos que se manifiesta desde Dionisos, la tragedia

52 En La genealogia de la moral.

41



griega y algunos pensadores. Como filésofos tragicos podriamos considerar a
Nietzsche y Heidegger. En el &mbito de la poesia William Blake®3 o Baudelaire
parecen mostrar ciertos indicios de un pensamiento distinto, en aspiracion a la
soberania; el mismo Beckett podria estar cerca también. El pensamiento tragico
puede entenderse a través —por ejemplo— del mito de Orfeo. Orfeo baja al
inframundo a rescatar a su amada Euridice que habia muerto tras haber sido
mordida cuando huia de Arestes, hijo de Apolo. Orfeo desciende al inframundo y
logra llegar hasta su amada gracias a su musica. Al salir se vuelve hacia Euridice
y se da cuenta de que estd muerta; para Hegel esto seria ver a los ojos a la
muerte.

Jospeh Cambell en EI héroe de las mil caras habla sobre el amor fati. Este
concepto de alguna forma coincide con la visién del pensamiento tragico, al

considerar a la muerte como unico destino (inevitable):

Esta muerte de los contenidos l6gico y emocional de nuestra importancia
provisional en el mundo del espacio y del tiempo, este reconocimiento de la
vida universal que nos hace despojarnos de nuestro interés en nosotros para
ponerlo en ella, que vibra y celebra su victoria justamente en el beso de
nuestra propia aniquilacion, este amor fati, amor al destino que es
inevitablemente la muerte, constituye la experiencia del arte tragico: de alli

su jubilo, el éxtasis redentor®

El «pensamiento tragico» pues, corresponde al naufragio, el «pensamiento
metafisico» a la salvacion. Nietzsche con la metafora del eterno retorno ilustra la
concepcion del pensamiento tragico; el asumir la existencia en cuanto tal, es
decir, en su naturaleza mortal. Reflexionar sobre esta especie de difuminacion
entre lo metafisico y lo tragico me recordd un poema de Jaime Sabines, entre

varios de sus poemas que hablan sobre la muerte, esta En Serio:

53 Su obra «Matrimonio entre el cielo y el infierno».

5 CAPBELL, Joseph, El héroe de las mil caras, psicoandlisis del mito, traduccion de Luisa
Josefina Hernandez, F.C.E., México, 1959, p. 120.

42



Te digo en serio que la muerte no existe. De pronto lo descubres. Cuando
el pedazo de carbon ya no es mas madera quemada sino carboén a solas,
lleno de si mismo, con su propia vida; cuando la corteza del arbol o la
hoja desprendida flota sobre el arroyo, y la piedra en el fondo junto a los
caracoles crece mansamente; el agua llena de tantas cosas minusculas,
llena de luz, de musica, de insectos destruidos, de zancudos cristianos
caminando sobre su superficie; el agua que se bebe la sombra de los
arboles; el ganado a su orilla, las quietas vacas en el viento, el viento
guieto como una transparencia; toda la tarde, todo el concierto, la
armonia, el deslumbrante misterio que estaba alli a tu alcance, tan
sencillo y tan simple. Y ta dentro de todo, con todo en ti mismo. —Te digo

que solo la vida existe.®®

Si bien echar mano de un texto poético conduce hacia dilemas hermenéuticos,
abordaremos el poema en su sentido literal. A primera vista, la frase que impacta
—precisamente— es: Te digo que la muerte no existe. Esto nos conduciria a
cuestiones mas puntuales, como dilucidar qué es lo que existe, o qué es lo que
hace existir a las cosas. En el poema después de expresarse una anulacion de
la muerte, parece describirse una transposicion del sujeto (u objeto) hacia otros
planos, una especie de metempsicosis, es decir, que (un) algo llega a ser por si
mismo cuando abandona su utilidad, dice el poema: Cuando el pedazo de carbén
ya no es mas madera quemada sino carbén a solas, lleno de si mismo, con su
propia vida, o cuando dice: cuando la corteza del arbol o la hoja desprendida flota
sobre el arroyo®®. Volvemos a asistir a la utilidad de la muerte; entonces, la
corteza o la hoja del arbol al desprenderse y descender en el arroyo, ¢vuelven a
incorporarse al ciclo de la naturaleza?, ¢vuelven a ser utiles? o ¢precisamente
en eso consiste su inutilidad? O, regresando un poco, ¢la corteza como parte
organica de un arbol, muere como tal? Culturalmente —o bucdlicamente— la

naturaleza se entiende como armonia, paz, bienestar, pero, ¢la naturaleza no

> SABINES, Jaime, op. cit., p. 266.

% Como detalle hermenéutico y al respecto del arroyo en el poema de Sabines, Borges publica
seis conferencias en «Arte poética» donde sefiala algunas “metaforas modelo”, ademas tiene un
poema titulado precisamente Arte poética donde plasma dicha idea. El rio lo equipara al tiempo.

43



muestra también otras facetas?, ¢ no produce en ocasiones catastrofes? El agua
en el poema se convierte como en una burbuja donde se concentran varios
elementos y se contraponen distintas concepciones, el poema dice: el agua llena
de tantas cosas minusculas, llena de luz, de musica, de insectos destruidos, de
zancudos cristianos caminando sobre su superficie. Me parece que hay una
inclinacion hacia lo bello en esta parte, es decir, hay juicios de valor: armonia,
luz, masica, en suma, toda una atmodsfera, ¢ metafisica?, ¢ nihilista? Pero entre
todo ese complejo positivo se encuentran insectos destruidos y zancudos
cristianos. Curiosamente en esta contraposicidn entre insectos destruidos y
zancudos cristianos se pueda concentrar también la oposicion entre metafisica y
tragedia. Por una parte, insectos destruidos, es decir, la muerte. La muerte
ejemplificada con insectos, con bichos, otra vez, ¢indiferencia ante la muerte?,
junto a ellos estdn zancudos cristianos, seres de piernas largas, de pasos
agigantados, que no insectos sino zancudos, que ademas caminan por sobre las
aguas, evitando el hundimiento. Hacia el final del poema hay una descripcion del
paisaje. Esta descripcion es confrontada al final con el ser. El poema le recuerda
a ese tu poético el concierto de la tarde: el deslumbrante misterio que estaba alli
a tu alcance®’. El mundo le es adjudicado al ser: Y tu dentro de todo, con todo en
ti mismo, es decir (asi lo entiendo), el hombre es la medida de todas las cosas.
En el poema convergen distintas lineas de pensamiento explicita e
implicitamente. ¢Qué pasa si leemos la muerte no existe desde una posicion
metafisica?, podria entenderse como proyecto civilizatorio, como propuesta
salvifica, como nihilismo. Pero —me parece— que es dificil inscribirlo o
clasificarlo como metafisico o tragico. A pesar de que esta escrito dentro de una
cosmovision occidental, creo que no es tan factible clausurar su sentido y
adjudicarle una tendencia nihilista. Aparentemente puede parecer nihilista y
apuntar hacia el pensamiento metafisico cuando comienza negando la existencia
de la muerte. Heidegger comentaba que en realidad el ser no existe. Es decir, el
ser como tal —llamesele conciencia, espiritu, alma— no tiene un lugar en el

mundo, carece de referente. En términos de Heidegger, el ser no existe, de

57 Este momento seria para Octavio Paz el instante de la ironia.

44



alguna forma logra alojarse en el lenguaje. Alcanza un punto de anclaje o de
apoyo en el lenguaje, es su manifestacion. Desde esa perspectiva es impropio
decir (yo) naci, mas bien diriamos fui nacido, si acaso. Si tomamos esa ruta,
podria ser que el inicio del poema de Sabines concuerde con dicha premisa.

Por otro lado, si para entender el «pensamiento tragico» es necesario
asimilar la mortalidad de la existencia, asumir el azar, la «voluntad de poder» de
la naturaleza, por ejemplo, tampoco diriamos que la muerte es una cosa, mas
bien dirilamos que la muerte es lo real. Por ejemplo, Heidegger para explicar la
esencia de la obra de arte en «El origen de la obra de arte» se refiere a esa
esencia como algo otro, que no tiene que ver con la cosidad de las cosas,

entiendo una estructura de este modo:

Cosa—> materiayforma —> determinaciones = esencia de la obra

de arte

En este sentido, la muerte al igual que la esencia de la obra de arte, esta lejos de
ser una cosa, por lo tanto no puede ser Gtil. Retomando algunas ideas de Gaston
Bachelard la poesia es metafisica. Metafisica en el sentido de que las imagenes
del poema las percibimos con nuestros sentidos y son recreadas en nuestra
mente. Aunque el poema “afirme” aparentemente la no existencia de la muerte
no significa tal. Podriamos decir en todo caso que el poema es el resultado de la
experiencia del poeta. Es el poder fecundador de su conciencia, inclinado en este

caso al pensamiento metafisico.

45



2.3 Un ejemplo hispanoamericano: el Lazaro de Luis Cernuda

«Lazaro nuestro amigo, duerme; pero voy a
despertarle». Dijeron entonces sus discipulos:
«Sefior, si duerme, sanara».

Juan 11: 11-12.

El poeta espafiol Luis Cernuda (1902-1963) incluye el poema titulado “Lazaro” en
su obra Las nubes publicada en 1943, libro en el que retne poemas sobre
religion, la idea de muerte y con constantes referencias biblicas. El poema esta
dividido en doce estrofas de diez versos cada una. Los versos van desde el
heptasilabo, pasando por el endecasilabo, hasta el alejandrino. En la mayor parte
del poema, el poeta encarna la voz de Lazaro, hasta convertirse en una voz
monologante. El poema inicia cuando es retirada la piedra que resguardaba el
sepulcro de Lazaro. Posteriormente describe el momento en el que Lazaro se
encuentra frente a Jesus, al describir su tlnica; de esa manera se pone de pie y
comienza a seguirle. El poema termina cuando regresan a casa de Lazaro y él
se encuentra sentado a la derecha del mesias. En el poema se percibe cémo
—tras el milagro de su resucitacion— Lazaro se muestra resignado de regresar a
la vida y de haber abandonado su lecho de muerte. A continuacién presentamos

el poema completo.

“Lazaro”

Era de madrugada.

Después de retirada la piedra con trabajo,
Porque no la materia sino el tiempo
Pesaba sobre ella,

Oyeron una voz tranquila

Llamé&ndome, come un amigo llama
Cuando atras queda alguno

Fatigado de la jornada y cae la sombra.

Hubo un silencio largo.

46



Asi lo cuentan ellos que lo vieron.

Yo no recuerdo sino el frio

Extrafio que brotaba

Desde la tierra honda, con angustia
De entresuefio, y lento iba

A despertar el pecho,

Donde insistié con unos golpes leves,
Avido de tornarse sangre tibia.

En mi cuerpo dolia

Un dolor vivo o un dolor sofiado.

Era otra vez la vida.

Cuando abri los ojos

Fue el alba palida quien dijo

La verdad. Porque aquellos

Rostros avidos, sobre mi estaban mudos,
Mordiendo un suefio vago inferior al milagro,
Come rebafio hosco

Que no a la voz sino a la piedra atiende,

Y el sudor de sus frentes

Oi caer pesado entre la hierba.

Alguien dijo palabras

De nuevo nacimiento.

Mas no hubo alli sangre materna

Ni vientre fecundado

Que crea con dolor nueva vida doliente.

So6lo anchas vendas, lienzos amarillos

Con olor denso, desnudaban

La carne gris y flaccida como fruto pasado;

No el terso cuerpo oscuro, rosa de los deseos,

Sino el cuerpo de un hijo de la muerte.

47



El cielo rojo abria hacia lo lejos

Tras de olivos y alcores;

El aire estaba en calma.

Mas temblaban los cuerpos,

Como las ramas cuando el viento sopla,
Brotando de la noche con los brazos tendidos
Para ofrecerme su propio afan estéril.

La luz me remordia

Y hundi la frente sobre el polvo

Al sentir la pereza de la muerte.

Quise cerrar los ojos,

Buscar la vasta sombra,

La tiniebla primaria

Que su venero esconde bajo el mundo
Lavando de verglienzas la memoria.
Cuando un alma doliente en mis entrafias
Grit6, por las oscuras galerias

Del cuerpo, agria, desencajada,

Hasta chocar contra el muro de los huesos

Y levantar mareas febriles por la sangre.

Aquel gue con su mano sostenia

La lampara testigo del milagro,

Maté brusco la llama,

Porgue ya el dia estaba con nosotros.

Una rgpida sombra sobrevino.

Entonces, hondos bajo una frente, vi unos ojos
Llenos de compasion, y hallé temblando un alma
Donde mi alma se copiaba inmensa,

Por el amor duefa del mundo.

Vi unos pies que marcaban la linde de la vida,

El borde de una tlnica incolora



Plegada, resbalando

Hasta rozar la fosa, como un ala
Cuando a subir tras la luz incita.
Senti de nuevo el suefio, la locura
Y el error de estar vivo

Siendo carne doliente dia a dia.
Pero él me habia llamado

Y en mi no estaba ya sino seguirle.

Por eso, puesto en pie, anduve silencioso,
Aungue todo para mi fuera extrafio y vano,
Mientras pensaba: asi débieron ellos,
Muerto yo, caminar llevandome a tierra.
La casa estaba lejos;

Otra vez vi sus muros blancos

Y el ciprés del huerto.

Sobre el terrado habia una estrella palida.
Dentro no hallamos lumbre

En el hogar cubierto de ceniza.

Todos le rodearon en la mesa.

Encontré el pan amargo, sin sabor las frutas,
El agua sin frescor, los cuerpos sin deseo;
La palabra hermandad sonaba falsa,

Y de la imagen del amor quedaban

Solo recuerdos vagos bajo el viento.

El conocia que todo estaba muerto

En mi, que yo era un muerto

Andando entre los muertos.

Sentado a su derecha me veia
Como aquél que festejan el retorno.
La mano suya descansaba cerca

Y recliné la frente sobre ella

49



Con asco de mi cuerpo y alma.

Asi pedi en silencio, como se pide

A Dios, porque su nombre,

Mas vasto que los templos, los mares, las estrellas,
Cabe en el desconsuelo del hombre que esta solo,

Fuerza para llevar la vida nuevamente.

Asi rogué, con lagrimas,

Fuerza de soportar mi ignorancia resignado,
Trabajando, no para mi vida ni mi espiritu,

Mas por una verdad en aquellos ojos entrevista
Ahora. La hermosura es paciencia.

Sé que el lirio del campo,

Tras de su humilde oscuridad en tantas noches
Con larga espera bajo tierra,

Del tallo verde erguido a la corola alba

Irrumpe un dia en gloria triunfante.®®

La forma en que Luis Cernuda recrea a la figura de Lazaro se aleja del discurso
de las Sagradas Escrituras. Muestra a un Lazaro resignado por haber regresado
a la vida y dejar el mundo de las sombras. Se siente muerto en vida, ya que no
encuentra placer ni gusto en la existencia, el pan le resulta “amargo” y los cuerpos
“sin deseo”. La poesia reescribe entonces determinados mitos y los actualiza e
acuerdo a un contexto especifico, con base en la vision de mundo, y en este
caso, los sentimientos del escritor. En el siguiente capitulo veremos como el

poeta mexicano Ali Chumacero recrea las figuras de Narciso, Adan y Lazaro.

58 CERNUDA, Luis, La realidad y el deseo. 1924-1962. 42 ed., F.C.E., México, 1980, pp. 164-
168.

50



Capitulo Ill: Resignificacion del mito en Ali Chumacero

3.1 Enfoques hermenéuticos de los mitos

"Hacer propio” lo que antes era “extrafo” sigue
siendo la meta final de toda hermenéutica.

Paul Ricoeur

Acerca de la interpretacion de los mitos el filélogo y helenista espafiol Carlos
Garcia Gual sefiala que en su origen las narraciones miticas buscaban revelar la
alétheia griega, es decir, la verdad. Posteriormente la filosofia busco ocupar el
papel que desempefiaban los mitos de revelar dicho conocimiento mediante
cbdigos distintos, por tanto, a través de la razon. Encontramos en Jendéfanes y
Heraclito los primeros pensadores que comenzaron a rechazar al mito, el primero
cuestionando la teologia mitica de Homero. En el caso de Tales de Mileto, Garcia
Gual menciona: “[...] cuando Tales dice que el origen y principio fundamental de
todo es el agua, ya esta negando cualquier mythos sobre el arché cosmico que
no sea un elemento natural.”® De esta manera se generd un enfrentamiento
entre el mythos y el logos, en el que poco a poco el mito fue cediendo terreno. El
logos se convirti6 en el agente principal de dar razén, encontrando en la
llustracion uno de los puntos mas algidos de ello. Una manera de conjuntar cierto
sentido de causalidad con un sentido poético del lenguaje se concentra, nos dice

Garcia Gual, en la teoria alegorica de la interpretacion del mito.

La teoria alegoérica, un intento por salvaguardar la leccion veridica de
los mitos, s6lo en apariencia escandalosos, es también un signo de
ilustracion, ya que parte de aceptar que el lenguaje del razonamiento es

el normal y que los mitos se expresan en otro lenguaje, secundario y

5% GARCIA GUAL, Carlos, La mitologia. Interpretaciones del pensamiento mitico. Ed.,
Montesinos, 3% ed., Espafia, 1997, p. 44.

51



poético, que hay que traducir al codigo del logos para comprenderlo en

toda su hondura y valor.6°

Uno de los primeros alegoristas es Teagenes de Regio (siglo VI a.C.) quien en
un escolio explico de manera alegoérica que las deidades o el nombre de los
dioses se refieren a facultades y propiedades espirituales. En su explicacion de
los poemas homéricos equipara la inteligencia con Atenea, la sinrazén con Ares,
la pasion con Afrodita, la astucia con Hermes, etc., de esta manera las deidades
miticas adquieren un significado simbalico o alegorico. Apunta Garcia Gual: “[...]
se intenta justificar la sabiduria del poeta alegando que se expresaba de un modo
criptico, mediante un codigo poético. Con tal lenguaje alude y revela a los
entendidos verdades profundas ocultas tras un velo de metéforas, tras un ropaje
embellecido por imagenes plasticas.”®' De esta manera el mito es concebido
como un discurso compuesto de un lenguaje criptico que requiere ser
interpretado y descifrado.

Otra lectura de los mitos fue propuesta, comenta Garcia Gual, por un
pensador del siglo IV a.C., de nombre Paléfato, de quien no hay muchos datos.
Paléfato en sus Historias increibles propuso una explicacién racional de los mitos
apoyada en que éstos tienen origen en acontecimientos o anécdotas. Sobre la
fabula de Actedn®?, Paléfato sefiala que el hecho de que el personaje haya sido
convertido en ciervo por la diosa Diana y después devorado por sus cincuenta
perros tendria origen y seria sélo una alegoria de un personaje que tras su pasion
por la caza y la adquisicion de perros haya tenido después una ruina que lo hizo
perder su hacienda. “A Europa la raptd un cretense que se llamaba Toro, no un
toro divino™®2. Otra propuesta en la exégesis de los mitos, cercana a la de Paléfato
es la de ubicar de manera historica a ciertos personajes que luego de ser
elogiados por el pueblo ascendieron a una posicion “divina”, que a la postre seria

mitificada. Dicha interpretacion es descrita como La teoria de Evémero, que

60 Ibidem, p. 48.

61 Ibidem, p. 50.

62 Cfr., PEREZ-RIOJA J.A., Diccionario de simbolos y mitos, Ed. Tecnos, Madrid, 1962, p. 41.
6 GARCIA GUAL, Carlos, op. cit., p. 52.

52



deriva su nombre de Evémero de Mesene, pensador del siglo IV a.C. “Segun él
los dioses no son mas que personajes histéricos de un pasado mal recordado,
magnificados por una tradicion fantasiosa”. En su obra Hiera Anagraphe o
“‘inscripcion sagrada” Evémero afirma que en un viaje por el océano indico en una
isla de nombre Panchaia encontré en una inscripcion la historia narrada de los
primeros reyes de Panchaia, quienes eran: Urano, su sucesor Cronos, y el
siguiente sucesor Zeus. A estos reyes se les habia rendido tal culto que con el
paso de los siglos se habian resguardado en la historia y en el inconsciente
colectivo: “He ahi de dénde venian los dioses griegos. En esa remota isla
oceanica aun se conservaba recuerdo de lo que fueron, antiguos reyes,
deificados por el culto popular, como los monarcas helenisticos.”6

Otro acercamiento hermenéutico que se puede aplicar para los mitos
consiste en asistir a la etimologia para expresar un significado mas profundo,
como lo hizo Cicerén en Sobre la naturaleza de los dioses donde explica los
nombres de algunas deidaes: “Juno es la hermana y la esposa de Jupiter, lo que
quiere decir que el aire se asemeja al éter y tienen con él la unién mas intima.
Pero se le representa con figura de sexo femenino, y estd consagrado a Juno,
porque no hay nada que ceda tan facilmente con él. El nombre de Iuno, viene,
creo, de iuvando”® Asimismo, otros exégetas descifraron el mito a partir de una
interpretacion teolégica como el caso de Salustio en Sobre los dioses y el mundo,
donde propone una clasificaciébn entre mitos teoldgicos, fisicos, psicolégicos y
materiales. Por ejemplo, sobre el mito de Atis®® (personaje mitico relatado por el
poeta latino Catulo) en el que él mismo se corta sus genitales (otras versiones
sefalan que cada afio perdia su fuerza genital) refiere que, aunque los mitos

narren sucesos extraflos o repugnantes pueden revelar a su vez un sentido

64 Ibidem, p. 54.

65 CICERON, apud, GARCIA GUAL, Carlos, op. cit., p. 57.

66 “Pastor de Frigia, amado de Cibeles, quien, celosa por el matrimonio de Atis -que falté asi a la
castidad prometida a la diosa- le hizo perder la razén y la vida. Arrepentida luego, le resucitd y
divinizé, convirtiéndole en pino. Atis simboliza la primavera que muere para resucitar. El mito de
Atis, que cada afio perdia su fuerza genital para luego recuperarla, se explica facilmente porque
Atis significa, sobre todo, las flores que caen antes de que lleguen los frutos. Cantado por el poeta
latino Catulo, Atis suele representarse plasticamente con tinica frigia y los atributos propios del
pastor: el cayado y la flauta.” (PEREZ-RIOJA, A. op. cit., p. 75)

53



profundo, en este caso, la caida y ascension de los dioses o ciclo de la primavera.
En otro texto agrega Salustio: “Cuando los mitos que tratan sobre asuntos divinos
son inverosimiles en cuanto a la razén, es como si nos gritaran y atestiguaran
gue no hay que creerlos llanamente, sino que hay que observar y examinar su
sentido oculto.”®’.

Mas alla de los diferentes enfoques en la recepcion de los mitos, todo ese
corpus, greco-romano en su mayoria, habia sido juzgado hasta antes del XX
como un conjunto de manifestaciones primigenias, carentes de razén y de
principio de causalidad. Los periodos bélicos correspondientes a la primera y
segunda guerras mundiales produjeron que la imagen de una civilizacion racional
gue construia un progreso moral se desvaneciera y dejara entrever las pasiones
inherentes e ineludibles del ser humano, mismas expresiones de grupos
humanos que habian sido concebidos como “primitivos”. De esa manera los mitos
fueron considerados como vias en las que se podia acceder a piezas o pistas
gue pudieran reconstruir o clarificar los enigmas que representa el fenémeno
humano; el analisis e interpretacion de los mitos se han convertido desde
entonces como llaves para descifrar en la medida de lo posible al ser humano y
la realidad. Sobre el panorama del estudio del mito en el siglo pasado, comenta

Garcia-Gual:

Ahora, sin embargo, no se va a subrayar ese primitivismo del mito, sino su
alteridad: no se trata de que los mitos sean explicaciones alegoéricas
primitivas de los procesos naturales, o imagenes fantasticas sugeridas por
un lenguaje primitivo mal comprendido, una «enfermedad del lenguaje» un
tanto infantil, sino de que son explicaciones diferentes de las explicaciones

de la filosofia y la ciencia modernas. 8

No obstante, antes de la Primera Guerra Mundial hacia 1914 hubo ya

antecedentes de un acercamiento epistemologico distinto hacia las

67 SALUSTIO, apud., GARCIA GUAL, Carlos, op.cit., p. 60.
68 GARCIA GUAL, Carlos, Introduccién a la mitologia griega, Alianza Editorial, 22 ed., Madrid, p.
237.

54



manifestaciones de grupos autéctonos y del mito en si mismo. La obra
Transformaciones y simbolos de la livido de Carl Jung aparecio en 1912 y al afio
siguiente se publica Totem y Tabu de Freud; a estos ejemplos se afiaden la obra
de Frazer asi como los helenistas de la Escuela de Cambridge. En los afios
siguientes, en términos de Garcia Gual, se perfilaron tres corrientes claras en los
estudios del mito: el simbolismo, el funcionalismo y el estructuralismo.

La corriente simbolista estd vinculada a leer el mito en un sentido
metaférico del que hay que extraer un sentido profundo. Quien representa a esta
corriente es la obra de E. Cassirer, quien propone categorias fundamentales para
tratar de establecer una diferencia entre el pensamiento mitico y el pensamiento
l6gico. Asimismo W.F. Otto propone gque los mitos revelan una vision poética y
religiosa de determinados grupos humanos: “Para él (Otto) las figuras de los
dioses griegos -tal como se nos muestran ya en Homero- son imagenes
simbdlicas de una intuicion vital intraductible en otros términos.”®® La corriente
funcionalista considera al mito como un testimonio de las tradiciones, usos y
costumbres de pueblo. Desde esta perspectiva, el mito cumplia una funcién
social para promover las formas de cierta vida comunitaria, es decir, el mito
permitiria: “[...] fundamentar los usos tradicionales y las normas de convivencia,
presentandoles una justificacién narrativa, avalada por la tradicion y aceptada por
todos.””® El antropélogo Malinowski es uno de los autores que reforzaron esta
teoria, luego de haber realizado una estancia entre los nativos de las islas
Trobiand, en Oceania. Las investigaciones de Mircea Eliade -segun Garcia Gual-
pueden caracterizarse por combinar los enfoques simbolista y funcionalista. Por
su parte, Lévi-Strauss es quien representa a la corriente del analisis estructural
del mito. El antropologo francés identifica estructuras narrativas en el mito para
después extraer unidades minimas de significados que describe como mitemas.
Garcia Gual explica también que las investigaciones mas actuales del mito (2004)

emplean enfoques de tipo ecléctico y sin dejar de lado el aspecto filologico.

69 Ibidem, p. 242.
70 Ibidem, p. 245.

55



3.2 Teoria de la interpretacién de Paul Ricoeur

[...] yo postulo que la interpretacién es el proceso
por el cual la revelacion de nuevos modos de ser
—o, si se prefiere Wittgenstein a Heidegger, de
nuevas formas de vida— da al sujeto una nueva
capacidad para comprenderse a si mismo.

Paul Ricoeur

En esta etapa de la investigacion se irdn desmenuzando principalmente algunos
conceptos de la teoria hermenéutica de Paul Ricoeur. La propuesta de Ricoeur
en Teoria de la interpretacion es ir mas alla de un estructuralismo descriptivo,
aunque ciertamente retoma elementos de la linguistica y del psicoanalisis. En el
caso de Saussure considera la separacion entre lengua y habla, pero Ricoeur no
los trata como sistemas conceptuales sino como entes vivos que producen un
acontecimiento; en ese sentido el lenguaje (como discurso) es una entidad viva
y en constante movimiento, no es un sistema estético indiferente al tiempo y la
experiencia. El discurso ontolégico como acontecimiento es la referencia de la
experiencia que se trata de transmitir. La lengua constituiria un sistema de signos
y significados (finitos si se quiere) y el discurso seria el sentido que se extrae
como predicado de cierta referencia; en otros términos, seria un acto perlocutivo,
retomando la nocion de acto de habla que plantea J.L. Austin y que igualmente
incorpora Ricoeur. Aqui resultan ilustrativas las siguientes lineas del pensador
francés: “El acontecimiento es que alguien habla. En este sentido, el sistema o
codigo es anonimo, en la medida en que es meramente virtual. Las lenguas no
hablan, las personas si.”’* En ese sentido, un mensaje conlleva una naturaleza
diacrénica y un codigo implica una condicién sincronica.

En la cuestion oral se produce una dialéctica entre lo comunicable y lo no
comunicable, es decir, una dialéctica de acontecimiento y sentido, por lo que al

final, la comprension del discurso seria una sintesis de todo el proceso.

1 RICOEUR, Paul, Teoria de la interpretacion. Discurso y excedente de sentido, Ed. Siglo XXI,
12 ed., 82 reimp., México, 2017, p. 27.

56



[...] lo experimentado por una persona no puede ser transferida a alguien
mas. Mi experiencia no puede convertirse directamente en tu experiencia.
Un acontecimiento perteneciente a un fluir del pensamiento no puede ser
transferido como tal a otro fluir del pensamiento. Aln asi, no obstante,
algo pasa de mi hacia a ti. Algo es transferido de una esfera de vida a
otra. Este algo no es la experiencia tal como es experimentada, sino su
significado. [...] La comunicacion en esta forma es la superacién de la no

comunicabilidad radical de la experiencia vivia tal como fue.”

El hecho de que en el significado de un discurso se encuentre una parte objetiva
gue podriamos identificar como lo que se quiere decir y una parte subjetiva que
definiriamos como la intencion del hablante, no significa que se agote el sentido
del discurso. De esta manera podemos distinguir el significado como el “qué” y
la referencia como un “sobre qué”. La referencia por tanto es el “acontecimiento
de habla”, y ésta, podemos entenderla como una condicién ontoldgica que trae
consigo la experiencia del lenguaje. Aqui estan presentes Heidegger y Husserl
en la hermenéutica de Ricoeur.

Cuando el discurso pasa a ser inscrito a través de la escritura surgen
“problemas” especificos que requeriran finalmente de la exégesis, como lo es el
de la distanciacion, es decir, la distancia cultural y espacial entre un autor y su
lector potencial. La literatura como actividad primaria se encarga de transmitir el
discurso a través de la littera y ya no mediante la vox. El concepto de exégesis
o interpretacién para Ricoeur implica alejarse de la psicologia del autor o de lo
gque éste quiso decir o expresar. Justamente ahi radica su postura
epistemolodgica y hermenéutica, es decir, en alejarse de la tradicion del
romanticismo en la que las interpretaciones aspiraban a entrelazarse con lo que
el autor habia querido manifestar, conociendo sus condiciones histéricas y
sociales. Por su parte Ricoeur propone “[...] la autonomia semantica del texto, lo

que deriva de la desconexion entre la intencion mental del autor y el sentido

2 |bidem, p. 30.
57



verbal del texto, entre lo que el autor quiso decir y lo que el texto significa. La
trayectoria del texto escapa al horizonte finito vivido por su autor. Lo que el texto
significa ahora importa mas que lo que el autor quiso decir cuando lo escribid.”’3
No obstante, lo anterior no implica que la nocion del sentido del autor se pierda
en su totalidad. La intencion de Ricoeur es oponerse a lo que W.K. Wimsatt
propone como falacia intencional, en la que considera errada cualquier
interpretacion que se aleje de la “intencién” del autor como criterio principal. En
contraste, Ricoeur denomina como “falacia del texto absoluto” al hacer del texto
una entidad que carezca de autor. El texto exigira siempre una interpretacion por
el hecho de que el autor no estara “presente” para esclarecer las dudas de su
sentido. “La autonomia semantica del texto hace mas compleja la relacion del
acontecimiento y el sentido; y asi revela que es una relacion dialéctica. El sentido
del autor se vuelve propiamente una dimension del texto en la medida en que el
autor no esté disponible para ser interrogado. Cuando el texto ya no responde,
tiene entonces un autor y no un hablante”.”* Si bien un texto es un mensaje
abierto a cualquier lector, de manera paulatina va arribando a determinados
lugares; mas aun si consideramos a la lectura como un fenémeno social. Ricoeur
sefala que “Una obra también crea su publico” por lo que en habria una
correspondencia entre el reconocimiento de una obra, y el reconocimiento que
hay de su autor hacia sus lectores o publico: “[...] es la respuesta del publico lo
que hace al texto importante y, por lo tanto, significante.”’® Un mensaje posee
una referencia, es decir, eso a lo que se alude. La teoria del signo linguistico se
conforma por signo, significado y significante. En la palabra arbol, el referente
seria el organismo viviente en si. Por tanto, la interpretacion corresponderia a la
funcién referencial, en términos de Roman Jakobson. Un discurso no puede dejar
de ser “acerca de algo”; Ricoeur sefala inclusive que “los textos poéticos hablan

acerca del mundo””’.

73 |Ibidem, p. 43.
74 [dem.
5 Ibidem, p. 44.
76 [dem.
77 Ibidem, p. 49.

58



Las obras literarias operan bajo un funcionamiento distinto a los textos
cientificos, por ejemplo, por el hecho de utilizar un lenguaje con pluralidad de
sentidos y significados a través de la metafora y el simbolo. La metafora como
tal podemos entenderla como un tropos, es decir, Io que en retérica podemos
definir como la sustitucion del sentido de una palabra por otro, en el que se puede
asomar un «excedente de sentido» 0 un «doble sentido». En la retorica clasica
la metafora era considerada como un recurso estilistico del que se hacia uso
para lograr la persuasion. Por su parte Ricoeur sefala que una expresion
metaférica es la tension entre el significado literal y uno nuevo que se crea a
partir de combinaciones que escapan del lenguaje comun y logico. El lenguaje
metaforico se convierte en sentido como creacion o poiesis. Pero es necesaria
la actualizacién y renovacion del lenguaje (de esta manera vemos cémo el
pensamiento de Ricoeur se aleja del estructuralismo) para no asimilarlo como
algo inerte. Con el tiempo el desgaste de las metaforas las convierte en
“‘metaforas muertas”; son aquellas expresiones que no generan una realidad o
un conocimiento nuevo como “el cuello de la botella” o “la pata de una mesa”.
Las metaforas vivas para Paul Ricoeur seran aquellas expresiones que a partir
de la confrontacion de significados opuestos o distintos generan mundos nuevos:
“En sintesis, una metafora nos dice algo nuevo sobre la realidad,””®

Paul Ricoeur ubica al simbolo en tres contextos concretos: el
psicoanalisis, la poética y la historia de las religiones. En todos los casos sefala
qgue el simbolo implica siempre (como se mencion6 atras) un excedente de
sentido y un doble sentido, mismos que pueden ser opuestos a su significacion
literal. La diferencia entre metafora y simbolo es que este ultimo se vincula
siempre a una tradicion. En el caso del psicoandlisis, por ejemplo, Freud ha
desarrollado todo un lenguaje para adjudicar equivalencias o significados a cada
simbolo; asimismo se ha publicado diccionarios de simbolos, por lo que éstos
estan siempre atados a una tradicion “[...] la actividad simbdlica adolece de falta
de autonomia. Es una actividad que esta confinada, y es la tarea de muchas

disciplinas el revelar las lineas que atan a la funcion simbdlica con esta o aquella

78 |bidem, p. 66.
59



actividad no simbolica o prelinglisitica.””® El lenguaje poético, por su parte, trata
de liberarse de las referencias comunes y opera el lenguaje en un nivel
“hipotético”. Las metaforas recurrentes en un autor terminan por adquirir el
caracter de simbolo, pero siempre en busca de una liberacion del mundo, en
términos de Ricoeur. Finalmente, en el terreno de lo religioso, el simbolo sera la
clave de lo Sagrado. El simbolo ird mas alla de una expresion linguistica para
acceder a lo numinoso, en palabras de Rudolf Otto, o lo que Mircea Eliade llama
como hierofania. De cualquier manera la metafora o el simbolo pueden ser la via
para acceder a un “universo sagrado”. La diferencia entre simbolo y metéfora es
que: “Esta ultima es una invencidn libre del discurso; aquél esta ligado al
cosmos.”80,

La interpretacion entonces para Riceour consiste en actualizar el sentido
de una expresién o un texto para poder identificar su excedente de sentido a
partir de su referencia. La interpretacion para Ricoeur se puede entender también
como una dialéctica entre la explicacion y la comprension. De esta manera
podemos decir que si podemos explicar un texto es porque lo hemos
comprendido, y viceversa. Cuando se realiza ese proceso a través de una
lectura, por ejemplo, se establece una dialéctica entre la explicacion y la
comprension; posteriormente se efectia una «conjetura». Dicha conjetura es
una consecuencia natural del proceso comunicativo en el sentido de que no se
puede acceder a la psique del autor o destinatario de un mensaje concreto. Paul
Ricoeur, por tanto, apela por la «autonomia del texto». Ricoeur plantea a la
analogia de asimilar el texto como una partitura que lector debe ejecutar, con
todas sus implicaciones, como el la distancia cultural e historica; en
consecuencia, las interpretaciones seran diversas. Para Ricoeur el texto esta
“mudo” y es lector el que lo hace “hablar”. “El texto estda mudo. Se obtiene una
relacion asimétrica entre el texto y el lector, en el cual solamente un miembro de
la pareja habla por ambos. El texto es como una pauta musical y el lector como

el director de la orquesta que obedece las instrucciones de la notacion.”®! Aquella

79 |Ibidem, p. 71.
80 |bidem, p. 74.
81 |bidem, p. 87.

60



conjetura que el lector haya formulado debe mas adelante “validarse”. Pero
¢,como podemos validar una conjetura? En primer lugar, Ricoeur refiere que para
Schleiermacher la conjetura seria “lo adivinatorio” y la validacién “lo gramatical’.
Mas adelante sefiala que la validacidn seria una especie de apuesta
interpretativa que debe argumentarse y que esta vinculada a una “loégica de la
probabilidad”. En otras palabras, no podemos hablar de una validacion cientifica
o de interpretacion a través de la comprobacion exacta o del método cientifico.
En suma, Paul Ricoeur propone una hermenéutica abierta a la
interpretacion, y no a analizar las partes que fungen en el proceso de una
expresion. Afirma, por tanto, que el estructuralismo explica, pero no interpreta.
Sobre los estudios de Lévi-Strauss sefala que éstos han explicado la estructura
de los mitos, pero no representan una interpretacion de los mismos; en esta
corriente estructuralista ubica también a Propp, Roland Barthes y a A.J. Greimas.
Por ultimo, después de haber validado una conjetura a través de una

argumentacion, el lector puede “apropiarse” del sentido de un texto. “” Hacer
propio” lo que antes era “extrafio” sigue siendo la meta final de toda
hermenéutica. La interpretacion en su UGltima etapa quiere igualar, hacer
contemporaneo, asimilar algo en el sentido de hacerlo semejante. Esta meta es
lograda en la medida en que la interpretacion actualiza el sentido del texto para
el lector del presente.”®? El sentido de un texto estara siempre abierto a cualquier
lector potencial. Asimismo, Ricoeur también concuerda la idea de fusion de
horizontes propuesta por Gadamer como parte de la interpretacion en la que se
fusionan el horizonte del mundo del lector con el horizonte de mundo del escritor.
La interpretacion pues, para el pensador francés, sera un proceso que finalmente
revelara “nuevos modos de ser”, la apropiacion revelara una expansion de la
existencia.

Ademas de puntualizar las ideas y conceptos esenciales de la teoria de la
interpretacion de Paul Ricoeur es pertinente sumar al marco teorico de la
investigacion la definicidon de mito que el pensador francés propone en Finitud y

culpabilidad, en la que

82 |bidem, p. 103.
61



Entendemos aqui el mito en el sentido que hoy dia le da la historia de las
religiones: el mito no como la falsa explicacion expresada por medio de
imagenes y fabulas, sino como un relato tradicional referente a
acontecimientos ocurridos en el origen de los tiempos, y destinado a
establecer las acciones rituales de los hombres del dia y, en general, a
instituir aquellas corrientes de accién y de pensamiento que llevan al

hombre a comprenderse a si mismo dentro de su mundo.®®

El mito entonces tiende a explicar el origen de las causas y fuerzas naturales
que rodean la existencia del hombre. La comprensién de las expresiones
humanas haya una ruta de entendimiento en los relatos miticos, segun Paul

Ricoeur.

8 RICOEUR, Paul, Finitud y culpabilidad, 12 ed., Ed. Taurus, 1% ed., Buenos Aires, 1991, p. 169.
62



3.3 Ecos del Génesis y tiempo mitico en Ali Chumacero

En esta parte de la investigacion se pretende comentar uno de los poemas mas
representativos de Ali Chumacero para después dar paso al analisis
hermenéutico de tres figuras miticas donde focalizaremos nuestra atencion. Por
ende, formularemos una interpretacién a uno de sus poemas mas conocidos, con
base a los conceptos planteados por Paul Ricoeur en su obra Teoria de la
interpretacion®. La poesia exige casi de manera intrinseca un desafio
hermenéutico dada su naturaleza metaférica y simbolica, por lo que la tarea
interpretativa consiste en actualizar el sentido literal para después dialogar con
el excedente de sentido —en este caso— de un texto literario; en suma, conceptos
que trataran de explicarse mas adelante.

La obra de Ali Chumacero consta de tres poemarios, Paramo de suefios
de 1944, Imagenes desterradas de 1948 y Palabras en reposo de 1956. Su obra
ha sido descrita como un legado poético breve y parco, e inclusive se le ha
comparado con el narrador mexicano Juan Rulfo, quien Unicamente publicé dos
libros; ademas de lo anterior, ambos fueron escritores contemporaneos de

mediados del siglo pasado.

Chumacero, en tal sentido, es el Juan Rulfo de la poesia mexicana.
Como los versos interesan a muchas menos personas de las que se
preocupan por la narrativa, ha podido callar sin molestias y nadie
espera su cuarto libro de poemas. Nada tan lejano a ambos —nacidos
por cierto en el mismo 1918— como la idea de una “profesiéon” o una
“carrera” literarias. Los dos escribieron por necesidad interior, no en
aras de un deber impuesto desde fuera, y enmudecieron una vez

escritos, inmejorablemente bien escrito, lo que tenian que escribir.8®

8 RICOEUR, Paul, Teoria de la interpretacion. Discurso y excedente de sentido, Ed. Siglo XXI,
12 ed., 82 reimp., México, 2017, 112 pp.

85 PACHECO, José Emilio., 1988, “Chumacero o hay demasiada luz en las tinieblas”, en El
Centavo, 13, (133), pp. 46-48.

63



Ali Chumacero reclama un lugar importante en las letras mexicanas no sélo por
su faceta como poeta, sino porque labor¢ varias décadas como editor en el Fondo
de Cultura Econdémica (FCE) donde lleg6 a ser gerente de produccién; él mismo
corrigio la primera edicién de Pedro Paramo de Juan Rulfo, de quien muchos
aflos después declararia "Rulfo ponia las comas como si echara maiz a las
gallinas"®. No obstante, Chumacero nunca atribuy6 el éxito del texto de Rulfo a
la revision que hizo en el FCE, a pesar de que durante décadas se convirtiera en

un rumor literario:

Eso es una mentira estlpida, Pedro Paramo no tiene de mi ni una coma,
y se lanzé eso para molestar a Juan, no hallaban como molestarlo y
Juan se enojaba, nunca se enojé conmigo porque yo nunca lo he dicho,
era la forma de molestarlo porque yo lei el texto, yo soy un empleado
menor del FCE y estoy encantado de serlo porque tengo contacto
directo con los libros, pero yo nunca cambié una palabra por otra, ni una
escena por otra, ni mejoré algin personaje ni le puse bigotes, nada de
€s0, YO respeté exactamente como lo entregd, lo entregé a mi, lo Gnico
gue sé es que la noche anterior lo estuvieron viendo él y Arreola, ellos
dos lo estuvieron revisando, arreglando, no sé qué le habran hecho,
pero se publicé como lo entreg6 él, no se public6 sélo con la lectura del
Fondo o con la lectura mia, sino con la lectura del autor, entonces son
bromas que circulan y que quedan en la historia como si fueran ciertas,

pero eso es falso.?’

Durante muchas décadas la obra de Ali Chumacero no fue comentada. A partir
de los afios ochenta se publicaron algunos a textos sobre su obra con motivo de
algunas antologias como Poesia en movimiento que incluye un comentario de

Octavio Paz:

8 Articulo publicado en “Crénica” en mayo de 2019:
http://web.archive.org/web/20070927025033/http://www.fondodeculturaeconomica.com/prensabD
etalle.asp?art=92

87 TREJO, Ivan, “Viviré lo que quiera vivir, Ali Chumacero”, en El Norte, entrevista publicada el 5
de julio de 2008.

64



Concentrada, reconcentrada, encerrada en un lenguaje de escamas y
suntuosas opacidades, rotas aqui y alla por centelleos, la poesia de
Chumacero es una liturgia de los misterios cotidianos. El velorio, el salon
de baile, la alcoba de los amantes, el cuarto del solitario. Sitios publicos,
sitios secretos, lugares de la infamia o de la consagracién. “Oficios de
luces y tinieblas”, dice Carlos Monsivais. Yo agregaria otros dos

elementos. Erotismo y profanacion.®

Varios criticos coinciden en sefialar que hay una evolucién y un salto cualitativo
entre los tres poemarios de Ali Chumacero, por lo que podemos distinguir una
evolucion poética que va de formas abiertas a composiciones mas complejas que
tornan en lo barroco por el uso constante del hipérbaton. Sus dltimos poemas
exigen una lectura mas detenida y en cierto sentido especializada, tanto asi que
Chumacero llegd a describir su obra como una “poesia intelectual”. Pero al mismo
tiempo su lirica fue pasando de temas abstractos y ontolégicos a tdpicos
mundanos y tangibles. Por ello el ejercicio hermenéutico nos permite tener un
acercamiento mas fiel a lenguaje poético, por lo que trataremos de ahondar mas
adelante en como se accede al sentido a través de las pautas que nos marca
Paul Ricoeur. En otro sentido, se ha dicho que su poesia es una “continuacién”
de la de los Contemporaneos, es decir, de poetas como Xavier Villaurrutia, José
Gorostiza, Jorge Cuesta y Gilberto Owen, entre los méas conocidos. El mismo lo

afirmé en una entrevista realizada por Marco Antonio Campos

De alguna manera mi poesia es una prolongaciéon de la de los
Contemporaneos. Sin duda de aquella poesia vienen las imagenes
recurrentes del espejo y de la sombra. Como en ellos, pero aqui no hay
influencia, en mi poesia se da la influencia de color. No hablo, claro, de

Pellicer ni de Gorostiza. No busqué intencionadamente la carencia de

88 PAZ, Octavio et al., Poesia en movimiento (México 1915-1966), Tomo |, Ed. siglo XXI, SEP,
12 ed., en Lecturas Mexicanas, México, 1985, p. 20.

65



color; salia asi. Por lo que si me preocupe fue por hacer versos muy

limpios, muy cuidados.®

El primer poema que publicé Ali Chumacero fue precisamente “Poema de
amorosa raiz” el cual aparecio en el primer numero de la revista Tierra Nueva, la
cual se estuvo produciendo en la imprenta universitaria de la UNAM de enero de
1940 a diciembre de 1942, la cual dejé como legado 15 nimeros®. La revista era
editada y dirigida por Jorge Gonzalez Duran, José Luis Martinez, Leopoldo Zea
y Ali Chumacero. Era una revista que publicaba principalmente poesia, ensayo y
critica literaria, cuya estética se caracterizaba por abordar temas como el amor,
la angustia, la soledad y la muerte; topicos que adoptaron por la influencia del
pensamiento de algunos refugiados espafioles que arribaron a México durante
esos afios, como José Gaos. Posteriormente, “Poema de amorosa raiz” se
incluiria en el primer poemario de Chumacero Paramo de suefios de 1944. Es
uno de los poemas mas populares y citados del poeta, por lo que es
constantemente incluido en antologias; ademas, es uno de los cinco poemas que
Ali Chumacero leyd en un video dirigido por el cineasta Modesto Lépez y que
produjo Ediciones Pentagrama bajo el titulo de Palabras en reposo. La cinta fue
realizada para festejar el cumpleafios nimero 90 del poeta y se estreno en el
palacio de Bellas Artes durante el mismo homenaje.

Los temas que principalmente se han identificado en la obra de Ali
Chumacero son el suefio, la angustia, la muerte y el tiempo; por ejemplo, Jacobo
Sefami®! comenta: “La busqueda de la palabra en la poesia de Chumacero esta
vinculada a un deseo por eliminar la conciencia del tiempo y crear un espacio
mitico donde las pulsaciones del ritmo universal coexistan con la forma del vacio

irénico que se da en la introspeccién.”®? Y a proposito de “Poema de amorosa

89 CAMPOS, Marco Antonio, El responso del peregrino. Ensayos y entrevistas con Ali Chumacero
(1979-2009), CONACULTA, 12 ed., México, 2012, p. 39.

9 Revisar http://www.elem.mx/institucion/datos/2910 consultado en noviembre de 2018.
91Sefami presenté la tesis de licenciatura “La soledad, el suefio, el amor y la muerte en la obra
poética de Ali Chumacero” en la Escuela Nacional de Estudios Profesionales Acatlan-UNAM en
1983.

92 SEFAMI, Jacobo, El destierro apacible y otros ensayos, Premia, México, 1987, p. 57.

66


http://www.elem.mx/institucion/datos/2910

raiz” Ignacio M. Sanchez Prado apunta: “Mientras la poesia se sustenta en la
eliminacion de la conciencia del tiempo (como en “Poema de amorosa raiz”, cuya
llegada al tu y yo radica en el largo ubicarlo en un tiempo “antes de”) la critica se
basa en la afirmacién de la presencia inexorable de dicho tiempo en la
escritura.”? En algin comentario que Chumacero hiciera sobre la poesia de
Gilberto Owen, autor de la generacion de los Contemporaneos, afirmé que de él
habia aprendido el “saberse efimero”, como sintoma de la conciencia del paso
irremediable del tiempo. En el mismo tenor sefiala Lorena Ventura: “La lectura de
Ali Chumacero exige siempre la anulacion del tiempo, el desprendimiento del
lenguaje de su historicidad”*. Como se menciond anteriormente la poesia de
nuestro poeta fue volviéndose cada vez mas compleja de interpretar, por lo que
el poema en cuestién, al ser su primer texto publicado se muestra mas bien como
una composicion abierta, en términos de Umberto Eco. Mas adelante Ventura

agrega:

No parece casual en este contexto que uno de los textos mas leidos —y
acaso mas comprendidos— de Chumacero sea “Poema de amorosa
raiz”, el cual pertenece a su Opera prima. La sintaxis de este texto, si
bien no es absolutamente transparente, deja traslucir sin gran dificultad
su referente. Aunque la oracién principal del poema (“ya éramos ta y
y0”) se encuentra desplazada hacia el verso final, la estructura anaférica
del texto (“Antes que el viento fuera mar volcado/ [...] Cuando aun no
nacia la esperanza/ [...] Cuando aun no habia flores en la sendas”) se
convierte en una clave, una pista a seguir que evita que la atencion se
pierda, permaneciendo a la espera de la linea que esta por venir y que
concreta la promesa de sentido que habia permanecido latente en todo

el poema.®®

9 |RIS Manuel, SANCHEZ PRADO Ignacio M., TREJO Ivan, et al., En la orilla del silencio.
Ensayos sobre Ali Chumacero, CONACULTA, Fondo Editorial Tierra Adentro, 12 ed., 2012,
México, p. 21.

94 |bidem, p. 43.

9 |bidem, pp. 48-49.

67



Con estos comentarios vamos entreviendo como la critica identifica el tema del
tiempo, como una dimension de la que el poeta busca sustraerse, y en el caso
de “Poema de amorosa raiz”, trasladarse a un tiempo fuera del tiempo histérico,
que en términos de Maurice Blanchot seria la antesala de un “espacio literario”
concreto, si es que consideramos al tiempo y el espacio como dos dimensiones
o categorias indisolubles. Al mismo respecto agrega Jorge Aguilera Lépez: “En
otras palabras, la obra lirica de este poeta busca permanecer aparte del fluir
factico del tiempo, con el fin de establecer, en esa presunta distancia respecto de
su presente efectivo, otro modo de vivirlo.”®® Para redondear la idea de que la
lirica de Chumacero se torn6 hacia su ultimo liboro como mas compleja, se cita
otro comentario de Lorena Ventura en el que describe el estilo del poeta con
influencias del Barroco, seguramente por su conocimiento de la obra de Géngora
y Quevedo:

En este contexto, Imagenes desterradas representa un salto de
complejidad sintactica que caracteriza Paramo de suefos, pues el uso
del hipérbaton comienza a hacerse cada vez mas recurrente. A pesar
de ello, no obstante, la extensién de los enunciados permite todavia su
reestructuracion dentro del molde de una sintaxis canonica y la
consecuente develacion y comprension del significado [...]

Esta sintaxis retorcida, divertida en el espacio de si misma, va a llegar

a su limite en los textos de Palabras en reposo.®’

De esta manera vemos como el uso del hipérbaton impide que se tenga una
lectura lineal o fluida de los versos, alterando su sintaxis para producir un
lenguaje mas poético y complejo. El pensador espafiol Rafael NUfiez Ramos

explica de la siguiente manera a tal recurso poético:

Hipérbaton es la alteracion del orden normal de las palabras; éste es una

consecuencia del caricter lineal del lenguaje y no obedece, por lo

9% |bidem, p. 58.
97 Ibidem, p. 49.

68



general, a leyes rigidas; cuando lo hace es porque cumple una funcion
sintactica, es decir, constituye un medio de expresar relaciones

gramaticales entre los diferentes componentes de la oracién.%

Lo anterior pues, es el marco en el que presentamos la poética de Ali Chumacero,
como una obra que entrafia simbolos, metaforas y diversas referencias que se
abordardn mas adelante en la investigacion, como lo son las alusiones a los
textos biblicos y figuras miticas. El poema a analizar en este momento apunta

hacia una temporalidad fuera del tiempo histérico.

Génesis y tiempo mitico en “Poema de amorosa raiz”

La tesis interpretativa —o debemos decir la «conjetura»— que se formula en el
texto “Poema de amorosa raiz” de Ali Chumacero es que su referencia es el libro
del Génesis del Antiguo Testamento. Hay una recurrencia en varios versos por
evocar un tiempo primario. En un sentido denotativo tendriamos un poema de
amor y en un sentido connotativo un texto que evoca un tiempo fuera del tiempo,
gue seria el paso entre la Creacién judeocristiana y el devenir.

La idea de la presencia de temas biblicos en la obra de Chumacero ha
sido sefialada por algunos de sus criticos como Marco Antonio Campos quien en
un texto que ha prologado la obra del poeta en algunas ediciones refiere: “[...]
Chumacero no se halla en el primer dia de la Creacién descubriendo con ojos
azorados las maravillas del jardin. No. El esta a diario en el dia de la Caida:
cuando el hombre ha conocido el pecado y se sabe irremisiblemente condenado
al sufrimiento y a la muerte™®. En otro articulo el mismo Campos compara la obra

de Chumacero con los cuadros de Carvaggio y agrega:

[...] entre numerosas sombras se hallan prodigiosos puntos de luz. Entre
escaleras como espirales y cuartos como celdas oscuras entran
repentinamente a las paginas rafagas de aire y lineas de una mafiana de

sol. Para el hombre sefialado con ceniza, para el marcado por la caida

% NUNEZ RAMOS Rafael, La poesia, 12 ed., 22 reimp., Ed., Sintesis, Madrid, 2008, p. 148.
99 CAMPQOS, Marco Antonio, op. cit., p. 16.

69



adanica, para el yo pecador que afiorara después de muerto la
tempestad, es posible encontrar el amor entre ruinas y la belleza

perdurable en la hora de la hora de la mirada verde de una mujer.1®

El mismo Ali Chumacero llegé a declarar que precisamente la Biblia habia sido
una influencia palpable en su obra, sobre todo en su ultimo libro Palabras en
reposo. Sefiala que en sus influencias estan desde Vicente Huidobro pasando
por los Contemporaneos, hasta Paul Valéry, Saint-John Perse, Paul Claudel,

Rilke y T.S. Eliot; después agrega:

Y la Biblia, por supuesto. En mi obra poética, sobre todo en Palabras en
reposo, hay expresiones biblicas recreadas y aprovechadas. Por ejemplo
esa que dice “Y caiga la techumbre y nos sepulte” que yo converti en el
verso final de “Consejos del perezoso” en: “Y luego caiga el techo y nos
sepulte”, mas fluido, menos contundente, o el que abre la segunda
seccion de “El responso del peregrino”: “Aunque a cuchillo caigan

nuestros hijos..."%

El “Poema de amorosa raiz” de Ali Chumacero es una composicion de corto
aliento a comparacién de otros de sus poemas como “Responso del peregrino”.
En primera instancia es un texto amoroso, pero que contiene referentes que

apuntan hacia otros temas. De esta manera, transcribimos integramente el texto:

“Poema de amorosa raiz”

Antes gue el viento fuera mar volcado,

gue la noche se unciera su vestido de luto
y que estrellas y luna fincaran sobre el cielo
la albura de sus cuerpos.

Antes que la luz, que sombra y que montafia
miraran levantarse las almas de sus cuspides;
primero que algo fuera flotando bajo el aire;

100 |pidem, p. 26
101 |pidem, p. 37

70



tiempo antes que el principio.

Cuando aun no nacia la esperanza

ni vagaban los angeles en su firme blancura;
cuando el agua no estaba ni en la ciencia de Dios;
antes, antes, muy antes.

Cuando aun no habia flores en las sendas
porque las sendas no eran ni las flores estaban;
cuando azul ni era el cielo ni rojas las hormigas,
ya éramos td y yo.1%?

Ahora citaremos los primeros versiculos del Génesis que se emparentan con el
lenguaje utilizado en algunos de los versos de Chumacero para observar como
fungen como un referente, en este caso como referentes de la vision de mundo
del autor. En el inicio del Génesis encontramos algunos motivos que se retoman
en el poema como el uso de la palabra “principio” asi como el agua como un
elemento primario que formaba parte del caos que posteriormente Dios

ordenaria:

En el principio creé Dios el cielo y la tierra. La tierra era una soledad
cadtica y las tinieblas cubrian el abismo, mientras el espiritu de Dios

aleteaba por encima de las aguas. (Génesis 1.1-2)

Podemos decir que si actualizamos el sentido literal del texto tendremos un
poema de amor que habla sobre el destino inevitable del encuentro de dos
personas que se aman y que desde antes de su nacimiento estaban ya unidas
en ese “tu y yo”. Existe una tensién de sentido en la idea de que exista un “tu y
yo” antes de la Creacion, antes del mundo de lo nominado. Esa dimension
espacio-temporal que se sustrae a cualquier coordenada es una extensiéon de la
realidad que se extrae del texto poético, a partir de apropiacion de un sentido. Es
ese algo mas de la realidad que extraemos de la interpretacion, es una

prolongacion de las referencias del texto o del poema.

2. CHUMACERO, ALI, Poesia completa, prologo de Marco Antonio Campos, Ediciones
Coyoacan, 12 ed., México, 1997, p. 47.

71



Por otro lado, Maurice Blanchot sefiala a la soledad como parte de la
experiencia estética, y por tanto, como motivo de creacion. Este sentimiento
produce un goce por la “ausencia de tiempo”. Pero la soledad no entendida en
un sentido “patético” o negativo, sino como un «recogimiento», mismo que se da

una la ausencia del tiempo. La creacidn poética tendria lugar en ese estado:

Escribir es entregarse a la fascinacion de la ausencia de tiempo. Sin
duda, aqui nos aproximamos a la esencia de la soledad. La ausencia de
tiempo no es un modo puramente negativo. Es el tiempo donde nada
comienza, donde la iniciativa no es posible, desde antes que la afirmacion
ya hay el regreso de la afirmacion. Mas que un modo puramente negativo,

es al contrario un tiempo sin negacion [...]*%

Contodo lo anterior, podemos decir que de toda la obra poética de Ali Chumacero
podemos extraer el perfil de su lector ideal; es una idea que dejaremos pendiente
en la presente investigacion. En ese sentido la misma obra va generando ese
«lector modelo, del que nos habla Umberto Eco»: “[...] el correspondiente lector
modelo no significa solo “esperar” que éste exista, sino también mover el texto
para construirlo. Un texto no sélo se apoya sobre una competencia: también
contribuye a producirla.”1%* Asbun Bojalil sefiala que en “Poema de amorosa raiz”
encontramos el génesis de la creacion humana, y en su extenso poema
“Responso del peregrino hallamos ecos del Apocalipsis; ambos extremos del
Antiguo Testamento. En suma, el lector modelo de la obra de Chumacero seria
un receptor que en su horizonte de mundo identifique los referentes de los textos
biblicos presentes en su poética ademas de algunos personajes miticos del

mundo helénico.

13 BLANCHOT Maurice, El espacio literario, introduccién de Anna Poca, traduccién de Vicky
Palant y Jorge Jinkis, Ed., Paidds, Barcelona, 1992, pp. 21-22.

104 ECO, Humberto, Lector in fabula, la cooperacién interpretativa en el texto narrativo, Ed.,
Lumen, Barcelona, 1999, p. 81.

72



3.4 Figuras miticas en la obra de Ali Chumacero

Mano mejor que la mano de Orfeo,
mano que la presumo y no la creo,
para traer la Euridice dormida
hasta la superficie de la vida.

Alfonso Reyes, Arte poética

Debemos sefalar en esta parte de la investigacion que el analisis propio se
focalizé en las figuras miticas de Narciso, Adan y Lazaro, para completar el
ejercicio comparativo de como las presentan los autores revistados atrds. Se
disefié una tabla que recopila las figuras miticas-literarias (en el caso de Ofelia,
el personaje de Shakespeare) que muestra el corpus referencial de la obra de
Chumacero. La tabla muestra también el comportamiento cronoldgico de la forma
en que fue incorporando dichas referencias, ya que fue incrementando la
insercion de las referencias mitologicas. En su primer libro Paramo de suefios de
1944 aparecen Adan y Narciso en dos poemas respectivamente. En su segunda
obra Imagenes desterradas de 1948 la Unica aparicion mitolégica la hace el
personaje de Ulises. Es en su ultimo libro Palabras en reposo de 1966 donde
hecha mano de la mayor cantidad de referencias mitolégicas, en su mayoria
personajes biblicos, algunos pertenecientes a los mismos relatos o pasajes,

como el caso de Lazaro y sus hermanas Marta y Maria, en el poema “Mar a la

vista”.
Libro Personaje Poema Fragmento
mitico/ literario
‘Espejoyagua” |[...] de un Adan
que sofiaba
Adan contigo/ 'y tu
mentido paraiso.
“El suefio de Alusion en el
Paramo de Adan” poema completo.
suefios (1944) Narciso “‘Retorno” [...] en wvano
espejo de mi

73



soledad/ con
simulado  rostro
de Narciso

“Narciso herido”

Alusion en el
poema completo

Imagenes
desterradas
(1948)

Ulises

“Laurel caido”

[...] para siempre
hoy perdido
Ulises de mi
cuerpo,/ mareado
viajero que a las
olas se olvida

Palabras en
reposo (1966)

Edipo

Josafat

Ofelia

Débora

Salomé

“‘Responso del
peregrino”

Oleo en los
labios, llevaras mi
angustia/ como a
Edipo su béculo
filial lo conducia/
por la invencible
noche

Ruega por mi y mi
estirpe, ruega/ a
la hora solemne
de la hora/ el dia
de estupor en
Josafat

[...] resta sélo la
ahogada soledad/
de una Ofelia en
su suefo
consumida.

Despierta Débora
en ocaso 0
eclipse/ erguido,
ondea ahora
hablando a media
voz, por fin [...]

Desde el abismo
alternan
castidades
segadas/ vy el

74



perenne danzar
de Salomeé
Marta y Maria Marta, Maria y el
horror circundan/
la aureola de Dios
“Mar a la vista” |y su mirada;
Lazaro “Lazaro yergue el
rostro, toca el
pafio/ y a sus
despliégase el

vacio”
Cain “Salén de baile” | Vuelve la espada
a su lugar,

arrastra/ hacia el
asombro de Cain
el docil resplandor

El Narciso “herido” de Chumacero

La obra del poeta mexicano Ali Chumacero nos remite al pensamiento y la moral
judeocristianas, simbolizadas a través de figuras miticas tanto biblicas como
clasicas, que al ser utilizadas como recursos poéticos adquieren un significado
singular en la obra del poeta. La propuesta hermenéutica de la cual partiremos
nos lleva a ampliar la exégesis del mito de Narciso como una metafora del
«autoconocimiento» y del «cuidado de si», apoyada por el simbolo del espejo.
Michel Foucault en su obra Hermenéutica del Sujeto propone una teoria para
desarrollar una ética y estética de la existencia. Foucault parte de la Epimeleia
heautou como la «inquietud de si» luego al gnothi seauton como el «conocete a
ti mismo». El cuidado de si sera la antesala de la melete thanatou como una
«meditacion de la muerte», nocion retomada de los estoicos y de Séneca.
Epicuro, por su parte, propone un cuidado de si perpetuo. El poema “Narciso
herido” de Ali Chumacero plantea un dialogo entre el poeta y el personaje mitico,
tras agradecer el cuidado de si: “Te siento fiel a mi, hundido en mi albedrio”; los
versos finales apuntan a un descenso mortuorio que podemos interpretar como
la «conversion de si» consumada. Asimismo, Paul Ricoeur en Teoria de la

Interpretacion sefiala que principalmente en el texto literario, se puede extraer un

75



‘excedente de sentido” en una expresion metaférica. La hermenéutica para
Ricoeur permite al lector apropiarse de un nuevo sentido que permite “nuevos
modos de ser”.

Como otras obras de Michel Foucault, Hermenéutica del sujeto recoge la
catedra que impartié en el Colléege de France en curso lectivo 1981-1982. La
hermenéutica del sujeto podemos entenderla en otras palabras como una
hermenéutica de si, de la que se pueden extraer un conjunto de practicas que
tuvieron origen en el mundo griego. La formulacion de una hermenéutica del
sujeto esta vinculada al proyecto de Foucault por disefiar una especie de
«genealogia de la moral», a manera de Nietzsche, segun el sociélogo espafiol
Fernando Alvarez Uria.1% Asimismo el pensamiento de Foucoult apunta hacia
una Etica y estética de la existencia. Foucault parte de un primer término para
construir su propuesta hermenéutica y de ese modo acercarse a desentrafar la
relacion entre sujeto y verdad. Dicho término es el concepto griego de epimeleia
heautou, traducido al latin como cura sui, es decir, inquietud de si. Dicha idea fue
difundida de una manera mas conocida y general bajo el precepto délfico de
«condcete a ti mismo», en griego gnothi seauton.

Algunos testimonios sobre fomentar el autoconocimiento se pueden
encontrar en la Apologia de Sécrates. Foucault lo sefiala como “el maestro de la
inquietud de si” y refiere tres momentos importantes: el primero seria la idea de

que dios confio a Sécrates dicha tarea:

Se me figura que soy yo el que Dios ha escogido para excitaros, para
punzaros, para predicarlos todos los dias sin abandonarlos un solo
instante. Bajo mi palabra, atenienses, dificil ser& que encontréis otro
hombre que llene esta misibn como yo; y si queréis creerme, me
salvaréis de la vida [...] Que ha sido Dios el que me ha encomendado
esta mision para con vosotros es facil inferirlo por lo que os voy a decir.

Hay no sé qué de sobrehumano en el hecho de haber abandonado yo

105 Cfr., prélogo de Fernando Alvarez Uria para Hermenéutica del sujeto en Ediciones de la
Piqueta, Madrid, 1994.

76



durante tantos afios mis propios negocios para consagrarme a los

vuestros [...]*%

Podemos constatar cdmo Socrates incita a los atenienses a que se procuren a si
mismos y a que practiquen la virtud, inclusive, a costa de descuidar “sus propios”
negocios. El segundo punto es la idea de que era una tarea que SOcrates

realizaba de manera desinteresada:

Si yo hubiera sacado alguna recompensa de mis exhortaciones
tendriais algo qué decir; pero veis claramente que mis acusadores, que
me han calumniado con tanta imprudencia, no han tenido valor para
echarmelo en cara y menos para probar con testigos que yo haya
exigido jamas ni pedido el menor salario y, en prueba de la verdad de

mis palabras, os presento un testigo irrecusable: mi pobreza.?’

El tercer y altimo punto que Foucault sefiala para el nacimiento del gnothi seauton
es cuando Sécrates argumenta que instar al cuidado de si es un beneficio mas

atil o superior que la una victoria deportiva en Olimpia:

[...] mi unico objeto ha sido procuraros ha cada uno de vosotros en
particular el mayor de todos los bienes, persuadiéndoos a que no
antendais a las cosas que os pertenecen antes que al cuidado de
vosotros mismos, para haceros mas sabios [...] Nada le conviene tanto
atenienses, como el ser alimentado en el Pritaneo y este le es mas
debido que a los que entre vosotros han ganado el premio en las
corridas de caballos y carros en los juegos olimpicos; porque éstos con
sus victorias hacen que aparezcamos felices, y yo os hago, no en la

apariencia, sino en la realidad.%

106 PLATON, Dialogos, tomo 13A, Ed., Porrda, 312 ed., México, 2009, p. 15.
107 [dem.
108 |pidem, p. 20.

77



Por una parte, podemos entender la figura de Narciso como una metafora o
simbolo del cuidado de si, del que nos habla Michel Foucault.

Por otra parte, debemos sefialar que el simbolo del espejo esta presente
en la obra de Ali Chumacero y es una imagen a la que recurre en diferentes
momentos dentro de su obra poética. El espejo esta cercano a la imagen de un
cristal o incluso de un rio. En el poema “Espejo de zozobra” podemos leer la
imagen del espejo como ese simbolo que refiere al “otro” o en su caso a la mujer
amada. Comenta Jorge Asbun: “Precisamente en “Espejo de zozobra”, poema
de Paramo de suefios, se entremezclan varios significados, de los cuales
sobresale el de un “otro”, una mujer en la que el poeta se reconoce, y gracias a
la cual la sangre (que ha venido siendo de singular protagonismo) puede latir
dentro de é1.”1%° Para ilustrar la interpretacion, transcribimos de manera integra

el poema.

“Narciso herido”

En mi condenas tu belleza

y la inmévil tersura de tu espejo,
como la rosa equidistante y fria

sin mas aroma ya ni transparencia
niega de amor su traspasada orilla.
En mi se apaga el avido sofiar,

tu equilibrado vuelo sobre el mundo,
la sefial evidente de una mano

gue sumerge las cosas

bafiandolas de inatil permanencia:
el aire que no vaga, los amores
dormidos para siempre en las pupilas de un cadaver,
la huella de mi pie sobre la arena.

A tientas vengo a mi, si me miraras
un viaje de ternura cercenada

y un viento de ceniza encontrarias,

105 ASBUN BOJALIL, Jorge, La concepcion de amorosa de Ali Chumacero, FCE., 12 ed., México,
2018, p. 53.

78



pues en vano desciendo a tu tristeza

si el labio apenas se despoja y muere

en las orillas de tu nombre,

sobre una huella tuya perdida entre mi rostro,
ahora oscura imagen de tu desolacion.

Se alzan mis ojos contra ti, y me encuentro
hijo de soledad, a semejanza

de un cuerpo que vagara en el olvido,
duefio de espacios mutilados

y palidos recuerdos de azucenas.

En mi tu pensamiento se maldice,

tu pureza se vierta conmovida

a la violencia maldicion que anega

sin otra salvacion que mi pecado.

Te siento fiel a mi, hundido en mi albedrio,
tan semejante imagen de mi rostro

gue en mi te niegas, tl, pues yo no existo.!°

En términos de Octavio Paz, el hombre moderno tiende a remitirse a un tiempo
mitico en el que el pensamiento causal y la raz6n no imperaban en la concepcion
de larealidad. Podemos ver de esta manera como dentro del arte, y en este caso,
en la literatura mexicana, encontramos diversos motivos: “El mundo de lo divino
no cesa de fascinarnos porgque, mas alla de la curiosidad intelectual, hay en el
hombre moderno una nostalgia.”*1?

En suma, el Narciso que nos muestra Chumacero no es un mancebo
orgulloso y altivo como el que encontrariamos en Las metamorfosis de Ovidio,
sino un Narciso herido hasta la muerte (recordemos el final del poema “en mi te
niegas, pues yo no existo”) en el que hay una correspondencia o fusion tanto de

la voz como de la conciencia entre el yo poético y la amada.

110 CHUMACERO, Ali, Poesia completa, prélogo de Marco Antonio Campos, Ediciones
Coyoacan, 12 ed., México, 1997, pp. 76-77.
11 pAZ, Octavio, El arco y la lira, FCE, 32 ed., México, 2006, p. 117.

79



Adan de Chumacero

Previo al poema “El suefio de Adan” de Paramo de suefios, hay otro titulado
“Espejo y agua” donde se presenta la primera referencia al personaje del Génesis
y al paraiso y donde emplea el simbolo del espejo, citamos los versos: “de un
Adan que sofiaba contigo/ y tu mentido paraiso.”'? El tono que se percibe es de
un yo poético recriminatorio hacia la amada, caso diferente al tono que se va
percibir en el siguiente poema. El suefio y la realidad onirica se convierten en el
punto de partida en la forma en que Chumacero nos presenta al personaje biblico
de Adan. Se percibe al mismo tiempo una voz poética monologante que afiora a

la amada, esto, en la primera estrofa de “El sueno de Adan”:

Ligera fue tu voz, mas tu palabra dura
con vuelo de paloma sin mas peso

qgue su inmovil cruzar el mar del viento;
y persistes como un sonido bajo el agua,
desde mi piel al aire levantada,

ligera como fuiste, como esa ala

gue olvidada del mundo se recrea,

convertida en ausencia y en olvido.*3

El poema oscila pues entre la realidad mitica y la del yo poético, pues el Adan
biblico no podria extrafiar a un Eva antes de que fuera creada a partir de una de
sus costillas. En la segunda estrofa cobra con mas fuerza el tono de nostalgia por
la amada, a su vez de que la soledad ya insinta la experiencia del tiempo

inexorable:

Vivo de oirme el cuerpo y de entregarme al tiempo
como a un rumbo sin luz la adormecida rosa,
como asoma en el suefo y luego muere

el cielo que una tarde contemplamos,

112 CHUMACERO, Ali, op. cit., p. 64
113 |pidem, p. 65.

80



y oigo la vida en mi, su aliento te recuerda
ingravida, en latidos desprendida,
con un temblor de silenciosas aguas

de su propia amargura renaciendo.**

Ya apuntaba Asbun Bojalil que “El sueio de Adan” constituye un lamento poético,
siempre vinculado al sentimiento del amor romantico: “Ha vivido el poeta en carne
propia la traicion, el engafio, y recuerda la forma en que Adan también fue
engafiado por Eva”.'*® En la ultima estrofa es donde el sentimiento de duelo y

soledad del poeta se hacen mas evidentes.

Sufres conmigo cuando sélo miro

gue el amor es un cuerpo de imagenes poblado,
y caricia se llama al tocar el recuerdo,

a sentir las tinieblas en las manos

y en un esfuerzo inutil oponerse

a ese tiempo que arrastra nuestro duelo

hasta inclinar los labios a la nieve

y tender en ceniza nuestros cuerpos.

Te siente el coraz6n como un aroma

gue en un eco perdiera sus imagenes,

y me palpo la piel tocando en ella

la tersura del agua donde yaces,

y después quedo solo, enamorado

de esta voz que del cuerpo se desprende
tornada en pensamiento, y en palabras te crea,

nacida nuevamente de mi suefio.*®

Xavier Villaurrutia refirié en un ensayo sobre la poesia de Ali Chumacero titulado

La forma del vacio que en la obra del nayarita hay una apelacion por anular el

114 1dem.
115 ASBUN BOJALIL, Jorge, op. cit., p. 114.
116 |dem.

81



tiempo diacronico y para evocar un espacio y tiempos miticos: “La busqueda de
la palabra en la poesia de Ali Chumacero esta vinculada a un deseo por eliminar
la conciencia del tiempo y crear un espacio mitico donde las pulsaciones del ritmo
universal coexistan con la forma del vacio irbnico que se da en la
introspeccion™?’. Este rasgo también se ve presente en el poema “El suefio de
Adan”, pues a su vez el tiempo mitico irrumpe en la realidad del yo poético,

creando un tiempo entremezclado.

El Lazaro poeta-amante de Chumacero

El poema “Mar a la vista” aparece el libro Imagenes desterradas de 1966. Ahi
Chumacero inserta tres personajes relacionados con el milagro de la resurrecciéon
que Jesus hizo a un difunto, mismo que es relatado en el Evangelio de San Juan.
Los personajes recreados son Lazaro y sus hermanas, Marta y Maria. El poema
presenta diez estrofas de cinco versos cada una. Chumacero construye una
metafora con el titulo “Mar a la vista” para equiparar la salvedad que la tierra
representa para los marineros naufragos, con la calma que podria representar la

muerte. Lo anterior lo observamos en la primera estrofa:

Ciego de ver en la aridez del alma

la omision, el insomnio, la funesta
amargura, sostén de su derrota,

miro hacia el mar y el mar es forma pétrea

de impureza mortal en ola y tumba.!®

El encuentro entre Lazaro y Jesus también es insinuado en la segunda estrofa,

al mencionar la tinica!®® (sin especificar necesariamente que sea purpura) como

117 ESCALANTE Evodio; CAMPOS Marco Antonio (Recopiladores), Ali Chumacero. Retrato
Critico, 12 ed., UNAM, México 1995, p. 215.

118 CHUMACERO, Ali, op. cit., p. 146.

119 TUNICA. La tanica evoca en general una idea de pureza y espiritualidad. La tGnica purpura o
escarlata -uno de los emblemas del sufrimiento de Cristo en el Pretorio- es un simbolo de la
Pasion. En: PEREZ-RIOJA J.A., op. cit., p. 343.

82



“emblema” del corderol?0, referencia a Jesus —recordemos la expresién Cordero

de Dios— o0 a la idea de sacrificio.

Vano cefiir la tinica engafiosa,
emblema del cordero entre laureles,
su gracia hiere los espacios, mas
encima de su masica respiro

la imperturbable languidez del suefio.?

Es en la sexta estrofa donde el motivo amoroso se hace evidente al manifestar
el animo vencido del poeta entre un “reino solitario”. La violencia de la lejana
ausencia del desnudar de la amante, es expresada con el caracter salvaje del
tigre.

Lejos en el mar en su desastre anuncia
el reino solitario, la soberbia

vencida del amante, y en secreto

su desnudar alienta el frio simbolo

del tigre a quien invaden los crepusculos.!??

Al respecto de la anterior estrofa sefiala Asbun Bojalil: “La muerte, aun lejos,
anuncia ya la soledad absoluta; el amante soberbio que pensaba en el amor
como algo eterno y trascendente es vencido poco a poco [...]**®’En la pendltima
estrofa es donde se recrea de manera mas explicita el relato biblico, con la

insercion de Marta y Maria, hermanas de Lazaro.

120 CORDERO. El cordero, victima propiciatoria de la fe entre los judios, era inmolado sobre el
altar para obtener el perdon de los pecados. Cristo ha sido llamado Cordero de Dios -«Cordero
de Dios que quitas los pecados del mundo», dice San Juan Bautista-, porque su propio sacrificio
en la Cruz se asemejaba al acto expiatorio judio. Es, por lo tanto, simbolo de Cristo, de los
apostoles, de los profetas y de los fieles. También es atributo de San Juan Bautista. La
caracteristica esencial o maxima virtud del simbolismo del cordero es su capacidad de inmolacion.
En: PEREZ-RIOJA J.A., op. cit., p. 120.

121 CHUMACERO, Ali, op. cit., p. 147.

122 1 dem.

13 ASBUN BOJALIL, Jorge, op. cit., p. 242.

83



Marta, Maria y el horror circundan
la aureola de Dios y su mirada;

sobre mi oido “Lazaro, ven fuera”
persiste aln y a la solemne arcilla

me atrevo a preguntar: “;,Quién es mi préjimo?"24

Al igual que Luis Cernuda, en el final del poema se manifiesta un sentimiento
funesto de la existencia, es decir, de “muertos en vida”. El poeta-Lazaro regresa
a una vida sin consuelo. Chumacero reza en el Ultimo verso: “un cadaver

condenado a muerte”.

En medio de la arena, frente al mundo
sin mas consolacién ni movedizos
resplandores, mi mano determina

la invariabilidad, el ir llorando

sobre un cadaver condenado a muerte.12°

De esta manera tenemos a un Lazaro que no “yergue el rostro”? tras ser
resucitado. Al padecer la lejania de la amada, no encuentra ya placer y dicha en
la existencia. La reinterpretacion del personaje de Lazaro —de la misma forma en
que lo presenta Luis Cernuda— se dirige a un sentimiento no grato de la

existencia, en el caso de Chumacero, abrumado por el desamor.

124 1dem.
125 1dem.
126 Frase empleada en el cuarto verso de la octava estrofa.

84



Conclusiones

De algin modo, el rastreo de Chumacero por
la palabra, el afan de unidad mitica a través
del amor y la culminacién de los movimientos
temporales en la muerte, nos llevan a pensar
en estos elementos como en figuras falsas o
en representaciones elusivas de la realidad.
La poesia del escritor mexicano esta colmada
de ecos, espejos y reflejos.

Xavier Villaurrutia

Con la presente investigacion podemos entrever algunas pautas para acercarnos
a la originalidad poética de Ali Chumacero, tras el ejercicio de confrontarla con la
de otros poetas que han recreado algunas figuras miticas. Antes de
concentrarnos en Chumacero, tuvimos la oportunidad de centrarnos en piezas
poéticas de otros escritores mexicanos: Enrique Gonzélez Martinez y Jaime
Sabines; y de otro poeta espafiol, que vivié en México, Luis Cernuda. En cada
ejemplo tomado debemos de comentar que se efectla una reescritura de los
relatos miticos, mismos que se insertan bajo distintas coordenadas. Gonzélez
Martinez desarma el mito de Narciso al presentarlo sin rostro; Jaime Sabines
infunde caracteristicas humanas a Adan vy lo sitla ante la muerte de Eva y la
experiencia de la soledad; Luis Cernuda nos presenta a un Lazaro existencialista
el cual se muestra nostalgico ante la muerte y desencantado por la vida.
Podemos subrayar que el ejercicio interpretativo de la obra del nayarita ha
resultado una tarea que ha requerido paciencia y detenimiento, labor que se
comenz6 desde la tesis presentada en la licenciatura en Letras, al analizar
Paramo de suefios. Muchos de sus poemas no se entregan a la primera o
segunda lectura. La poeta costarricense y establecida en México, Eunice Odio,
bien apunta —al igual que muchos otros criticos— que la poesia de Ali Chumacero
es propiamente mexicana, en tanto que es hermética y cerrada; opinion que se

antoja confiable por venir de ojos de quien leyd y descifré un pais extranjero: “Una

85



de las razones de su hermetismo, y no la menos aguda, es su mexicanidad. Ali
es cerrado, hermético, porque es mexicano. Nadie que haya comenzado a
comprender a México, podria confundir la poesia de Ali con otra escrita no
importa donde™?’. A dicho comentario agregamos el de la escritora de origen
argentino, Ménica Mansour, quien sefiala en el mismo sentido la complejidad de
la obra de Chumacero: “ La poesia de Ali es de esas que hay que leer varias
veces seguidas porque, como dice José Emilio Pacheco ‘no es dificil, sino
exigente’ y, poco a poco se va adentrando en nosotros porque tiene ‘el reposo
que Heraclito asigné al fuego: su poder de transformarse en cada lectura y en
cada lector’”*?® pPara Ali Chumacero la originalidad literaria requiere una conexion
o vinculo con los origenes, en ese sentido, concuerda con lo que André Guide
sefialaba, es decir, entender a los clasicos como modelos en los cuales se
pueden identificar la esencia de las expresiones humanas. De la misma manera
Chumacero consideraba que la originalidad literaria se lograba en la medida en
gue se conseguia penetrar en las profundidades del espiritu humano a través de
la introspeccion y asi, poder para llegar a dichos origenes —influido por el
psicoandlisis, de Carl Jung, especificamente— y aspirar a la experiencia de la
libertad.

Cuando, desentendiéndose de tales superficies, buscando dentro del
propio yo —alla donde reside la libertad del hombre, su angustioso derecho
a disponer de si mismo—, empleando el reflejo que la conciencia proyecta
sobre el mundo, y desde ese abismo el escritor inicia la primera palabra,
entonces es cuando se logra, de veras, la originalidad. So6lo entonces se
torna posible, por el conocimiento emotivo de esos mundos privados, ir
hacia los origenes de la realidad humana, al sitio donde se sustenta la
génesis de la inspiracién, no importa que se trate de la lliada, de nuestro

Popol Vuh, de Baudelaire o de Keats.'?®

121 ESCALANTE Evodio; CAMPOS Marco Antonio, Ali Chumacero. Retrato Critico, 12 ed., UNAM,
México 1995, p. 172.

128 |pidem, p. 403.

120 CHUMACERO, ALI, Los momentos criticos, Fondo de Cultura Econémica., seleccion, prélogo
y bibliografia de Miguel Angel Flores, México, 1987, p. 81.

86



El mito cumple con la funcioén, entonces, de conectar la experiencia humana con
aguellos origenes primarios. La idea de originalidad en Chumacero constituye
una poética que de alguna manera llevo a cabo en la realizacion de su obra
literaria. Revistando a los personajes miticos que se analizaron, vemos que para
el caso de la figura de Narciso coincidimos con el comentario del poeta yucateco

Raul Renan:

Hay un muy particular movimiento en la voz de la poesia de Ali
Chumacero. Un revertido movimiento que yo llamo de reflejo. El poeta
ve en si mismo las sensaciones de ella, la musa que es causa de todos
los amores y desamores. Otra forma de explicar esta convencion es
gue el poeta es a su vez la amada, ese consorcio que tiende a formar
en los opuestos para crear finalmente el ser perfecto como se supone
gue fue originalmente el hombre hasta que separaron de él a la mujer.
Lo que nos queda es que esa percepcion es la imagen y la apariencia

de Dios.130

Por tanto, en la obra del poeta nayarita tenemos a un Narciso rechazado, no altivo
ni vanidoso, plasmado en los poemas “Retorno” y “Narciso herido”. En el caso
del Adan de Chumacero, vemos cémo el aspecto del suefio se convierte en el
motivo ideal para vincular el mito con el tono amoroso que caracteriza a la poesia
del nayarita. Un Adan que aforaba ya la presencia de la mujer en el paraiso y
era evocada y a la vez recordada en el suefio, pues se presenta una especia de
mezcla entre el tiempo mitico y el cronoldgico de la voz poética. En el poema
“Mar a la vista” es donde inserta a varios personajes que se relatan en el milagro
de resucitar a un difunto que aparece en el Evangelio de San Juan. Ali
Chumacero toma como motivo a Lazaro y a sus hermanas Marta y Maria, para
construir una metafora de la salvedad de la tierra, en una alegoria nautica,
equiparada con la muerte, como un estado de certidumbre y calma, en contraste

con el sentimiento del amor, incierto y cadtico.

130 ESCALANTE Evodio; CAMPOS Marco Antonio, op. cit., p. 390.
87



Ali Chumacero constituye un ejemplo mas de como el mito se recrea en la
literatura y de como la nutre. Los relatos miticos siempre adquieren nuevos
matices de significacion, tanto en la parte creativa como en la interpretativa.
Esperamos que la presente investigacion contribuya a una lectura mas prolifica
de la poesia mexicana del siglo XX, asi como a seguir estableciendo vinculos
entre el texto literario y otras manifestaciones de la cultura, para generar un

dialogo que ofrezca mas vias para la comprension del fendmeno humano.

88



Bibliografia:

ASBUN BOJALIL, Jorge, La concepcion amorosa de Ali Chumacero,
FCE., 12 ed., México, 2018, 268 pp.

ATTALI, Jaques, Historias del tiempo, Fondo de Cultura Economica,
traduccion de José Barrales Valladares, 12 ed., 12 reimp., México, 2004.
AUB, Max, “Enrique Gonzalez Martinez. Vida y poesia”, Revista de la
Universidad de México, No. 10, junio, 1971.

BLANCHOT Maurice, El espacio literario, introduccién de Anna Poca,
traduccion de Vicky Palant y Jorge Jinkis, Ed., Paidds, Barcelona, 1992,
264 pp.

BLUMENBERG, Hans, Trabajo sobre el mito, Ed., Paidds, traduccion de
Pedro Madrigal, Espafa, 672 pp.

CAMPOS, Marco Antonio, El responso del peregrino. Ensayos y
entrevistas con Ali Chumacero (1979-2009), CONACULTA, 12 ed.,
México, 2012, 76 pp.

CERNUDA, Luis, La realidad y el deseo. 1924-1962. 42 ed., F.C.E.,
México, 1980, 389 pp.

CHUMACERO, Ali, Acerca del poeta y su mundo, discurso de ingreso a la
Academia de la Lengua, 27 de noviembre de 1964, Respuesta de Andrés
Henestrosa, UNAM, 12 ed., México, 2010, 54 pp.

, Los momentos criticos, Fondo de Cultura Econdmica.,

seleccién, prélogo y bibliografia de Miguel Angel Flores, México, 1987, 523

PP.
, Poesia completa, prélogo de Marco Antonio Campos,

Ediciones Coyoacan, 12 ed., México, 1997, 160 pp.
ECO, Humberto, Lector in fabula, la cooperacién interpretativa en el texto
narrativo, Ed., Lumen, Barcelona, 1999, 330 pp.

, Tratado de Semidtica general, Ed., De Bolsillo, 32 ed.,

trad., de Carlos Manzano, México, 2018, 471 pp.

89



ELIADE, Mircea, Aspectos del mito, Ed., Paidds, 12 ed., traduccion de Luis
Gil Fernandez, Espafa, 174 pp.

ESCALANTE Evodio; CAMPOS Marco Antonio (Recopiladores), Ali
Chumacero. Retrato Critico, 12 ed., UNAM, México 1995, p. 476 pp.
ESQUILO, Prometeo encadenado, Pehuén Editores, 2001.

FOUCAULT, Michael, La hermenéutica del sujeto, Ediciones Akal; edicién
Francois Ewald, Alessandro Fontana, Frédéric Gros; traduccion de
Horacio Pons, Madrid, 2005, 527 pp.

FROMM, Erich, El arte de amar, Ed., Paidos, 12 ed., epilogo biogréfico de
Rainer Funk, México, 2019, 207 pp.

GARCIA GUAL, Carlos, Introduccién a la mitologia griega, Alianza
Editorial, 22 ed., Madrid, 339 pp.

, La mitologia. Interpretaciones del pensamiento

mitico. Ed., Montesinos, 32 ed., Espafia, 1997, 134 pp.
, Prometeo: mito y tragedia, Libros Hiperion,
Ediciones Peralta, Madrid, 1979.

, Prometeo: mito y literatura, 12 ed., Fondo de
Cultura Econ6émica, Madrid, 2009, 238 pp.

GONZALEZ MARTINEZ, Enrique, Obras, Poesia | y I, El Colegio
Nacional, 22 ed., México, 1995.

GORDON, Samuel, et., al., Poéticas mexicanas del siglo XX, Universidad
Iberoamericana, 2008, México, 622 pp.

IRIS Manuel, SANCHEZ PRADO Ignacio M., TREJO Ivan, et al., En la
orilla del silencio. Ensayos sobre Ali Chumacero, CONACULTA, Fondo
Editorial Tierra Adentro, 12 ed., 2012, México, 124 pp.

KIRK Geoffry Stephen, El mito, su significado y funciones en la Antigiedad
y otras culturas, Ed., Paidds, Barcelona, 2006.

LEVI-STRAUSS, Claude, Mito y significado, Alianza Editorial, 12 ed., 32
reimp., prologo y notas de Héctor Arruabarrena, Espafia, 2009.

NUNEZ RAMOS Rafael, La poesia, 12 ed., 22 reimp., Ed., Sintesis, Madrid,
2008, 215 pp.

90



LOSADA GOYA, José Manuel; LIPSCOMB, Antonella, Mito e
interdisciplinariedad. Los mitos antiguos, medievales y modernos en la
literatura y las artes contemporaneas, Levante Editori Bari, Madrid, 2013,
p. 458 pp.

MONTES DE OCA, Francisco, Teoria y técnica de la literatura, 222 ed.,
Ed., Porraa, México, 2006, 217 pp.

OVIDIO, Las metamorfosis, 12 ed., Grupo Editorial Exodo, México, 2011,
341 pp.

PAZ, Octavio, El arco y la lira, FCE, 32 ed., México, 2006, 305 pp.
PEREZ-RIOJA J.A., Diccionario de simbolos y mitos, Ed. Tecnos, Madrid,
1962, 366 pp.

PHILONEKO Alexis, Shopenahuer. Una filosofia de la tragedia, Ed.,
Anthropos, trad., de Gemma Mufioz Alonso, Esparia, 1989.

PLATON, Dialogos, Ed., Porraa, 312 ed., México, 2009.

RICOEUR, Paul, Finitud y culpabilidad, 12 ed., Ed. Taurus, 12 ed., Buenos
Aires, 1991, 502 pp.

, La metafora viva, Ed., Trotta, 22 ed., traduccion de
Agustin Neira, Madrid, 2001, 434 pp.

, Teoria de la interpretacion. Discurso y excedente de
sentido, Ed. Siglo XXI, 12 ed., 82 reimp., México, 2017, 112 pp.

, Tiempo y narracion lll, Ed., Siglo XXI, 42 reimp., México,

2009, 1074 pp.

SABINES, Jaime, Recuento de poemas, 1950/ 1993 12 ed., Ed., Planeta,
México, 2007, 286 pp.

SENECA, Consolaciones, Dialogos, Epistolas morales a Lucilio, estudio
introductorio de Juan Manuel Diaz Torres., Col., Grandes Pensadores,
Ed., Gredos, Madrid, 2014, 403 pp.

VERNANT, Jean-Pierre, El universo, los dioses, los hombres, Anagrama,
Barcelona, 2000.1991.

, Mito y pensamiento en la Grecia Antigua, Ed.,

Ariel 12 ed., 52 reimp., Barcelona, 2007.

91



, Mito y sociedad en la Grecia antigua, Siglo

veintiuno de Espafia Editores, Madrid, 2003.

92



