
 

UNIVERSIDAD AUTÓNOMA DE ZACATECAS 

“Francisco García Salinas” 

Unidad Académica de Docencia Superior 

Maestría en Investigaciones Humanísticas y Educativas 

 

 

 

 

 

“La resignificación del mito en la obra de 

Alí Chumacero” 

 

Tesis para optar el grado de Maestro en Investigaciones 

Humanísticas y Educativas con orientación en Filosofía e Historia de 

las Ideas 

 

Presenta: 

Ricardo Wong López 

 

Director de tesis:  

Dr. Juan Carlos Orejudo Pedrosa 

 

 

Zacatecas, Zacatecas, diciembre de 2019 



5 

 

 
Agradecimientos: 

 

 

A la Universidad Autónoma de Zacatecas, mi alma máter  

durante mi licenciatura y posgrado. 

 

Al Consejo Nacional de Ciencia y Tecnología (Conacyt) por el apoyo recibido 

para realizar mi estancia internacional de investigación. 

 

Al Dr. Juan Carlos Orejudo por su invaluable apoyo y su cálida amistad. 

 

Al Dr. Ezequiel De Rosso por sus consejos brindados en Buenos Aires. 

 

A mi familia y amigos. 

  



6 

 

ÍNDICE 

 

INTRODUCCIÓN ……………………………………………………………………8 

 

CAPÍTULO I: ESTRUCTURA Y FUNCIÓN DEL MITO 

1.1 Tiempo mítico…………………………………………………………………….16 

1.2 Mito y literatura…………………………………………………………………...25 

1.3 Mito y poesía……………………………………………………………………..29 

  

CAPÍTULO II: TESTIMONIOS DEL MITO EN LA POESÍA MEXICANA 

2.1 El “nuevo” Narciso de Enrique González Martínez………………………….33 

2.2 La figura de Adán en Jaime Sabines………………………………………….39 

2.3 Un ejemplo hispanoamericano: el Lázaro de Luis Cernuda………………..46 

 

CAPÍTULO III: RESIGNIFICACIÓN DEL MITO EN ALÍ CHUMACERO 

3.1 Enfoques hermenéuticos del mito…………………………………………….51 

3.2 Teoría de la interpretación de Paul Ricouer…………………………………56 

3.3 Ecos del Génesis y tiempo mítico en Alí Chumacero………………………63 

3.4 Figuras míticas en obra de Alí Chumacero………………………...………..73 

 

CONCLUSIONES…………………………………………………………………...85 

BIBLIOGRAFÍA…………………...………………………………………………...89 

 

 

 

 

 

 

 



7 

 

Resumen 

La obra del poeta mexicano Alí Chumacero nos remite al pensamiento y la moral 

judeocristianas, simbolizadas a través de figuras míticas tanto bíblicas como 

clásicas, que al ser utilizadas como recursos poéticos adquieren un significado 

singular en la obra del poeta. En la historia de la literatura hispanoamericana se han 

recreado figuras míticas de diversa índole, y cada una de ellas prefigura la 

originalidad de cada escritor. En el caso de Chumacero nos propone un Narciso 

herido por la no correspondencia amorosa y donde hay identificación con la amada 

a través del espejo; un Adán enamorado donde hay una idealización a Eva en la que 

el sueño es el preámbulo a su creación; y reformula a un Lázaro poeta-amante, 

resucitado por la palabra. El uso de la mitología en la poesía de Chumacero comulga 

con la idea de originalidad que promovió en algún momento y es prueba de su 

poética. 

 

Palabras clave: mito, símbolo, biblia, hermenéutica, poesía mexicana, literatura 

mexicana. 

 

Abstract: 

The work of Mexican poet Ali Chumacero refers us to Judeo-Christian thought and 

morals, symbolized through both biblical and classical mythical figures, which when 

used as poetic resources acquire a unique meaning in the poet's work. In the history 

of Latin American literature, mythical figures of various kinds have been recreated, 

and each of them prefigures the originality of each writer. In the case of Chumacero, 

he proposes a Narcissus wounded by the non-correspondence of love and where 

there is identification with the beloved through the mirror; an Adam in love where 

there is an idealization to Eve in which the dream is the preamble to its creation; and 

reformulates a poet-lover Lazarus, resurrected by the word. The use of mythology in 

the poetry of Chumacero communes with the idea of originality that he promoted at 

some point and is proof of his poetics. 

 

Keywords: myth, symbol, bible, hermeneutics, Mexican poetry, Mexican literature. 

  



8 

 

Introducción 

 

El poeta edifica con sus propios materiales un 

universo privado, y en este ámbito procede a 

bautizar con un “nuevo sentido” las palabras. 

Alí Chumacero 

 

La obra literaria de Alí Chumacero merece ser analizada pues revela a través de 

su poesía una gran carga mítica y filosófica. La filosofía y el universo mítico 

―como imaginario colectivo― ejercen un papel importante en el arte pues 

fungen como marco en el que se vierten ideas y sentimientos. Su obra poética 

consta de tres libros Páramo de sueños (1944), Imágenes desterradas (1948) y 

Palabras en reposo (1966); en cada uno de ellos hay presencia en algunos 

poemas de figuras míticas tanto de la tradición clásica como de la judeocristiana. 

 La presente investigación pretende analizar las figuras míticas presentes 

en la poesía de Alí Chumacero y averiguar qué función tienen como recurso 

poético y el significado que adquieren dentro de la obra. Es necesario ampliar la 

exégesis para tener un acercamiento más nítido al pensamiento poético, o en 

términos de María Zambrano, al logos poético del bardo mexicano. El mito es un 

recurso poético que trasciende el tiempo y el espacio de una determinada obra 

poética, en este caso la de Alí Chumacero. La poesía de Alí Chumacero está 

permeada por el pensamiento y la moral judeo-cristianas, simbolizadas a través 

de figuras míticas tanto bíblicas como clásicas y que al ser utilizadas como 

recursos poéticos adquieren un significado singular en la obra del poeta. 

 Personajes bíblicos como Adán, Josafat, Salomé, Lázaro o Caín son 

algunas de las figuras bíblicas en las que Chumacero configura su poética, 

además de enmarcar algunos de sus poemas con epígrafes de textos bíblicos 

como el Eclesiastés. La idea y el vocablo mismo de pecado son recurrentes 

también en la lírica de nuestro autor. La presencia de figuras míticas no se reduce 



9 

 

únicamente a personajes de la tradición judeo-cristiana ya que menciona también 

a Edipo y a Narciso. De esta manera podemos vislumbrar cómo el pensamiento 

cristiano atraviesa la poesía de Alí Chumacero, por lo que se pretende investigar 

qué función, ya sea filosófica, estética o poética, ejerce en su obra misma. 

 El mito se muestra como uno de los elementos antropológicos 

fundacionales de la civilización, ya sean teogónicos, cosmogónicos, etiológicos o 

escatológicos. El hombre adquiere conciencia del tiempo, del «otro», y al mismo 

tiempo del «yo». En términos de George Bataille el hombre dejó de estar como 

«agua en el agua» para pasar a la contingencia, a la posibilidad. El hombre 

comienza a distinguir lo otro y así nace la técnica y la Historia. Nace el cauce de 

la temporalidad. El caos es escindido por el orden. Desde el punto de vista 

cristiano el mundo es nombrado y puesto al servicio del hombre para que éste lo 

trabaje. Según Hans Blumenberg el mito como elemento narrativo puede 

presentar variaciones en el discurso e incluso en el argumento. La cualidad que 

deben conservar es la propiedad de ser “reconocido” por el hombre. Blumenberg 

se refiere a estos cambios como “tema de variaciones” como analogía del 

concepto musical. En ese sentido: “los mitos se convierten en unidades 

narrativas: los mitos no tienen nada que ver con «textos sagrados», en los que 

no se puede tocar un ápice.”1 El lenguaje tiene la capacidad de nominar el mundo, 

de clasificarlo. El hombre adquiere conciencia y conocimiento a partir de la 

capacidad de nombrar lo desconocido. La modernidad busca la supervivencia y 

evita la incertidumbre. El temor a lo no conocido debe ser suprimido, es decir, el 

mito devela para eliminar el temor a lo desconocido. “Historias que son contadas 

para ahuyentar algo. En el caso más inocuo, pero no el menos importante: el 

tiempo. Si no, algo ya de más peso: el miedo. En éste se encierra tanto la 

incertidumbre como, a un nivel más elemental, la desconfianza.”2 El mito funge 

como un elemento fundacional de la cultura, es decir, establece el lenguaje y los 

símbolos esenciales de un grupo humano. Por tanto, el mito para Blumenberg es 

la “teoría” del mundo que permitirá al hombre nombrar lo desconocido. “El miedo 

 
1 BLUMENBERG, Hans, Trabajo sobre el mito, Ed., Paidós, Barcelona, 2003, p. 41. 
2 Idem. 



10 

 

es de índole arcaica, no tanto ante aquello que aún no es conocido, sino ante lo 

desconocido. En cuanto desconocido, no tiene nombre; y, como algo sin nombre, 

no puede ser conjurado ni invocado ni abordado mágicamente. Das Entsetzen, 

el pavor ―término alemán para el que hay pocos equivalentes en otras lenguas— 

se hace algo innombrable, como el grado más alto del temor.”3  

 Para que el mundo pueda ser contado y narrado en una historia se 

necesitan nombres. Somos testigos de que el poeta es quien ―si no inventa— 

constituye el lenguaje. Grandes narraciones épicas como El poema de 

Gilgamesh o el Ramayana hindú son dos ejemplos de Medio Oriente de cómo a 

través del mito se fijan los inicios del mundo y de cómo los primeros hombres 

reciben ya un nombre. En la cultura occidental hay algunos ejemplos concretos 

que terminan siendo uno de los troncos más vigorosos del que ramifican después 

diferentes líneas de la historia. Por un lado está La Teogonía de Hesíodo donde 

explica la genealogía de los dioses del mundo helénico y Homero quien en la 

narración de la La Ilíada y La Odisea describe las características y rasgos de 

personalidad de las deidades helénicas. Menciona Blumenberg: “Esos dos 

poetas habrían establecido el árbol genealógico de los dioses, dándoles su 

sobrenombre, distribuyendo entre ellos competencias y honores, describiendo su 

aspecto. No es indiferente el hecho de que hayan sido poetas y no sacerdotes 

quienes pudieron ejecutar con los dioses algo tan duradero […]”4 Para 

Blumenberg el nombre de las cosas, o el lenguaje, irrumpe en el caos para dar 

paso al nacimiento del logos. En ese sentido, los poetas adquieren una 

responsabilidad al ser quienes a través de la poesía y la épica cimentaron los 

orígenes de la cultura, así como la genealogía de los hombres y los dioses. 

 Geoffrey Stephen Kirk en su obra El mito, su significado y funciones en la 

Antigüedad y otras culturas realiza un análisis de los mitos a partir de una teoría 

estructuralista y aborda diferentes problemáticas en su relación con los cuentos 

populares y los rituales. Kirk no deja de abordar al mito como expresiones del 

inconsciente y como símbolos universales. Trata de explorar el papel que 

 
3 Ibídem, p. 42. 
4 Ídem. 



11 

 

desempeñan los mitos en relación a la “incompatibilidad” entre cultura y 

naturaleza. Kirk toma como referente en su investigación a varios autores para 

distinguir su propia teoría de la de otros investigadores, como Ernst Cassirer y 

Clyde Kluckhohn. Rechaza la idea de que los mitos forman parte de la religión y 

que son fuente de la misma y además que los mitos hayan sido creados como 

paliativo para los males humanos ―en especial, las enfermedades mentales. Por 

lo que trata ir Kirk es sobre el tipo de conocimiento que producen los mitos.   

 

Ernst Cassirer, el autor que más tiempo y más ideas dedicó a la filosofía 

de los mitos, sostenía que se podía perpetrar «una inspección 

sistemáticas de las “formas internas” de la mitología» no explicando sus 

orígenes o identificando sus objetos o motivos específicos, sino 

determinando las fuentes de su expresión y el tipo  de conocimiento que 

producen realmente los mitos. Éste es precisamente el aspecto que aquí 

nos interesa.5 

  

En suma la investigación sobre el análisis crítico que Kirk realiza en los mitos 

está fundamentada en el Psicoanálisis de Freud y algunos elementos de Jung, 

pues algunos de sus ejes son las fantasías, los sueños, los arquetipos y los 

símbolos. Paul Ricoeur en su obra Finitud y culpabilidad hace un análisis 

fenomenológico y hermenéutico sobre la simbología del mal. Asimismo, trata de 

describir la experiencia humana de la culpa a través de símbolos. Los símbolos 

primarios que establece Ricoeur son la mancha, el pecado y la culpabilidad. Los 

mitos estarían configurados con el lenguaje de estos símbolos. La era de la 

separación entre el mito y la historia corresponde al hombre moderno. Al 

experimentar los símbolos primarios el hombre diferencia entre el tiempo mítico 

y la historia. “Este nuevo estrato expresivo da no poco que pensar al hombre 

moderno. En cierto sentido, sólo él puede reconocer el mito como mito, ya que 

 
5 KIRK Geoffry Stephen, El mito, su significado y funciones en la Antigüedad y otras culturas, Ed., 

Paidós, Barcelona, 2006, p. 320. 



12 

 

sólo él ha llegado al punto crítico en que se bifurcan la historia y el mito […]”6 

Paul Ricoeur señala que saber que el tiempo histórico no corresponde al tiempo 

de los mitos y ver que los espacios míticos no coinciden con las coordenadas 

geográficas permite conducirnos a la verdadera dimensión del mito. Ricoeur 

describe dicho proceso como el término «desmitologización». Para el hombre 

moderno el mito deja de explicar la causa de las cosas, pues ha perdido ya su 

«pseudo-saber», su «falso logos». El mito resulta para el hombre moderno un 

código que debe descifrarse a partir de los símbolos por medio de la exégesis o 

interpretación: “Pero al perder el mito como logos inmediato es cuando 

encontramos el verdadero fondo mítico, el mythos. Para que éste pueda provocar 

un nuevo episodio del logos, ha de rodear forzosamente a través de la exégesis 

y de la comprensión filosófica.”7 En ese sentido, Ricoeur señala que entender el 

mito como mito nos permite comprender lo que “añade” el mito a la función 

reveladora de los símbolos primarios: la mancha, el pecado y la culpabilidad. 

 El filósofo francés señala tres principales funciones que tendrían los mitos 

del mal. La primera sería englobar a la humanidad en una (única) historia 

ejemplar donde las experiencias configuran estructuras existenciales; un tiempo 

es todos los tiempos, un hombre (Adán) es todos los hombres. “Adán signfica «el 

hombre». En Adán, dice San Pablo, hemos pecado todos […] desde entonces se 

puede habla de hombre, existencia, ser humano, ya que el mito ha recapitulado 

y totalizado al hombre ejemplar.”8 La segunda función consistiría en lo que 

representa para la experiencia humana el movimiento de la narración del mito. 

Se produce una tensión entre el tiempo de la “vivencia presente” y el principio y 

el fin del mito como narración. En ese sentido el mito puede orientar la 

experiencia humana, pero no como experiencia pragmática. “Ya no se reduce la 

experiencia a una vivencia presente. Ese presente sólo representaba un corte 

instantáneo en un proceso prolongado entre un origen y un desenlace, entre una 

«Génesis» y un «Apocalipsis». Así, gracias al mito, vemos la experiencia humana 

 
6 RICOEUR, Paul, Finitud y culpabilidad, Ed. Taurus, 1ª ed., Buenos Aires, 1991, p. 315. 
7 Ibidem, p. 316. 
8 Ídem. 



13 

 

cruzada por la historia esencial de la perdición y de la salvación del hombre.”9 La 

tercera función residiría en la falta de correspondencia entre la realidad 

fundamental como estado de conciencia y la condición real del hombre como 

“pecador y culpable”, a la que describe como “el enigma de la existencia 

humana”. Para Ricoeur existe una transición entre la condición ontológica del 

hombre como ser bueno y feliz y su existencia histórica sumergida en el “mundo 

de la culpa”. El mito explicaría dicha transición. 

 A partir de esta triple función del mito, la alegoría se convierte en un 

mecanismo disfuncional para acceder al significado del mito. Para Ricoeur la 

universidad concreta, la orientación temporal y la exploración permiten que el 

mito revele su significado. En ese sentido se debe respetar la irreductibilidad del 

mito. La hermenéutica ―como uno de los principales rasgos del pensamiento de 

Paul Ricoeur— queda manifiesta al considerar que los símbolos y el mito dan que 

pensar, por lo que se convierten en una fuente de significados que se extraen por 

medio del ejercicio ontológico manifiestos a través de unidades narrativas 

autónomas e independientes que serán al mismo tiempo «gnosis», es decir, 

conocimiento. Para Ricoeur el mito puede traducirse en gnosis pero aislándolo 

de su función etiológica, como explicación de la causas de las cosas. Cabe 

subrayar que Ricoeur hace una distinción importante entre gnosis y razón. Platón 

expone su filosofía a través de mitos, entendidos como tales. El mito es una 

invitación a la gnosis pero no a la razón y a través de la simbología que plantea 

podemos concluir que el mal incita a pensar:  

 

Es cierto que el mito por sí mismo es ya una invitación a la gnosis. Más 

aún, parece por todos los indicios que el problema del mal representa la 

ocasión por excelencia para ese paso del mito a la gnosis. Ya sabemos 

el cúmulo de interrogantes que plantean el sufrimiento y el pecado: 

«¿Hasta cuándo, Señor?» «¿He pecado contra alguna divinidad?» 

«¿Fueron mis actos puros?» Se diría que el problema del mal representa 

 
9 Ibidem, p. 317. 



14 

 

al mismo tiempo la más vigorosa incitación a pensar y la más solapada 

invitación a desvariar; como si el mal fuese un problema siempre 

prematuro en el que los fines, los objetivos de la razón, superan 

constantemente los medios con que cuenta para alcanzarlos.10 

 

La develación del significado tiene lugar en la función hermenéutica. Los 

símbolos insertos en el mito develan una exégesis que explicaría la experiencia 

humana en relación con la simbología del mal, la culpa o el pecado, por ejemplo. 

 Como herramienta de teoría literaria abordo la obra titulada La poesía del 

español Rafael Núñez Ramos, donde propone al poeta como un ser inacabado y 

autopoético. Ahí aborda a la poesía principalmente como una actividad humana 

que se entrelaza con el juego y la ficción. Por tanto pretendo realizar un estudio 

hermenéutico para identificar la función del mito toda vez que hay referencias de 

la Biblia en la poesía de Alí Chumacero. Algunos autores han señalado 

previamente dicha influencia como Samuel Gordon en Poéticas mexicanas del 

siglo XX11. “Chumacero considera ―dentro de un subrayado ateísmo― que su 

intertextualidad con la biblia proviene de una actitud moral, no de una religiosa”12. 

Asimismo en un artículo publicado por el diario El Universal con motivo de la 

conmemoración de su natalicio número 94 donde se transcribe parte de una 

entrevista:  

 

“Yo me he formado mucho en las páginas de la Biblia, en particular en las 

del Antiguo Testamento. Ha sido esencial como afición de lectura y como 

oficio de escritura. He aprovechado muchas frases de la Biblia y las he 

disfrazado de tal manera que parecen y aparecen en mis poemas como 

mías", señaló alguna vez el escritor. Abundó que estas frases "reflejan 

mucho lo que pienso de la estancia del hombre en la tierra y del destino 

 
10 Ibídem, p. 317. 
11 GORDON, Samuel, et., al., Poéticas mexicanas del siglo XX, Universidad Iberoamericana, 
2008, México, 622 pp. 
12 Íbidem, p. 106. 



15 

 

del hombre, de la significación del mundo, del paso del tiempo y del más 

allá. Temas no de lo diario sino de lo imperecedero.”13 

 

Lo que mi trabajo pretende aportar a las investigaciones sobre Alí Chumacero es 

sustentar de manera teórica y hermenéutica el trasfondo mítico de dicha obra 

poética, echando mano de autores como Ricoeur, y otros mencionados 

anteriormente. El objetivo es identificar qué significado adquieren las referencias 

míticas como recursos poéticos a través del ejercicio y del análisis hermenéutico. 

Lo anterior busca contribuir a generar lecturas más prolíficas de la poesía 

mexicana, así como abonar a los estudios sobre el poeta en cuestión. 

 

 

 

  

 
13 Consultado en https://www.informador.mx/Cultura/Ali-Chumacero-en-el-recuerdo-de-la-

literatura-20120709-0048.html en diciembre de 2017. 

https://www.informador.mx/Cultura/Ali-Chumacero-en-el-recuerdo-de-la-literatura-20120709-0048.html
https://www.informador.mx/Cultura/Ali-Chumacero-en-el-recuerdo-de-la-literatura-20120709-0048.html


16 

 

Capítulo I: Estructura y función del mito 

 

 

1.1 Tiempo mítico 

 

Si la fecha mítica no se inserta en la pura 

sucesión, ¿en qué tiempo pasa? La respuesta 

nos la dan los cuentos: "Una vez había un rey..." 

El mito no se sitúa en una fecha determinada, 

sino en "una vez...", nudo en el que espacio y 

tiempo se entrelazan. 

Octavio Paz, El arco y la lira 

 

Diversos investigadores coinciden en que el mito se caracteriza principalmente 

por ser una narración que en su origen se transmitía de manera oral y que de esa 

forma podían presentarse variaciones y, al mismo tiempo, “decirse” de muchas 

maneras. El filólogo español Carlos García Gual señala que el relato mítico es 

una narración que presenta una historia que contiene elementos simbólicos. 

Dicha narración es transmitida de generación en generación para poder 

enraizarse “en el país de la memoria” comunitaria. En este sentido dichas 

narraciones conforman una tradición mítica que entraña un fenómeno social en 

la que se pueden presentar variaciones pero que existen en toda cultura; además 

los mitos como narraciones etiológicas coinciden en que deben ser dramáticas y 

ejemplares. Pero ¿en qué momento “histórico” se desarrollan los mitos? García 

Gual habla principalmente de un «tiempo primordial» en el que se desarrollan los 

acontecimientos míticos: “Mediante la rememoración de esos primordiales y la 

evocación de esas hazañas heroicas y divinas, la narración mítica explica por 

qué las cosas son así y sitúa las causas de esos procesos originales en un tiempo 

primordial.”14Así pues, los mitos hablan sobre el comienzo, sobre el arché, y del 

origen de las cosas y causas, aitíai, del universo y de la vida humana, por 

 
14 GARCÍA GUAL, Carlos, La mitología. Interpretaciones del pensamiento mítico. Ed., 
Montesinos, 3ª ed., España, 1997, p. 13. 



17 

 

ejemplo. Uno de los rasgos comunes de los mitos es que explican el orden del 

universo a través de la figuración de las fuerzas naturales representadas con 

características humanas o antropomorfas. Posteriormente vendrá la explicación 

filosófica que atiende a la lógica y al sentido. Un mito, por ejemplo, puede 

decirnos que el origen del mundo está en Océano (el titán, hijo de Urano y Gea), 

y un pensador como Tales de Mileto nos explica que el origen de todas las cosas 

está en el agua; he ahí pues, una diferencia en el discurso. El mito pues, da razón 

de una “historia sagrada”, en términos de García Gual. Es precisamente el rito la 

vía que permite rememorar o revivir la historia sagrada a través de ceremonias 

festivas y/o miméticas. Por tanto, el tiempo mítico o el tiempo en que se 

desarrollan los mitos es un “tiempo prestigioso” o es considerado “Otro Tiempo”; 

comenta García Gual: “La narración mítica nos habla de un tiempo prestigioso y 

lejano, el tiempo de los comienzos, el de los dioses, un tiempo que es el de los 

orígenes de las cosas, un tiempo distinto del de la vida real, aunque por medio 

de la rememoración y evocación ritual puede acaso renacer éste.”15  

 Uno de los referentes de la religión griega que nos permite ubicar el paso 

del llamado tiempo prestigioso a el tiempo “real” o histórico, es el mito de la 

Edades que se plantea en La teogonía de Hesíodo. Cada una de las edades 

responde a un metal con excepción de una de ellas. Cronológicamente se inicia 

con la Edad de Oro, Edad de Plata, Edad de Bronce, Edad de los Héroes y por 

último la Edad de Hierro. La edad de Oro es la representación de un paraíso; la 

Edad de Plata fenece pues Zeus acaba con ella ya que los hombres cometían 

Hibris y no honraban a los dioses del Olimpo; los hombres de la Edad de Bronce 

fueron creados a partir del fresno y sólo tenían interés en los actos de Ares, en 

la guerra y en la soberbia, la muerte se esparció entre ellos y desaparecieron; 

Zeus creó después otra raza justa en la que eran semidioses, la correspondiente 

a la Edad de los Héroes, varios de ellos participaron en las guerras de Troya y 

de Tebas; finalmente, apareció la Edad de Hierro en la que los hombres conocen 

la fatiga, la miseria y en la que los bienes se mezclan con los males. Esta edad 

será destruida también por Zeus cuando los hijos de los hombres nazcan con 

 
15 Íbidem, p. 17. 



18 

 

canas. Por tanto, podemos apuntar que el tiempo histórico va emergiendo entre 

la Edad de los Héroes y la Edad de Hierro. Hesíodo reconoce que es 

contemporáneo a esta última. De esta manera se va mundanizando el tiempo 

sagrado y va aterrizando sobre el tiempo histórico.  

 García Gual señala asimismo la función social que representa el mito, y es 

precisamente gracias a ese rasgo que el mito va a diferenciarse de los cuentos 

populares o de los cuentos maravillosos. La función social del mito deviene por 

el carácter religioso del mismo. La religión griega, por ejemplo, supone un 

entramado mítico, en la que algunos relatos se relacionan entre sí para conformar 

una mitología. La configuración narrativa de los mitos y los cuentos es distinta en 

cuanto a que los primeros no responden a un modelo específico y los segundos 

van adaptándose a una estructura más fija. Además, señala García Gual, los 

personajes de los mitos y cuentos son diferentes también. Los personajes de los 

cuentos suelen ser seres cotidianos de nombres con menos fuerza y poco 

destacados. En cambio, entre más se alejan de la realidad los personajes míticos, 

adquieren un carácter simbólico y trascendental. Señala García Gual: “16[…] los 

relatos míticos tienen un elevado componente simbólico; abundan en símbolos y 

tratan de evocar un complemento ausente de esta realidad que tenemos ante 

nuestros sentidos.”  Asimismo, el tiempo mítico va a situarse siempre a una era 

anterior o a una realidad fundacional, real o ideal. El mito pues explica cómo se 

establecen las causas del mundo en ese otro tiempo. Esas causas hallan eco en 

nuestra realidad histórica. No obstante, quienes operan en el plano empírico no 

contemplan al mito dentro de su marco de pensamiento. De ahí que la ciencia 

haya fomentado un sentido peyorativo de falsedad al mito. La coincidencia que 

hay entre el mito y los cuentos es que ambos prescinden de la verosimilitud. El 

mito ꟷsegún García Gualꟷ trasciende el carácter de lo verosímil en tanto que 

presenta situaciones maravillosas fuera de nuestro tiempo y espacio para 

presentar: “la Verdad misma anterior a la realidad, que se explica por ellos.”17 Por 

tanto los mitos representan una primera explicación e interpretación del mundo. 

 
16 Íbidem, p. 19. 
17 Íbidem p. 21. 



19 

 

Lo anterior los liga estrechamente con la religión. El mito como un corpus 

colectivo encumbra la fe de una comunidad para transmitir las creencias previas 

a los saberes racionales y/o técnicos. 

 El historiador y antropólogo francés Jean-Pierre Vernant analiza la 

cuestión del tiempo mítico desde la idea de la memoria. En la mitología griega 

Mnemosine o Mnemosyne era una titánide hija de Gea y Urano. Mnemosine fue 

madre de las nueve musas tras haberse unido durante nueve noches 

consecutivas con Zeus. Para Hesíodo los poetas eran quienes podían rememorar 

el pasado pues eran benefactores de Mnemosine además de que tenían una 

relación directa con las musas. Para Vernant la memoria representa la capacidad 

de conquistar tanto el pasado individual como el pasado colectivo. Por tanto, en 

diferentes épocas y culturas se han desarrollado diferentes formas de 

preservación del pasado para conformar una imagen y memoria propias; la 

escritura, las expresiones iconográficas y el mito transmitido de manera oral son 

algunas de ellas. De esta manera recordar es conquistar: “La memoria es una 

función muy elaborada que se refiere a importantes categorías psicológicas como 

el tiempo y el yo. Pone en juego un conjunto de operaciones mentales complejas, 

con todo lo que encierra de esfuerzo, de entrenamiento y de ejercicio este 

dominio. El poder de rememoración, hemos recordado, es una conquista.”18 

Mnemosine preside entonces la función poética en la antigua Grecia y permitía 

que los poetas adquirieran un don de videncia al ser poseídos por las musas; es 

así como los poetas son los intérpretes de Mnemosine. El poeta, al poder conocer 

lo que sucedió en tiempos inaccesibles a los seres mortales recibe de esa manera 

sabiduría o sophia. “Esta doble visión trata en particular sobre las partes del 

tiempo inaccesibles a las criaturas mortales: lo que ha tenido lugar en otro tiempo, 

lo que todavía no ha sucedido.”19 Los dos ejemplos más claros los podemos 

encontrar en Homero y Hesíodo. Los grandes rapsodas griegos orientaban su 

actividad hacia el pasado colectivo. Las epopeyas griegas tratan de recoger lo 

sucedido en un “antiguo tiempo”, se refieren a la edad heroica, la edad primordial 

 
18 VERNANT, Jean-Pierre, Mito y pensamiento en la Grecia Antigua, Ed., Ariel 1ª ed., 5ª reimp., 
Barcelona, 2007, p. 90. 
19 Ibidem, p. 91. 



20 

 

o al tiempo original. En ese sentido hay contraposición entre el tiempo “ordinario” 

y el tiempo al que se refiere el aedo. La recitación de los grandes poemas y 

epopeyas griegas, explica Vernant, presupone desarrollar técnicas 

nemotécnicas. Encontramos en la Ilíada de Homero que al inicio de los diferentes 

cantos hay invocaciones a las musas para después cantar enumeraciones de 

dioses, personajes del pueblo que el aedo debía retener a través de la memoria, 

es decir, con la ayuda de Mnemosine. Vernant considera a estas extensas 

enumeraciones como diferentes catálogos y/o colecciones de elementos de la 

cultura helénica como navíos, soldados, etcétera, que eran preservadas por el 

poeta.  

 El mito entonces tiene la capacidad de codificar la tradición de una cultura, 

de ordenar los elementos de la realidad y así poder determinar los “orígenes”. 

Para Vernant los poemas homéricos señalan las generaciones de los hombres y 

de los dioses pues en ellos se describen las procedencias de los pueblos y a los 

miembros de las familias reales. Por el lado de las obras de Hesíodo encontramos 

la búsqueda de los orígenes en un sentido religioso. Lo anterior siempre con la 

ayuda de las musas, ya que las hijas de Mnemosine eran quienes iluminaban a 

los poetas de sabiduría para mostrarles “la Verdad”. “Las hijas de Mnemosyne, 

ofreciéndole el bastón de sabiduría, el skeptron, cortado de un laurel, le han 

mostrado “la Verdad”. Le han enseñado el “bello canto” con el que cautivan los 

oídos de Zeus y que narra el comienzo de todas las cosas.”20 La reconstrucción 

del pasado vendría a significar la Verdad por antonomasia y veremos cómo será 

más importante los hechos pretéritos que los acontecimientos futuros. El pasado 

será una explicación del presente para los griegos. “El pasado de esta forma 

desvelado es mucho más importante que el antecedente del presente: es la 

fuente del presente.”21 Las diferentes edades de los hombres y dioses 

presuponen tiempos heterogéneos. No obstante, aunque tales razas hayan 

existido en el pasado y formen un “tiempo antiguo” siguen encontrando ecos y 

reminiscencias hasta el presente actual. Explica Vernant: “Todas las antiguas 

 
20 Ibidem, p. 95. 
21 Ídem. 



21 

 

razas de hombres que han dado su nombre a los tiempos cumplidos ya, en la 

edad de oro, bajo el reino de Cronos, luego en la edad de plata y de bronce, 

finalmente en la edad heroica, están todavía presentes para quien sabe verlos 

[…]”22 La función de la memoria entonces es la de rememorar los hechos pasados 

y construir un puente entre el tiempo antiguo y el tiempo presente. La literatura 

platónica expone la idea de la «Metempsicosis» como la transmigración de las 

almas de un cuerpo a otro después de la muerte. Las almas antes de ingresar al 

Hades bebían del río Leteo para olvidar sus vidas pasadas y no recordasen nada 

al momento de reencarnar. Platón llamará «anamnesis» a ese proceso en que el 

que se recuerda una idea (pasada), o cuando tiene lugar la reminiscencia. Sin 

embargo, otras tradiciones mistéricas reconocen la existencia de otro río, o en 

ocasiones llamada fuente, con el nombre de Mnemosyne. Al descender al Hades, 

frente al oráculo de Trofonios, se podía beber del agua de Mnemosyne (entendido 

como un río) y el efecto era el opuesto al del agua del Leteo, es decir, se 

conservaban todos los recuerdos de la vida pasada. De esta manera se genera 

la dualidad Memoria-Olvido. Vernant considera que la posibilidad de conservar la 

memoria de vidas pasadas conlleva a la inmortalidad. “Así pues, Olvido es un 

agua de muerte. Nadie puede sin haber bebido allí, es decir, sin haber perdido el 

recuerdo y la conciencia, abordar el reino de las sombras. En contraste, Memoria 

aparece como una fuente de inmortalidad […]” 23 En suma, Vernant subraya la 

importancia de la memoria como esa capacidad de acceder al tiempo primordial 

o tiempo mítico, tarea que los poetas pueden realizar gracias a sus vínculos con 

Mnemosine y las musas. 

 Para considerar la existencia de un tiempo mítico debemos tratar también 

de su contraparte, es decir, de un tiempo histórico. Para Paul Ricoeur el inicio del 

tiempo histórico presupone una caída, que se establece a partir del pecado 

original encontrado dentro del mito adámico. Adán como primer hombre 

representa una unidad múltiple que puede ser entendida como todos los 

hombres: “En Adán somos uno y somos todos”24. Para Ricoeur una de las 

 
22 Ibidem, p. 96. 
23 Ibidem, p. 98. 
24 RICOEUR, Paul, Finitud y culpabilidad, Ed. Taurus, 1ª ed., Buenos Aires, 1991, p. 394. 



22 

 

propiedades que el hombre prescinde para atravesar el puente entre el tiempo 

mítico y el tiempo histórico (tiempo maldito para Ricoeur) es la inocencia. Con la 

pérdida de la inocencia no solamente se pasa al tiempo histórico si no que es la 

caja de Pandora de la tradición judeocristiana, es decir, el nacimiento del mal 

ꟷtema medular en Finitud y culpabilidadꟷ, en un escenario paradisiaco e ideal 

para el hombre. “Gracias a este mito preliminar da la impresión de que el primer 

pecado representa la pérdida de ser anterior a él, la pérdida de la inocencia.”25 

 El filósofo francés Alexis Philonenko especialista en los pensadores 

alemanes, plantea en Shopenahuer. Una filosofía de la tragedia, el concepto de 

tiempo siempre cercano al del espacio. Apela por una idea pesimista del tiempo 

atendiendo a nociones de Shopenahuer. Para exponer dicha idea, contrasta los 

conceptos de tiempo de Kant en la Crítica de la razón pura y el de Shopenahuer. 

En el caso de la terminología kantiana, me parece que Philonenko se refiere al 

tiempo como un concepto idealista de Kant y no como una de las intuiciones 

puras, que serían espacio y tiempo. Para Philonenko la idea kantiana del tiempo 

está cercana a una representación de la historia a través de la idealidad del 

tiempo, matiz que Hegel retomaría después. Philonenko subraya que 

Shopenahuer no cede a la estética trascendental kantiana y es persuadido más 

por el carácter real de la historia.  

 

La historia nos parece «real» pero lo que cambia son los uniformes, 

las coronas, sin que nunca se detenga el esfuerzo poderoso, en su 

inconsistencia misma y en razón de esta inconsistencia, de la 

voluntad de vivir a la ambición siempre semejante; ser, ser a toda 

costa. Pero la mirada filosófica, confortada por la teoría de la 

idealidad del tiempo, descubre con pesadumbre que la necedad 

como la ligereza o la crueldad se repiten incansablemente; la guerra 

no ha enseñado nunca nada a nadie, y la sangre corre siempre 

desde hace siglos tan roja.26 

 
25 Íbidem, p. 395. 
26 PHILONEKO Alexis, Shopenahuer. Una filosofía de la tragedia, Ed., Anthropos, trad., de 
Gemma Muñoz Alonso, España, 1989, p. 97. 



23 

 

 

Para Philonenko, Shopenahuer rechaza toda filosofía de la historia, ya sea en el 

sentido hegeliano o marxista. Pero la idea del tiempo de Shopenahuer no 

concluye en la condenación de una repetición pesimista. Philonenko apunta que 

después de la “desesperación” viene la reflexión, tal y como podemos encontrarlo 

en el eterno retorno de Nietzsche. “Si como vemos en Pascal, el espacio infinito 

puede procurarnos el sentimiento de nuestra insignificancia y conducirnos a la 

más profunda melancolía, en Shopenahuer el tiempo y la historia nos entregan a 

la desesperación. Sin duda esta desesperación al comprenderse se supera.”27 

La historia entonces para el pensador alemán, debe ser reflexiva. La reflexión de 

la historia, como memoria del tiempo, tiene un lugar privilegiado en la escritura. 

La escritura logra “vencer” a la muerte. Por tanto, para Shopenahuer habría un 

tiempo de la historia en el cual tendría lugar la apariencia; pero con la aparición 

de la escritura hay una historia del tiempo humano de la cual podemos tener 

conciencia. “[…] el tiempo, en Shopenahuer, tiene dos caras: por una parte, es el 

lugar de la apariencia en la cual todo se repite, y por otra es la posibilidad de la 

conciencia de la humanidad cuyo lugar privilegiado es la escritura.”28  

 Otra interpretación del tiempo es la que brinda el historiador francés 

Jaques Attali quien lo analiza bajo una perspectiva política, por lo que es 

importante considerar de qué manera se ha medido el tiempo en la historia, por 

ejemplo. Para Attali la medida y la administración del tiempo son extensiones de 

poder. La configuración del tiempo mítico es también una forma de control y de 

poder en la que cada sociedad lo piensa y lo organiza a su manera. “Tener poder 

es controlar el tiempo de los otros y el suyo propio, el tiempo del presente y el del 

futuro, el tiempo pasado y el de los mitos.”29 La medición y la ejecución del tiempo 

son útiles para el control social. Para Attali, en la actualidad, es decir, en nuestra 

contemporaneidad, se vislumbran dos formas de emplear el tiempo; una de ellas 

es cuando el hombre utiliza el tiempo y la segunda cuando el hombre inventa el 

 
27 Idem. 
28 Ibidem, p. 98 
29 ATTALI, Jaques, Historias del tiempo, Fondo de Cultura Económica, traducción de José 
Barrales Valladares, 1ª ed., 1ª reimp., México, 2004, p. 10. 



24 

 

tiempo. La primera medida del tiempo consistía en prever la aparición de la lluvia 

y el sol, comenta Attali. Ahí la naturaleza jugaba un rol importante. La naturaleza 

no tiene existencia en sí como un ente autónomo, es más bien, en palabras de 

Attali, parte de lo sagrado. Para que hubiera naturaleza debió tener lugar un “acto 

inaugural”, comenta el historiador francés. El tiempo mítico sería el contexto de 

ese acto inaugural. Ese acto inaugural puede representar al mismo tiempo un 

sacrificio, puede ser un diluvio o un crimen. “Los mitos mismos, historias de los 

dioses, son vividos entonces en un tiempo especial, Tiempo sagrado, diferente 

del tiempo histórico. Su relato proporciona el sentido primero del tiempo. Toda 

mitología comienza en efecto, por describir un acto inaugural, como un diluvio, 

un sacrificio o un crimen […]”30 A partir de ese acto inaugural las sociedades 

establecen normas sobre las formas de vida básicas, como la agricultura y la 

ganadería. La naturaleza, para Attali, es la intuición de lo sagrado, y lo sagrado 

después deifica a la naturaleza. 

 La concepción del tiempo mítico y del tiempo histórico mismo varían desde 

diferentes perspectivas; no obstante, podemos apuntar que, en el caso del tiempo 

mítico, los mitólogos coinciden en que es un tiempo anterior al tiempo histórico y 

un tiempo fuera de la lógica racional de la historia. Para Vernant, por ejemplo, 

ese tiempo mítico halla ecos en el tiempo presente. García Gual nos recuerda el 

mito hesiódico de las Edades del hombre; el presente histórico pertenece a la 

Edad de Hierro y vemos cómo el tiempo mítico se va difuminando con el 

establecimiento de la cultura (la cual conlleva el trabajo y los males liberados por 

Pandora). Paul Ricoeur subraya la caída del tiempo mítico al tiempo histórico a 

partir del mito adámico. Será importante retomar el vínculo que establece Vernant 

entre el tiempo mítico, la memoria y el poeta, ya que la presente investigación 

trata de señalar al mito no solamente como la reinterpretación de un ente cultural 

o simbólico, sino también como como un recurso poético. 

 

 

 

 
30 Ibidem, p. 18. 



25 

 

1.2 Mito y literatura 

 

 

PROMETEO. Ahora no se trata ya de palabras 

sino de hechos: la tierra tiembla, al tiempo que 

en sus zigzagueantes profundidades muge el 

eco del trueno; […] Tal es el ímpetu de Zeus que, 

intentando asustarme, avanza claramente contra 

mí. ¡Oh majestad de mi madre, oh Éter que 

haces girar la luz común a todos! ¡Ya veis de qué 

manera tan injusta! 

Esquilo, Prometeo encadenado 

 

La tradición clásica nos muestra que desde las primeras manifestaciones 

literarias hubo una confluencia entre el pensamiento mítico y la literatura, hecho 

que podemos corroborar en la manera en que se prefiguraron los géneros 

clásicos: épica, lírica y drama. La épica es un ejemplo de ello, y es precisamente 

en el momento en que la literatura se considera como una creación o poesis en 

que podemos hacer una distinción entre mito y logos. Homero y Hesíodo son dos 

grandes figuras que encumbraron el vínculo entre el mito y la creación poético-

literaria. Podemos señalar que la literatura misma constituye uno de los 

principales testimonios del mito y sus manifestaciones en la cultura ya que 

grandes poemas épicos preservaron el conocimiento religioso de ciertos pueblos; 

pongamos como caso el Poema de Gilgamesh en Mesopotamia, el Ramayana 

hindú, la Ilíada o la Odisea griegas, o el mismo Chilam Balam de los mayas. 

 El antropólogo polaco Malinowski desarrolló sus investigaciones sobre el 

mito a través de trabajo de campo en el que pudo acceder a sus respectivas 

fuentes de manera directa, es decir, conoció los mitos de boca de nativos de 

ciertas regiones ꟷcomo las islas Trobiandꟷ lo que privilegió su tarea. García Gual 

nos recuerda que en el caso de la cultura griega carecemos de una proximidad 

con las fuentes originales del mito, como podría ser la tradición oral, por lo que la 

escritura y la literatura se convierten en los documentos que testimonian el 

conocimiento mítico. 



26 

 

 

Pero Malinowski tenía razón. Carecemos de un trato directo con la 

narración mítica originaria. Mediatizado por la tradición poética y la 

plástica, en el marco de una civilización de la escritura, el repertorio 

mítico de los griegos se nos presenta con una singular aureola de 

libertad y de ironía, una libertad y variabilidad que es consecuencia de 

lo ya apuntado, fundamentalmente por su relación con el mundo de la 

poesía.31 

 

Carlos García Gual ha realizado trabajos en los que ilustra cómo el mito o ciertos 

“mitemas” son recreados en la literatura. En uno de ellos señala cómo la figura 

de Prometeo presenta variantes en las que se resaltan ciertos rasgos ꟷpolíticos, 

religiosos o moralesꟷ, en diferentes obras y autores. Tenemos al Prometeo 

Encadenado de Esquilo; las menciones que hace Hesíodo en la Teogonía y en 

los Trabajos y días; el papel de Prometeo en la comedia Las aves de Aristófanes; 

el relato que hace Protágoras del mito sobre la repartición de los dotes a los 

hombres en el diálogo platónico; así como el diálogo de Luciano de Somósata 

donde sitúa a Prometeo en el Cáucaso. Todas las variantes presentan una forma 

distinta de representar la figura de Prometeo. Tales investigaciones ꟷcomo las 

de L. Diez del Corral, José Manuel Losada Goya y del mismo García Gualꟷ 

demuestran “contundentemente la pervivencia del mito bajo muy diversos ropajes 

a lo largo de la historia”32. Para García Gual la literatura de la antigua Grecia 

representa un testimonio en el que se han recreado los mitos de diversas 

maneras: “[…] en una cultura de larga tradición literaria los mitos se vuelven a 

contar siempre con tonos y acentos nuevos, reinterpretándolos con intenciones 

diferentes.”33 A propósito de Prometeo, dentro de la literatura moderna y/o 

contemporánea encontramos piezas literarias de autores sobresalientes como 

Goethe, Nietzsche y Kafka. 

 
31 GARCÍA GUAL, Carlos, Introducción a la mitología griega, Alianza Editorial, 2ª ed., Madrid,  
32 GARCÍA GUAL, Carlos, Prometeo: mito y literatura, 1ª ed., Fondo de Cultura Económica, 
Madrid, 2009, p. 16. 
33 Ibidem, p. 17. 



27 

 

 La literatura y el arte en general se convierten en un escaparate para que 

haya una fusión entre la visión del mundo antiguo y moderno y en la que el mito 

se convierte en la piedra angular donde se cimienta la creación artística. Al 

respecto, señala García Gual: 

 

En todo caso, queda claro que la literatura antigua se construye sobre 

el humus fértil de la mitología, y todos los géneros poéticos antiguos 

(la épica, la lírica coral y la tragedia) fundan en ese substrato sus 

argumentos. Frente a la tradición mítica se han constituido luego la 

filosofía, la historia y las investigaciones científicas como saberes 

críticos y racionales. Se han creado frente a los mitos, en oposición a 

ellos, en busca de una nueva explicación, fundada en la razón, no en 

la tradición. Como decía Heráclito, «los ojos son testimonios más 

firmes que los oídos». Los géneros de la literatura de ficción, 

desvinculados del acervo mítico, son, en general (dejando a un lado el 

cuento popular), posteriores.34 

 

Por otra parte, podemos señalar que no únicamente la literatura se convirtió en 

el receptáculo del mito, las artes plásticas en general se han nutrido del mismo, 

dentro de la Historia del Arte. Grandes obras de arte han representado 

personajes o momentos de ciertos universos mitológicos o religiosos. Al respecto 

José Manuel Losada Goya, catedrático de la Universidad Complutense de 

Madrid, comenta: 

 

El dinamismo del mito se pone de manifiesto en la interacción artística. 

Muchas manifestaciones de las artes son retellings de los mitos: 

vuelven a contarlos, son nuevas versiones. Ciertamente existen las 

versiones míticas propiamente dichas: La Odisea, una secuela 

moderna, retoma en sus 24 rapsodias otras tantas de la obra 

homérica, si bien el contenido de ambas historias no discurre por 

idénticos caminos: en la obra de Kazantzakis, el héroe insatisfecho por 

 
34 GARCÍA GUAL, Carlos, Introducción a la mitología griega, Alianza Editorial, 2ª ed., Madrid, p. 
34. 



28 

 

la vida tranquila de Ítaca decide acometer nuevas aventuras. En este 

caso, una obra literaria recrea otra obra literaria.35 

 

Aunque el tiempo mítico se encuentre fuera del tiempo cronológico es el arte 

quien brinda el carácter diacrónico al mito dentro del arte; podemos enumerar 

ejemplos icónicos como el David de Miguel Ángel en el arte renacentista, el 

Saturno devorando a sus hijos del pintor español Goya. El traslado del mito a una 

manifestación artística es otro fenómeno que acaece en el proceso creativo, 

preservando los rasgos más importantes del ente mítico en cuestión. En todos 

los casos, señala Losada Goya, los mitos preservan sus características más 

esenciales: “[…] cada mito posee una idiosincrasia. Esta particularidad explica la 

resistencia del mito a una modificación excesiva que le despoje de sus 

propiedades. Una Ifigenia sin sacrificio es difícilmente reconocible.”36 Podemos 

señalar como ejemplo la leyenda de Tristán e Isolda la cual es trasladada a la 

música por Wagner, o el Odiseo homérico que viaja decenas de siglos hasta la 

Irlanda moderna en la obra de James Joyce, o cómo la figura de Narciso se 

representa en El retrato de Dorian Grey del escritor irlandés Oscar Wilde. Señala 

el historiador español Antonio Pérez Rioja: “El símbolo y el mito son las formas 

expresivas primordiales del espíritu humano y el origen de todas las literaturas, a 

la vez que el depósito de lejanas creencias y de los más antiguos fundamentos 

de la ciencia. Su punto de partida son la naturaleza y las acciones humanas.”37 

El vínculo entre mito y literatura ha estado presente desde los orígenes de ésta, 

y a lo largo de la historia el mito se ha desplazado entre las diferentes 

manifestaciones artísticas, siempre manteniendo los rasgos esenciales de los 

personajes míticos, y a su vez presentando variaciones bajo distintos ropajes. 

 

 

 

 
35 LOSADA GOYA, José Manuel., LIPSCOMB, Antonella, Mito e interdisciplinariedad. Los mitos 
antiguos, medievales y modernos en la literatura y las artes contemporáneas, Levante Editori 
Bari, Madrid, 2013, p. 11. 
36 Ídem. 
37 PÉREZ-RIOJA J.A., Diccionario de símbolos y mitos, Ed. Tecnos, Madrid, 1962, p. 6. 



29 

 

 

1.3 Mito y poesía 

 

Conjuramos a Homero y a los demás poetas a 

que no encuentren mal el que borremos de sus 

escritos esos pasajes y otros de la misma índole. 

Platón, La República 

 

Posible es para un dios. Mas, dime, ¿cómo 

podrá seguirle un hombre con la angosta lira? 

Su ánimo es discorde. Y en la cruz de dos 

sendas de corazón 

no puede el templo de Apolo ser levantado. 

Rainer Maria Rilke, Sonetos a Orfeo 

 

La relación entre mito y poesía se remota desde las primeras manifestaciones de 

la literatura occidental. Según García Gual, el antiguo historiador griego Heródoto 

consideró fundamentalmente a Hesíodo y a Homero como dos poetas que 

realizaron una tarea ordenadora del corpus mitológico de la religión griega, por 

lo que desempeñaron el papel de “grandes educadores” para el pueblo mismo. 

Desde el primer canto de la Ilíada podemos percibir el tono religioso de los cantos 

y cómo el poeta se volvía un portavoz de las musas: “Canta, oh diosa, la cólera 

del Pelida Aquileo; cólera funesta que causó infinitos males a los aqueos y 

precipitó al Hades muchas almas valerosas de héroes, a quienes hizo presa de 

perros y pasto de aves ꟷcumplíase la voluntad de Zeusꟷ desde que se 

separaron disputando el Atrida, rey de hombres, y el divino Aquileo.”38 Como 

podemos apreciar, los poemas épicos de Homero rememoran un tiempo pasado 

en el que confluyen dioses y hombres, es decir, se remonta a un tiempo mítico 

desde un tiempo presente. 

 
38 HOMERO, Ilíada, traducción de Luis Segalá y Estalella, introducción de Javier de Hoz, Ed., 
Austral, Madrid, 2003, p. 63. 



30 

 

 El uso del epíteto39 como recurso poético es una característica que permite 

calificar y describir a los diferentes personajes mitológicos, como héroes, 

guerreros, dioses o semidioses; el empleo del epíteto dentro de la épica y la 

poesía antigua constituyó entonces una estrategia didáctica que a su vez fungía 

como un aspecto estético y literario. En la Ilíada, por ejemplo, Aquiles es descrito 

como “el de los pies ligeros” o el príncipe troyano Héctor como “domador de 

caballos”. Como ejemplo, podemos rememorar algunos diálogos de la Ilíada 

donde se aprecia cómo el uso del epíteto realiza una función explicativa y brinda 

información adicional a los personajes. En la Rapsodia o Canto I, tras la negativa 

de Aquiles hacia Agamenón sobre reincorporarse a la batalla, el soberano militar 

decide como represalia separar a Briseida, “la de hermosas mejillas”, de Aquiles; 

ante el álgido desencuentro la diosa Atenea interviene: 

 

AQUILEO.ꟷ ¿Por qué nuevamente, oh hija de Zeus, que lleva la égida, 

has venido? ¿Acaso para presenciar el ultraje que me infiere Agamenón 

Atrida? Pues te diré lo que me figuro que va a ocurrir: Por su insolencia 

perderá pronto la vida.                                                                                                           

 Díjole a su vez Atenea, la diosa ojos de lechuza:                                                                        

ATENEA.ꟷ Vengo del cielo para apaciguar tu cólera, si obedecieres; y 

me envía Hera, la diosa de los níveos brazos, que os ama cordialmente 

a entreambos y por vosotros se interesa. Ea, cesa de disputar, no 

desenvaines la espada, e injúriale de palabra como te parezca. Lo que 

voy a decir se cumplirá: Por este ultraje se te ofrecerán un día triples y 

espléndidos presentes. Domínate y obedécenos.                                                                 

 Y contestándole, Aquileo, el de los pies ligeros, le dijo:                                                              

AQUILEO.ꟷ Preciso es, oh diosa, hacer lo que mandáis, aunque el 

corazón esté muy irritado. Proceder así es lo mejor. Quien a los dioses 

obedece, es por ellos muy atendido.40 

 

 
39 “EPÍTETO. Es epíteto todo adjetivo o frase adjetivada que, sin ser necesaria para determinar 
el sentido de un sustantivo, se añade a él a fin de expresar una cualidad relevante del mismo”., 
en: MONTES DE OCA, Francisco, Teoría y técnica de la literatura, 22ª ed., Ed., Porrúa, México, 
2006, p. 27. 
40 HOMERO, op. cit., p. 68. 



31 

 

En el diálogo anterior se aprecia cómo el uso del epíteto cumple con ciertas 

explicaciones sobre el linaje de los dioses o de los héroes, además de brindar 

descripciones físicas o psicológicas. La Ilíada está plagada de elementos míticos. 

Algunas veces las referencias explican causas pasadas o rasgos de otros 

personajes, pero como vemos en el fragmento anterior los dioses tienen 

inferencia directa en la historia misma. Los dioses influyen en la toma de decisión 

de los héroes y en otros casos interfieren en los hechos y acontecimientos, llegan 

incluso a manipulan las fuerzas de la naturaleza para intervenir en la batalla 

según el propósito que tengan. 

 Además de señalar a Homero y a Hesíodo como dos figuras encumbradas 

de la historia de la literatura occidental que nutrieron sus creaciones de un 

sustento mítico, podemos señalar ꟷincluso de manera cronológicaꟷ a otros 

poetas latinos que sobresalen. Tal es el caso de la figura de Virgilio quien escribió 

el poema épico la Eneida en el siglo I a.C. Dicha obra la escribió a solicitud del 

emperador Augusto quien pretendía atribuirle un origen mítico al imperio romano. 

Para ello Virgilio se inspiró en la Ilíada y la Odisea para reconfigurar su relato con 

ecos homéricos. En la primera parte, al igual que Odiseo, Eneas navega hasta 

llegar a Italia. En la segunda parte, se explota el rasgo militar y guerrero de 

Eneas, ya que se relatan sus conquistas hasta convertirse en rey. Más tarde, sus 

descendientes, Rómulo y Remo, fundaría Roma. El origen mítico del imperio se 

centraría en el personaje de Eneas, quien participó en la guerra de Troya. Eneas 

habría logrado escapar de la ciudad luego de que un grupo de soldados griegos 

penetrara las murallas tras haberse esconderse dentro la ofrenda del gran caballo 

de madera. 

 Otro ejemplo lo encontramos en el poeta latino Ovidio quien plasmó y 

recopiló más de 250 relatos mitológicos en su obra Las metamorfosis, hacia el 

año 8 d.C. Es un texto particular, ya que, aunque está escrito en versos 

hexámetros, no expresa propiamente el sentimiento del yo lírico exclusivo de la 

poesía. Presenta un tono épico y didáctico en el que a través de quince libros 

narra la cosmogonía del mundo griego, el mito de las edades del hombre para 



32 

 

después hilar historias de diferentes personajes como Júpiter, Eco, Narciso, 

Dédalo e Ícaro, Heracles, Ifigenia, etc. 

 Cabe señalar que la literatura latina se apropió de la cultura helénica, por 

lo que los dioses griegos adoptaron nombres latinos, mismos que ostentan en 

tales obras. A Cronos, dios helénico del tiempo, en el mundo latino es conocido 

como Saturno, Odiseo como Ulises, Hércules como Heracles, Zeus como Júpiter, 

etc. Otro ejemplo representativo lo encontramos en la Divina comedia de Dante 

Alighieri, escrita en el siglo XIV, en la que, a diferencia de los poetas latinos, 

recrea muchos personajes del mundo cristiano. A través de alegorías cristianas, 

representa el paso del pensamiento medieval a una visión antropocentrista. 

 La presencia del mito ꟷcomo podemos verꟷ en el quehacer artístico se 

puede encontrar por ende en la literatura y en la poesía. No obstante, uno de los 

momentos puntuales del rescate no solamente del mito, si no del mundo clásico 

en las artes lo podemos situar en el Renacimiento. La literatura se convierte un 

enorme corpus a través del cual podemos acceder al mito; en cierto sentido, el 

arte en general ha abrevado del mito a lo largo de la historia, como puede suceder 

en la pintura, la escultura o la música. El mito ha sido un motivo recurrente y una 

fuente de inspiración de la creación artística. Irónicamente, para Platón las 

creaciones poéticas denigraban al hombre, hecho por el cual los literatos no 

serían aceptados en la creación de una república ideal.  

  



33 

 

Capítulo II: Testimonios del mito en la literatura 

mexicana 

 

 

2.1 El “nuevo” Narciso de Enrique González Martínez 

 

 

El dulce Orfeo, el que a las fiera doma  

con el són de su música divina,  

deja las frondas del añoso bosque,  

toma en sus manos la heptacorde lira  

y a la ribera de la mar los pasos  

presuroso encamina. 

Enrique González Martínez, “La 

serenata de Orfeo” 

 

 

La intención de la presente investigación es mostrar algunos testimonios de 

poetas importantes de la literatura mexicana cercanos contemporáneamente a 

Alí Chumacero y observar cómo las figuras míticas son extraídas de su contexto 

originario para insertarlas en una obra poética que responde a diferentes 

coordenadas históricas creativas y/o hermenéuticas; posteriormente se 

procederá a focalizar esa misma figura mítica en la poesía de Chumacero, para 

después del recorrido, apreciar la reinterpretación de dichos mitos. Se decidió 

enfocarse en otras manifestaciones de la literatura mexicana para analizar de 

mejor manera la similitudes y diferencias dentro de un espacio concreto y mucho 

más cercano. 

 Enrique González Martínez (1871-1952) es un poeta que destaca dentro 

de las letras mexicanas por haber publicado una obra interesante y por haber 

figurado como posible acreedor al Premio Nobel de Literatura. Pedro Henríquez 

Ureña se refirió a él como uno de los “siete dioses mayores de la lírica mexicana”. 

En 1949 fue postulado por Antonio Castro Leal para recibir el Premio Nobel de 



34 

 

Literatura, año en que el autor estadounidense William Faulkner resultaría 

ganador.  

 El autor español Max Aub se estableció en México durante tres décadas 

debido a su exilio. En un artículo publicado en la Revista de la Universidad de 

México en junio de 1971 publicó un estudio con el título de Enrique González 

Martínez. Vida y poesía donde señala que su obra más importante fue Babel, 

misma que escribió a la edad de ochenta años. Aub apunta que “Enrique 

González Martínez es el poeta más importante de su generación mexicana”41. Es 

descrito como un poeta que a pesar de su posicionamiento político inclinado 

hacia el porfirismo y de actitud “antimaderista” logró desarrollar en su obra una 

influencia simbolista-modernista en la que prevaleció una independencia entre el 

quehacer poético y la vida de funcionario de Estado. Al igual que Machado y 

Unamuno, Aub encuentra en la obra de González Martínez el reconocimiento de 

algo “incognosciblemente superior”. Por otro lado, podemos destacar que 

González Martínez desempeñó dos facetas que otros grandes escritores 

mexicanos realizarían y combinarían: la creación literaria y la diplomacia. La 

experiencia vivencial y cultural de habitar otros países retroalimenta la obra del 

escritor, como sucedió con Alfonso Reyes y el mismo Octavio Paz. 

 Asimismo, es sumamente conocido por haber escrito un célebre poema 

publicado en Senderos ocultos (1911) el que hay una mofa hacia el cisne como 

símbolo característico del modernismo literario:  

 

Tuércele el cuello al cisne… 

 

Tuércele el cuello al cisne de engañoso plumaje 

que da su nota blanca al azul de la fuente; 

él pasea su gracia no más, pero no siente 

el alma de las cosas ni la voz del paisaje.42 

 
41 AUB, Max, “Enrique González Martínez. Vida y poesía”, Revista de la Universidad de México, 

No. 10, junio 1971, p. 71. 
42 GONZÁLEZ MARTÍNEZ, Enrique, Obras, Poesía I, El Colegio Nacional, 2ª ed., México, 1995, 

p. 318. 



35 

 

 

En 1907 publica el libro Mitos y paisajes donde ya dejaba ver su conocimiento 

sobre la mitología grecolatina. El académico y diplomático mexicano Antonio 

Gómez Robledo señaló que en la obra de Enrique González Martínez, las dioses 

griegas Atenea y Afrodita son simbolizadas con las figuras del búho y el cisne, 

respectivamente. El mismo Alí Chumacero apuntó en uno de sus tantos artículos 

publicados sobre crítica literaria titulado Impresión de Enrique González Martínez 

que: “La reflexión, el dominio intelectual del espacio, la aprehensión del alma 

escondida de las cosas y la sabiduría peculiar del poeta que sabe resaltar en el 

lenguaje lo irrepetible de la emoción […]”43  

 Para esta investigación hemos tomado como muestra un poema de 

nombre “El nuevo Narciso” para analizar dicho personaje mitológico, y que 

transcribimos a continuación: 

 

“El nuevo Narciso” 

 

Un Narciso sin rostro  

pierde su imagen en la linfa muda. 

Sueño decapitado  

ruboriza de sangre las espumas. 

Tantálico deseo mira  

alejarse todo lo que busca. 

Crismática presencia  

de ciega forma con imagen trunca,  

el espejo del agua  

es como una respuesta sin pregunta.44 

 

El poema propone evidentemente la imagen de un Narciso sin rostro, es decir, 

priva de su rasgo más importante a una figura mítica para presentarlo de una 

manera distinta. ¿Qué es de Narciso sin su rostro? El término linfa se traduce en 

 
43 CHUMACERO, Alí, Los momentos críticos, Fondo de Cultura Económica., selección, prólogo y 
bibliografía de Miguel Ángel Flores, México, 1987, p. 118. 
44 GONZALEZ MARTÍNEZ, Enrique, op. cit., p. 501. 



36 

 

el universo poético como sangre, aunque también significa agua. El adjetivo 

“tantálico” hace referencia a un deseo que por muy cercano o realizable que sea 

es a la vez imposible de consumarse pues recuerda el momento en que Tántalo45 

tras haber robado el néctar y la ambrosia a los dioses del Olimpo fue condenado 

a un rincón del inframundo en el que debe permanecer en un lago con el agua 

hasta la barbilla rodeando de voluptuosos árboles frutales. Cuando Tántalo es 

presa del hambre y trata de tomar uno de los frutos, éstos se alejan de él cada 

que lo intenta, además de que todo el tiempo pende sobre su cabeza una gran 

roca que amenaza con aplastarle. La imagen que propone González Martínez es 

inaudita si atendemos a la esencia del mito de Narciso. Al extraer la imagen de 

Narciso del relato mítico se desarticula su discurso simbólico tradicional, pero 

¿cuáles son las constantes en el relato que han sobrevivido a lo largo de los 

siglos? Uno de los primeros testimonios literarios de Narciso lo encontramos en 

Las metamorfosis de Ovidio escrito hacia el año 8 d.C. La obra fue escrita en 

hexámetros, no obstante, en la actualidad predominan las traducciones en prosa. 

En libro III encontramos el relato en el que describe cómo Liríope al consultar con 

Tiresias la suerte que tendría su amado hijo Narciso, éste le vaticinó que llegaría 

a tener una larga vida solamente “si el no llega a conocerse”; pero con el 

transcurso del tiempo el oráculo fue olvidado. Sobre la belleza de Narciso relata 

el poeta latino: “[…] podía parecer niño y hombre. Muchos jóvenes y muchas 

ninfas lo desearon, más ningún joven ni ninguna doncella pudieron tocarle. Tan 

duro orgullo habitaba su tierno cuerpo.”46 Cuando Eco aun tenía cuerpo observó 

 
45 “TÁNTALO. Rey de Lidia o de Frigia -según la mitologia griega- llegó a injuriar a los dioses, de 

cuya mesa robó el néctar y la ambrosia, por lo que fue precipitado al Tártaro. Homero le describe 

sufriendo allí hambre y sed terribles, aún más angustiosas por estar sumergido con el agua hasta 

la barba y hallarse rodeado de los más placenteros manjares: apenas abre la boca para gustar lo 

uno y lo otro, el agua se seca y los manjares se desvanecen. Tal es el «suplicio de Tántalo», 

expresión simbólica y proverbial para expresar el sufrimiento de una persona que se ve obligada 

a privarse de lo que parece tener al alcance de su mano. El escritor ruso Ivanov ha introducido 

este mito clásico en su tragedia «Tántalos» (1904), pero con un nuevo sentido: Tántalo simboliza, 

en esta tragedia rusa -concebida dentro de las formas y metros de la tragedia clásica griega- las 

constantes aspiraciones del hombre: por una parte, representa su voluntad de autonomía; por 

otra, su culpa”. En PÉREZ-RIOJA J.A., Diccionario de símbolos y mitos, Ed. Tecnos, Madrid, 

1962, p. 330. 
46 OVIDIO, Las metamorfosis, 1ª ed., Grupo Editorial Éxodo, México, 2011, p. 67. 



37 

 

un día al joven Narciso y quedó prendada de él, aunque la ninfa estaba 

condenada sólo a repetir las últimas palabras que escuchara, ꟷtras haber sido 

castigada por Junoꟷ por lo que se veía limitada su capacidad de interactuar y de 

expresarse. En una ocasión en que Narciso se rezagó del grupo con el que 

paseaba por la campiña, gritó a sus compañeros a la distancia “hay alguien aquí”, 

a lo que Eco, quien lo divisaba desde lejos, respondió: “alguien aquí”. Tras repetir 

varias palabras de Narciso, Eco pronuncia “unámonos”, y es el momento en que 

Eco se deja ver y se dirige a él para estrecharlo entre sus brazos. El joven huye 

no sin advertirle que moriría antes de entregarse a ella. Desde entonces, Eco vive 

confinada y oculta dentro de antros solitarios en los bosques. Narciso rechazó a 

otras ninfas y jóvenes al punto que hubo quien pidió a los cielos que algún día 

amara de la misma manera sin conseguir tal goce, súplica que Némesis escuchó. 

La diosa hizo que se encontrara con una laguna en la que Narciso se detuvo una 

ocasión a saciar su sed. Así pudo contemplarse a sí mismo y de esa manera 

extasiarse con su propia imagen. Desde entonces volvía cada que podía, pero 

después ya pasaba horas contemplando su propio reflejo en el agua cristalina. 

Tanto fue su delirio que Narciso terminó por arrojarse al agua para unirse con el 

reflejo que tanto añoraba sin poder llegar a él. De la laguna emergió una flor de 

blancos pétalos en lugar del cuerpo del mancebo. El historiador español Antonio 

Pérez-Rioja señala ꟷademás de las acepciones que adoptó la psicología sobre 

el término Narcisismoꟷ que el filólogo italiano De Gubernatis atribuía también al 

mito de Narciso el significado simbólico del carácter funerario de la muerte 

humana:   

 

El mito del joven Narciso ꟷsegún De Gubernatis, es sin duda, 

funerarioꟷ. La flor del mismo nombre, en la que fue transformado 

Narciso simbolizó la fragilidad y la muerte, consagrándose a Hades (o 

Plutón), dios de los infiernos. El narciso era la flor que ꟷsegún los 

antiguosꟷ adormecía a los seres en el último sueño, representando el 

tránsito de este mundo al del más allá.47 

 
47 PÉREZ-RIOJA J.A., Diccionario de símbolos y mitos, Ed. Tecnos, Madrid, 1962, p. 262. 



38 

 

 

A la extensa definición que brinda, agrega también la acepción que formula el 

psicoanálisis:  

 

Dentro de la teoría psicoanalítica, el complejo de Narciso o complejo 

narcisista está señalado por la fijación afectiva del individuo hacia sí 

mismo. Se manifiesta, psicológica y simbólicamente, por un 

desplazamiento del mundo exterior y un desarrollo de la vida interior en 

un sentido egocéntrico, dando una importancia exagerada hacia la 

propia persona.48 

 

Al repasar el relato mítico de Narciso apoyado en la versión de Ovidio vemos que 

una parte importante es el rostro reflejado en el agua, es decir, el rostro que 

consiste en la respuesta a la “pregunta” que el joven albergaba en su interior. 

Enrique González Martínez nos habla de una “respuesta sin pregunta”, al 

presentarnos una “imagen trunca” del relato mítico (ya no de Narciso en sí). Un 

Narciso sin rostro se antoja como un personaje inexpresivo, sin esa alteridad y 

vanidad que la tradición le ha otorgado.  

 

  

 
48 Idem. 



39 

 

2.2 La figura de Adán en Jaime Sabines 

 

 

Entonces Dios formó al hombre del polvo de la 

tierra, sopló en sus narices un hálito de vida, y el 

hombre se hizo un ser viviente. 

Génesis 2:7 

 

 

El poeta chiapaneco Jaime Sabines (1926-1999) publica Adán y Eva en 1952, 

poemario de prosa poética dividido quince partes. A lo largo del poemario 

Sabines recrea las adversidades por las que tuvieron que haber pasado Adán y 

Eva luego de haber sido desterrados del paraíso. A lo largo del poema somos 

testigos del asombro que los primeros habitantes de la tierra tuvieron ante los 

fenómenos naturales y de cómo resentían tanto las hostilidades de la naturaleza 

como la tarea de cubrir con las necesidades básicas de la supervivencia. 

Encontramos a un Adán y Eva más prosaicos y cercanos, dos personajes de 

carne y hueso, pero sí enmarcados en lenguaje poético. En la primera parte 

escuchamos a Eva en un diálogo introductorio: “ꟷTengo amor, sueño, hambre 

¿Amaneció? ꟷEs de día, pero aún hay estrellas. El sol viene de lejos hacia 

nosotros y empiezan a galopar los árboles. Escucha.”49 Si bien el relato de Adán 

y Eva es un mito que representa la caída del hombre al tiempo, el poeta 

chiapaneco resalta aún más no sólo la condición temporal y por lo tanto mortal 

del ser humano, sino la experiencia de la otredad que conlleva la soledad. En el 

poema de Sabines, la salud de Eva comienza a deteriorase hasta llegar a la 

muerte, y de esa manera Adán se enfrenta al sentimiento de la soledad y del 

duelo.  

XIII 

Eva ya no está, de un momento a otro dejó de hablar. Se quedó quieta y 

dura. En un principio pensé que dormía. Más tarde la toqué y no tenía 

calor. La moví, le hablé. La dejé ahí tirada. 

 
49 SABINES, Jaime, Recuento de poemas, 1950/ 1993 1ª ed., Ed., Planeta, México, 2007, p. 79. 



40 

 

Pasaron varios días y no se levantó. Empezó a oler mal. Se estaba 

pudriendo como la fruta, y tenía moscas y hormigas. Estaba muy fea. 

La arrastré afuera y le puse bastante paja encima. Diariamente iba a ver 

como estaba. Hasta que me cansé y la llevé más lejos. Nunca volvió a 

hablar. Era como una rama seca. 

No sirve para nada, no hace nada. Poco a poco se la come la tierra. Allí 

está. 

Se la come el sol, no me gusta. No se levanta, no habla, no retoña. 

Yo la he estado mirando. Es inútil. Cada vez es menos, pesa menos, se 

acaba.50 

 

El humanista alemán Erich Fromm acuña el término de «separatidad» para 

explicar cómo la conciencia de sí mismo no deja de ser una experiencia “fuera 

de sí”, es decir, la conciencia entendida como una entidad separada. La 

separatidad también sería la conciencia del paso inexorable del tiempo y la 

conciencia de saber que se viene al mundo sin voluntad propia. El estado de 

angustia en que vive el ser humano es causado pues por este sentimiento de 

«separatidad». 

 El relato bíblico de Adán y Eva expresa esa experiencia de culpa y 

vergüenza en la separatidad. Después de haber comido Adán y Eva del fruto del 

«árbol del conocimiento del bien y el mal», después de haber desobedecido (el 

bien y el mal no existen si no hay libertad para desobedecer), después de haberse 

vuelto humanos al emanciparse de la originaria armonía animal con la naturaleza, 

es decir, después de su nacimiento como seres humanos, vieron «que estaban 

desnudos y tuvieron vergüenza».51 La figura de Adán simboliza esa separación 

primigenia que el ser humano sufrió al alejarse de la naturaleza. Por tanto 

podemos señalar que el Adán que presenta Jaime Sabines es uno desmitificado 

y más humano. A continuación agregamos un comentario sobre la idea de la 

 
50 Ibidem, p. 86. 
51 FROMM, Erich, El arte de amar, Ed., Paidós, 1ª ed., epílogo biográfico de Rainer Funk, 

México, 2019, p. 23. 



41 

 

muerte dentro del pensamiento metafísico, dentro de la obra del poeta 

chiapaneco. 

 

Pensamiento metafísico en Jaime Sabines 

Una forma en la que podemos ejemplificar el tiempo lineal es con la filosofía 

idealista de Hegel y su modelo dialéctico de la Historia. Una línea recta, e incluso 

ascendente, que nos conduce hacia el absoluto. La filosofía será la ciencia o 

disciplina encargada de revelarnos el misterio del «dogma de la encarnación», 

según Hegel. Puede señalarse una distinción o separación entre «pensamiento 

metafísico» y «pensamiento trágico». Pero, ¿qué es el pensamiento metafísico? 

Nietzsche se refiere de algún modo a la moral como algo a priori52. El 

«pensamiento metafísico» podría definirse como toda convención, o —hay que 

decirlo— toda convención salvífica. La metafísica no tira los dados, no apela por 

el azar. La base del pensamiento occidental o del proyecto civilizatorio de 

occidente encuentra sus bases en la filosofía helénica. Se vuelven significativos 

e ilustrativos los títulos de obras como Etíca Nicomáquea de Aristóteles o La 

República de Platón. ¿Sobre qué tratan estás obras o tratados filosóficos? Los 

temas que abordan son la justicia, la virtud, la moral, la felicidad. Las dualidades 

aparecen después como consecuencia: lo bueno y lo malo, etc. Lo metafísico es 

también teorizar el mundo, es el espacio no homogéneo, es el espacio dividido, 

es el paso del caos al orden, de lo amorfo a lo formal; es el nacimiento del homo 

religius. Los proyectos civilizatorios se fundan de alguna forma a través de la 

sanción. Algunos pensadores señalan que las civilizaciones se fundan a partir de 

un crimen, de un sacrificio, de una falta primitiva. El mito de Tótem y Tabú ilustra 

dicha idea.  

 Lo sagrado se presenta ya sea en marcos metafísicos o trágicos. En el 

contexto metafísico lo sagrado es presentado, es decir, propiciado. Dentro del 

pensamiento trágico lo sagrado remite más bien a un instante, o el instante. En 

palabras de Horkheimer, es despertar ante otro dragón. La teología se instaura. 

El «pensamiento trágico» digamos que se manifiesta desde Dionisos, la tragedia 

 
52 En La genealogía de la moral. 



42 

 

griega y algunos pensadores. Como filósofos trágicos podríamos considerar a 

Nietzsche y Heidegger. En el ámbito de la poesía William Blake53 o Baudelaire 

parecen mostrar ciertos indicios de un pensamiento distinto, en aspiración a la 

soberanía; el mismo Beckett podría estar cerca también. El pensamiento trágico 

puede entenderse a través —por ejemplo— del mito de Orfeo. Orfeo baja al 

inframundo a rescatar a su amada Eurídice que había muerto tras haber sido 

mordida cuando huía de Arestes, hijo de Apolo. Orfeo desciende al inframundo y 

logra llegar hasta su amada gracias a su música. Al salir se vuelve hacia Eurídice 

y se da cuenta de que está muerta; para Hegel esto sería ver a los ojos a la 

muerte. 

Jospeh Cambell en El héroe de las mil caras habla sobre el amor fati. Este 

concepto de alguna forma coincide con la visión del pensamiento trágico, al 

considerar a la muerte como único destino (inevitable): 

 

Esta muerte de los contenidos lógico y emocional de nuestra importancia 

provisional en el mundo del espacio y del tiempo, este reconocimiento de la 

vida universal que nos hace despojarnos de nuestro interés en nosotros para 

ponerlo en ella, que vibra y celebra su victoria justamente en el beso de 

nuestra propia aniquilación, este amor fati, amor al destino que es 

inevitablemente la muerte, constituye la experiencia del arte trágico: de allí 

su júbilo, el éxtasis redentor54 

 

El «pensamiento trágico» pues, corresponde al naufragio, el «pensamiento 

metafísico» a la salvación. Nietzsche con la metáfora del eterno retorno ilustra la 

concepción del pensamiento trágico; el asumir la existencia en cuanto tal, es 

decir, en su naturaleza mortal. Reflexionar sobre esta especie de difuminación 

entre lo metafísico y lo trágico me recordó un poema de Jaime Sabines, entre 

varios de sus poemas que hablan sobre la muerte, está En Serio: 

 

 
53 Su obra «Matrimonio entre el cielo y el infierno». 
54 CAPBELL, Joseph, El héroe de las mil caras, psicoanálisis del mito, traducción de Luisa 

Josefina Hernández, F.C.E., México, 1959, p. 120. 



43 

 

Te digo en serio que la muerte no existe. De pronto lo descubres. Cuando 

el pedazo de carbón ya no es más madera quemada sino carbón a solas, 

lleno de sí mismo, con su propia vida; cuando la corteza del árbol o la 

hoja desprendida flota sobre el arroyo, y la piedra en el fondo junto a los 

caracoles crece mansamente; el agua llena de tantas cosas minúsculas, 

llena de luz, de música, de insectos destruidos, de zancudos cristianos 

caminando sobre su superficie; el agua que se bebe la sombra de los 

árboles; el ganado a su orilla, las quietas vacas en el viento, el viento 

quieto como una transparencia; toda la tarde, todo el concierto, la 

armonía, el deslumbrante misterio que estaba allí a tu alcance, tan 

sencillo y tan simple. Y tú dentro de todo, con todo en ti mismo. —Te digo 

que sólo la vida existe.55 

 

Si bien echar mano de un texto poético conduce hacia dilemas hermenéuticos, 

abordaremos el poema en su sentido literal. A primera vista, la frase que impacta 

—precisamente— es: Te digo que la muerte no existe. Esto nos conduciría a 

cuestiones más puntuales, como dilucidar qué es lo que existe, o qué es lo que 

hace existir a las cosas. En el poema después de expresarse una anulación de 

la muerte, parece describirse una transposición del sujeto (u objeto) hacia otros 

planos, una especie de metempsicosis, es decir, que (un) algo llega a ser por sí 

mismo cuando abandona su utilidad, dice el poema: Cuando el pedazo de carbón 

ya no es más madera quemada sino carbón a solas, lleno de sí mismo, con su 

propia vida, o cuando dice: cuando la corteza del árbol o la hoja desprendida flota 

sobre el arroyo56. Volvemos a asistir a la utilidad de la muerte; entonces, la 

corteza o la hoja del árbol al desprenderse y descender en el arroyo, ¿vuelven a 

incorporarse al ciclo de la naturaleza?, ¿vuelven a ser útiles? o ¿precisamente 

en eso consiste su inutilidad? O, regresando un poco, ¿la corteza como parte 

orgánica de un árbol, muere como tal? Culturalmente —o bucólicamente— la 

naturaleza se entiende como armonía, paz, bienestar, pero, ¿la naturaleza no 

 
55 SABINES, Jaime, op. cit., p. 266.  
56 Como detalle hermenéutico y al respecto del arroyo en el poema de Sabines, Borges publica 

seis conferencias en «Arte poética» donde señala algunas “metáforas modelo”, además tiene un 
poema titulado precisamente Arte poética donde plasma dicha idea. El río lo equipara al tiempo. 



44 

 

muestra también otras facetas?, ¿no produce en ocasiones catástrofes? El agua 

en el poema se convierte como en una burbuja donde se concentran varios 

elementos y se contraponen distintas concepciones, el poema dice: el agua llena 

de tantas cosas minúsculas, llena de luz, de música, de insectos destruidos, de 

zancudos cristianos caminando sobre su superficie. Me parece que hay una 

inclinación hacia lo bello en esta parte, es decir, hay juicios de valor: armonía, 

luz, música, en suma, toda una atmósfera, ¿metafísica?, ¿nihilista? Pero entre 

todo ese complejo positivo se encuentran insectos destruidos y zancudos 

cristianos. Curiosamente en esta contraposición entre insectos destruidos y 

zancudos cristianos se pueda concentrar también la oposición entre metafísica y 

tragedia. Por una parte, insectos destruidos, es decir, la muerte. La muerte 

ejemplificada con insectos, con bichos, otra vez, ¿indiferencia ante la muerte?, 

junto a ellos están zancudos cristianos, seres de piernas largas, de pasos 

agigantados, que no insectos sino zancudos, que además caminan por sobre las 

aguas, evitando el hundimiento. Hacia el final del poema hay una descripción del 

paisaje. Esta descripción es confrontada al final con el ser. El poema le recuerda 

a ese tú poético el concierto de la tarde: el deslumbrante misterio que estaba allí 

a tu alcance57. El mundo le es adjudicado al ser: Y tú dentro de todo, con todo en 

ti mismo, es decir (así lo entiendo), el hombre es la medida de todas las cosas. 

 En el poema convergen distintas líneas de pensamiento explícita e 

implícitamente. ¿Qué pasa si leemos la muerte no existe desde una posición 

metafísica?, podría entenderse como proyecto civilizatorio, como propuesta 

salvífica, como nihilismo. Pero —me parece— que es difícil inscribirlo o 

clasificarlo como metafísico o trágico. A pesar de que está escrito dentro de una 

cosmovisión occidental, creo que no es tan factible clausurar su sentido y 

adjudicarle una tendencia nihilista. Aparentemente puede parecer nihilista y 

apuntar hacia el pensamiento metafísico cuando comienza negando la existencia 

de la muerte. Heidegger comentaba que en realidad el ser no existe. Es decir, el 

ser como tal —llámesele conciencia, espíritu, alma— no tiene un lugar en el 

mundo, carece de referente. En términos de Heidegger, el ser no existe, de 

 
57 Este momento sería para Octavio Paz el instante de la ironía. 



45 

 

alguna forma logra alojarse en el lenguaje. Alcanza un punto de anclaje o de 

apoyo en el lenguaje, es su manifestación. Desde esa perspectiva es impropio 

decir (yo) nací, más bien diríamos fui nacido, si acaso. Si tomamos esa ruta, 

podría ser que el inicio del poema de Sabines concuerde con dicha premisa. 

 Por otro lado, si para entender el «pensamiento trágico» es necesario 

asimilar la mortalidad de la existencia, asumir el azar, la «voluntad de poder» de 

la naturaleza, por ejemplo, tampoco diríamos que la muerte es una cosa, más 

bien diríamos que la muerte es lo real. Por ejemplo, Heidegger para explicar la 

esencia de la obra de arte en «El origen de la obra de arte» se refiere a esa 

esencia como algo otro, que no tiene que ver con la cosidad de las cosas, 

entiendo una estructura de este modo: 

 

Cosa             materia y forma             determinaciones             esencia de la obra 

de arte 

 

En este sentido, la muerte al igual que la esencia de la obra de arte, está lejos de 

ser una cosa, por lo tanto no puede ser útil. Retomando algunas ideas de Gaston 

Bachelard la poesía es metafísica. Metafísica en el sentido de que las imágenes 

del poema las percibimos con nuestros sentidos y son recreadas en nuestra 

mente. Aunque el poema “afirme” aparentemente la no existencia de la muerte 

no significa tal. Podríamos decir en todo caso que el poema es el resultado de la 

experiencia del poeta. Es el poder fecundador de su conciencia, inclinado en este 

caso al pensamiento metafísico. 

 

 

 

 

 

 

 

 



46 

 

2.3 Un ejemplo hispanoamericano: el Lázaro de Luis Cernuda 

 

«Lázaro nuestro amigo, duerme; pero voy a 

despertarle». Dijeron entonces sus discípulos: 

«Señor, si duerme, sanará». 

Juan 11: 11-12. 

 

El poeta español Luis Cernuda (1902-1963) incluye el poema titulado “Lázaro” en 

su obra Las nubes publicada en 1943, libro en el que reúne poemas sobre 

religión, la idea de muerte y con constantes referencias bíblicas. El poema está 

dividido en doce estrofas de diez versos cada una. Los versos van desde el 

heptasílabo, pasando por el endecasílabo, hasta el alejandrino. En la mayor parte 

del poema, el poeta encarna la voz de Lázaro, hasta convertirse en una voz 

monologante. El poema inicia cuando es retirada la piedra que resguardaba el 

sepulcro de Lázaro. Posteriormente describe el momento en el que Lázaro se 

encuentra frente a Jesús, al describir su túnica; de esa manera se pone de pie y 

comienza a seguirle. El poema termina cuando regresan a casa de Lázaro y él 

se encuentra sentado a la derecha del mesías. En el poema se percibe cómo 

ꟷtras el milagro de su resucitaciónꟷ Lázaro se muestra resignado de regresar a 

la vida y de haber abandonado su lecho de muerte. A continuación presentamos 

el poema completo. 

 

“Lázaro” 

 

Era de madrugada. 

Después de retirada la piedra con trabajo, 

Porque no la materia sino el tiempo 

Pesaba sobre ella, 

Oyeron una voz tranquila 

Llamándome, come un amigo llama 

Cuando atrás queda alguno 

Fatigado de la jornada y cae la sombra. 

Hubo un silencio largo. 



47 

 

Así lo cuentan ellos que lo vieron. 

 

Yo no recuerdo sino el frío 

Extraño que brotaba 

Desde la tierra honda, con angustia 

De entresueño, y lento iba 

A despertar el pecho, 

Donde insistió con unos golpes leves, 

Avido de tornarse sangre tibia. 

En mi cuerpo dolía 

Un dolor vivo o un dolor soñado. 

 

Era otra vez la vida. 

Cuando abrí los ojos 

Fue el alba pálida quien dijo 

La verdad. Porque aquellos 

Rostros ávidos, sobre mí estaban mudos, 

Mordiendo un sueño vago inferior al milagro, 

Come rebaño hosco 

Que no a la voz sino a la piedra atiende, 

Y el sudor de sus frentes 

Oí caer pesado entre la hierba. 

 

Alguien dijo palabras 

De nuevo nacimiento. 

Mas no hubo allí sangre materna 

Ni vientre fecundado 

Que crea con dolor nueva vida doliente. 

Sólo anchas vendas, lienzos amarillos 

Con olor denso, desnudaban 

La carne gris y fláccida como fruto pasado; 

No el terso cuerpo oscuro, rosa de los deseos, 

Sino el cuerpo de un hijo de la muerte. 

 



48 

 

El cielo rojo abría hacia lo lejos 

Tras de olivos y alcores; 

El aire estaba en calma. 

Mas temblaban los cuerpos, 

Como las ramas cuando el viento sopla, 

Brotando de la noche con los brazos tendidos 

Para ofrecerme su propio afán estéril. 

La luz me remordía 

Y hundí la frente sobre el polvo 

Al sentir la pereza de la muerte. 

 

Quise cerrar los ojos, 

Buscar la vasta sombra, 

La tiniebla primaria 

Que su venero esconde bajo el mundo 

Lavando de vergüenzas la memoria. 

Cuando un alma doliente en mis entrañas 

Gritó, por las oscuras galerías 

Del cuerpo, agria, desencajada, 

Hasta chocar contra el muro de los huesos 

Y levantar mareas febriles por la sangre. 

 

Aquel que con su mano sostenía 

La lámpara testigo del milagro, 

Mató brusco la llama, 

Porque ya el día estaba con nosotros. 

Una rápida sombra sobrevino. 

Entonces, hondos bajo una frente, vi unos ojos 

Llenos de compasión, y hallé temblando un alma 

Donde mi alma se copiaba inmensa, 

Por el amor dueña del mundo. 

 

Vi unos pies que marcaban la linde de la vida, 

El borde de una túnica incolora 



49 

 

Plegada, resbalando 

Hasta rozar la fosa, como un ala 

Cuando a subir tras la luz incita. 

Sentí de nuevo el sueño, la locura 

Y el error de estar vivo 

Siendo carne doliente día a día. 

Pero él me había llamado 

Y en mí no estaba ya sino seguirle. 

 

Por eso, puesto en pie, anduve silencioso, 

Aunque todo para mí fuera extraño y vano, 

Mientras pensaba: así débieron ellos, 

Muerto yo, caminar llevándome a tierra. 

La casa estaba lejos; 

Otra vez vi sus muros blancos 

Y el ciprés del huerto. 

Sobre el terrado había una estrella pálida. 

Dentro no hallamos lumbre 

En el hogar cubierto de ceniza. 

 

Todos le rodearon en la mesa. 

Encontré el pan amargo, sin sabor las frutas, 

El agua sin frescor, los cuerpos sin deseo; 

La palabra hermandad sonaba falsa, 

Y de la imagen del amor quedaban 

Sólo recuerdos vagos bajo el viento. 

El conocía que todo estaba muerto 

En mí, que yo era un muerto 

Andando entre los muertos. 

 

Sentado a su derecha me veía 

Como aquél que festejan el retorno. 

La mano suya descansaba cerca 

Y recliné la frente sobre ella 



50 

 

Con asco de mi cuerpo y alma. 

Así pedí en silencio, como se pide 

A Dios, porque su nombre, 

Más vasto que los templos, los mares, las estrellas, 

Cabe en el desconsuelo del hombre que está solo, 

Fuerza para llevar la vida nuevamente. 

 

Así rogué, con lágrimas, 

Fuerza de soportar mi ignorancia resignado, 

Trabajando, no para mi vida ni mi espíritu, 

Mas por una verdad en aquellos ojos entrevista 

Ahora. La hermosura es paciencia. 

Sé que el lirio del campo, 

Tras de su humilde oscuridad en tantas noches 

Con larga espera bajo tierra, 

Del tallo verde erguido a la corola alba 

Irrumpe un día en gloria triunfante.58 

 

La forma en que Luis Cernuda recrea a la figura de Lázaro se aleja del discurso 

de las Sagradas Escrituras. Muestra a un Lázaro resignado por haber regresado 

a la vida y dejar el mundo de las sombras. Se siente muerto en vida, ya que no 

encuentra placer ni gusto en la existencia, el pan le resulta “amargo” y los cuerpos 

“sin deseo”. La poesía reescribe entonces determinados mitos y los actualiza e 

acuerdo a un contexto específico, con base en la visión de mundo, y en este 

caso, los sentimientos del escritor. En el siguiente capítulo veremos cómo el 

poeta mexicano Alí Chumacero recrea las figuras de Narciso, Adán y Lázaro. 

  

 
58 CERNUDA, Luis, La realidad y el deseo. 1924-1962. 4ª ed., F.C.E., México, 1980, pp. 164-

168. 



51 

 

Capítulo III: Resignificación del mito en Alí Chumacero 

 

 

3.1 Enfoques hermenéuticos de los mitos 

 

”Hacer propio” lo que antes era “extraño” sigue 

siendo la meta final de toda hermenéutica. 

Paul Ricoeur 

 

 
Acerca de la interpretación de los mitos el filólogo y helenista español Carlos 

García Gual señala que en su origen las narraciones míticas buscaban revelar la 

alétheia griega, es decir, la verdad. Posteriormente la filosofía buscó ocupar el 

papel que desempeñaban los mitos de revelar dicho conocimiento mediante 

códigos distintos, por tanto, a través de la razón. Encontramos en Jenófanes y 

Heráclito los primeros pensadores que comenzaron a rechazar al mito, el primero 

cuestionando la teología mítica de Homero. En el caso de Tales de Mileto, García 

Gual menciona: “[…] cuando Tales dice que el origen y principio fundamental de 

todo es el agua, ya está negando cualquier mythos sobre el arché cósmico que 

no sea un elemento natural.”59 De esta manera se generó un enfrentamiento 

entre el mythos y el logos, en el que poco a poco el mito fue cediendo terreno. El 

logos se convirtió en el agente principal de dar razón, encontrando en la 

Ilustración uno de los puntos más álgidos de ello. Una manera de conjuntar cierto 

sentido de causalidad con un sentido poético del lenguaje se concentra, nos dice 

García Gual, en la teoría alegórica de la interpretación del mito.  

 

La teoría alegórica, un intento por salvaguardar la lección verídica de 

los mitos, sólo en apariencia escandalosos, es también un signo de 

ilustración, ya que parte de aceptar que el lenguaje del razonamiento es 

el normal y que los mitos se expresan en otro lenguaje, secundario y 

 
59 GARCÍA GUAL, Carlos, La mitología. Interpretaciones del pensamiento mítico. Ed., 
Montesinos, 3ª ed., España, 1997, p. 44. 



52 

 

poético, que hay que traducir al código del logos para comprenderlo en 

toda su hondura y valor.60 

 

Uno de los primeros alegoristas es Teágenes de Regio (siglo VI a.C.) quien en 

un escolio explicó de manera alegórica que las deidades o el nombre de los 

dioses se refieren a facultades y propiedades espirituales. En su explicación de 

los poemas homéricos equipara la inteligencia con Atenea, la sinrazón con Ares, 

la pasión con Afrodita, la astucia con Hermes, etc., de esta manera las deidades 

míticas adquieren un significado simbólico o alegórico. Apunta García Gual: “[…] 

se intenta justificar la sabiduría del poeta alegando que se expresaba de un modo 

críptico, mediante un código poético. Con tal lenguaje alude y revela a los 

entendidos verdades profundas ocultas tras un velo de metáforas, tras un ropaje 

embellecido por imágenes plásticas.”61 De esta manera el mito es concebido 

como un discurso compuesto de un lenguaje críptico que requiere ser 

interpretado y descifrado. 

 Otra lectura de los mitos fue propuesta, comenta García Gual, por un 

pensador del siglo IV a.C., de nombre Paléfato, de quien no hay muchos datos. 

Paléfato en sus Historias increíbles propuso una explicación racional de los mitos 

apoyada en que éstos tienen origen en acontecimientos o anécdotas. Sobre la 

fábula de Acteón62, Paléfato señala que el hecho de que el personaje haya sido 

convertido en ciervo por la diosa Diana y después devorado por sus cincuenta 

perros tendría origen y sería sólo una alegoría de un personaje que tras su pasión 

por la caza y la adquisición de perros haya tenido después una ruina que lo hizo 

perder su hacienda. “A Europa la raptó un cretense que se llamaba Toro, no un 

toro divino”63. Otra propuesta en la exégesis de los mitos, cercana a la de Paléfato 

es la de ubicar de manera histórica a ciertos personajes que luego de ser 

elogiados por el pueblo ascendieron a una posición “divina”, que a la postre sería 

mitificada. Dicha interpretación es descrita como La teoría de Evémero, que 

 
60 Ibidem, p. 48. 
61 Ibidem, p. 50. 
62 Cfr., PÉREZ-RIOJA J.A., Diccionario de símbolos y mitos, Ed. Tecnos, Madrid, 1962, p. 41. 
63 GARCÍA GUAL, Carlos, op. cit., p. 52. 



53 

 

deriva su nombre de Evémero de Mesene, pensador del siglo IV a.C. “Según él 

los dioses no son más que personajes históricos de un pasado mal recordado, 

magnificados por una tradición fantasiosa”. En su obra Hierà Anagraphè o 

“inscripción sagrada” Evémero afirma que en un viaje por el océano índico en una 

isla de nombre Panchaia encontró en una inscripción la historia narrada de los 

primeros reyes de Panchaia, quienes eran: Urano, su sucesor Cronos, y el 

siguiente sucesor Zeus. A estos reyes se les había rendido tal culto que con el 

paso de los siglos se habían resguardado en la historia y en el inconsciente 

colectivo: “He ahí de dónde venían los dioses griegos. En esa remota isla 

oceánica aún se conservaba recuerdo de lo que fueron, antiguos reyes, 

deificados por el culto popular, como los monarcas helenísticos.”64 

 Otro acercamiento hermenéutico que se puede aplicar para los mitos 

consiste en asistir a la etimología para expresar un significado más profundo, 

como lo hizo Cicerón en Sobre la naturaleza de los dioses donde explica los 

nombres de algunas deidaes: “Juno es la hermana y la esposa de Júpiter, lo que 

quiere decir que el aire se asemeja al éter y tienen con él la unión más íntima. 

Pero se le representa con figura de sexo femenino, y está consagrado a Juno, 

porque no hay nada que ceda tan fácilmente con él. El nombre de Iuno, viene, 

creo, de iuvando”65 Asimismo, otros exégetas descifraron el mito a partir de una 

interpretación teológica como el caso de Salustio en Sobre los dioses y el mundo, 

donde propone una clasificación entre mitos teológicos, físicos, psicológicos y 

materiales. Por ejemplo, sobre el mito de Atis66 (personaje mítico relatado por el 

poeta latino Catulo) en el que él mismo se corta sus genitales (otras versiones 

señalan que cada año perdía su fuerza genital) refiere que, aunque los mitos 

narren sucesos extraños o repugnantes pueden revelar a su vez un sentido 

 
64 Ibidem, p. 54. 
65 CICERÓN, apud, GARCÍA GUAL, Carlos, op. cit., p. 57. 
66 “Pastor de Frigia, amado de Cibeles, quien, celosa por el matrimonio de Atis -que faltó así a la 
castidad prometida a la diosa- le hizo perder la razón y la vida. Arrepentida luego, le resucitó y 
divinizó, convirtiéndole en pino. Atis simboliza la primavera que muere para resucitar. El mito de 
Atis, que cada año perdía su fuerza genital para luego recuperarla, se explica fácilmente porque 
Atis significa, sobre todo, las flores que caen antes de que lleguen los frutos. Cantado por el poeta 
latino Catulo, Atis suele representarse plásticamente con túnica frigia y los atributos propios del 
pastor: el cayado y la flauta.” (PÉREZ-RIOJA, A. op. cit., p. 75) 



54 

 

profundo, en este caso, la caída y ascensión de los dioses o ciclo de la primavera. 

En otro texto agrega Salustio: “Cuando los mitos que tratan sobre asuntos divinos 

son inverosímiles en cuanto a la razón, es como si nos gritaran y atestiguaran 

que no hay que creerlos llanamente, sino que hay que observar y examinar su 

sentido oculto.”67. 

 Más allá de los diferentes enfoques en la recepción de los mitos, todo ese 

corpus, greco-romano en su mayoría, había sido juzgado hasta antes del XX 

como un conjunto de manifestaciones primigenias, carentes de razón y de 

principio de causalidad. Los períodos bélicos correspondientes a la primera y 

segunda guerras mundiales produjeron que la imagen de una civilización racional 

que construía un progreso moral se desvaneciera y dejara entrever las pasiones 

inherentes e ineludibles del ser humano, mismas expresiones de grupos 

humanos que habían sido concebidos como “primitivos”. De esa manera los mitos 

fueron considerados como vías en las que se podía acceder a piezas o pistas 

que pudieran reconstruir o clarificar los enigmas que representa el fenómeno 

humano; el análisis e interpretación de los mitos se han convertido desde 

entonces como llaves para descifrar en la medida de lo posible al ser humano y 

la realidad. Sobre el panorama del estudio del mito en el siglo pasado, comenta 

García-Gual:  

 

Ahora, sin embargo, no se va a subrayar ese primitivismo del mito, sino su 

alteridad: no se trata de que los mitos sean explicaciones alegóricas 

primitivas de los procesos naturales, o imágenes fantásticas sugeridas por 

un lenguaje primitivo mal comprendido, una «enfermedad del lenguaje» un 

tanto infantil, sino de que son explicaciones diferentes de las explicaciones 

de la filosofía y la ciencia modernas. 68 

 

No obstante, antes de la Primera Guerra Mundial hacia 1914 hubo ya 

antecedentes de un acercamiento epistemológico distinto hacia las 

 
67 SALUSTIO, apud., GARCÍA GUAL, Carlos, op.cit., p. 60. 
68 GARCÍA GUAL, Carlos, Introducción a la mitología griega, Alianza Editorial, 2ª ed., Madrid, p. 
237. 



55 

 

manifestaciones de grupos autóctonos y del mito en sí mismo. La obra 

Transformaciones y símbolos de la lívido de Carl Jung apareció en 1912 y al año 

siguiente se publica Tótem y Tabú de Freud; a estos ejemplos se añaden la obra 

de Frazer así como los helenistas de la Escuela de Cambridge. En los años 

siguientes, en términos de García Gual, se perfilaron tres corrientes claras en los 

estudios del mito: el simbolismo, el funcionalismo y el estructuralismo. 

 La corriente simbolista está vinculada a leer el mito en un sentido 

metafórico del que hay que extraer un sentido profundo. Quien representa a esta 

corriente es la obra de E. Cassirer, quien propone categorías fundamentales para 

tratar de establecer una diferencia entre el pensamiento mítico y el pensamiento 

lógico. Asimismo W.F. Otto propone que los mitos revelan una visión poética y 

religiosa de determinados grupos humanos: “Para él (Otto) las figuras de los 

dioses griegos -tal como se nos muestran ya en Homero- son imágenes 

simbólicas de una intuición vital intraductible en otros términos.”69 La corriente 

funcionalista considera al mito como un testimonio de las tradiciones, usos y 

costumbres de pueblo. Desde esta perspectiva, el mito cumplía una función 

social para promover las formas de cierta vida comunitaria, es decir, el mito 

permitiría: “[…] fundamentar los usos tradicionales y las normas de convivencia, 

presentándoles una justificación narrativa, avalada por la tradición y aceptada por 

todos.”70 El antropólogo Malinowski es uno de los autores que reforzaron esta 

teoría, luego de haber realizado una estancia entre los nativos de las islas 

Trobiand, en Oceanía. Las investigaciones de Mircea Eliade -según García Gual- 

pueden caracterizarse por combinar los enfoques simbolista y funcionalista. Por 

su parte, Lévi-Strauss es quien representa a la corriente del análisis estructural 

del mito. El antropólogo francés identifica estructuras narrativas en el mito para 

después extraer unidades mínimas de significados que describe como mitemas. 

García Gual explica también que las investigaciones más actuales del mito (2004) 

emplean enfoques de tipo ecléctico y sin dejar de lado el aspecto filológico. 

 

 
69 Ibidem, p. 242. 
70 Ibidem, p. 245. 



56 

 

3.2 Teoría de la interpretación de Paul Ricoeur 

 

[…] yo postulo que la interpretación es el proceso 

por el cual la revelación de nuevos modos de ser 

ꟷo, si se prefiere Wittgenstein a Heidegger, de 

nuevas formas de vidaꟷ da al sujeto una nueva 

capacidad para comprenderse a sí mismo. 

Paul Ricoeur 

 

En esta etapa de la investigación se irán desmenuzando principalmente algunos 

conceptos de la teoría hermenéutica de Paul Ricoeur. La propuesta de Ricoeur 

en Teoría de la interpretación es ir más allá de un estructuralismo descriptivo, 

aunque ciertamente retoma elementos de la lingüística y del psicoanálisis. En el 

caso de Saussure considera la separación entre lengua y habla, pero Ricoeur no 

los trata como sistemas conceptuales sino como entes vivos que producen un 

acontecimiento; en ese sentido el lenguaje (como discurso) es una entidad viva 

y en constante movimiento, no es un sistema estático indiferente al tiempo y la 

experiencia. El discurso ontológico como acontecimiento es la referencia de la 

experiencia que se trata de transmitir. La lengua constituiría un sistema de signos 

y significados (finitos si se quiere) y el discurso sería el sentido que se extrae 

como predicado de cierta referencia; en otros términos, sería un acto perlocutivo, 

retomando la noción de acto de habla que plantea J.L. Austin y que igualmente 

incorpora Ricoeur. Aquí resultan ilustrativas las siguientes líneas del pensador 

francés: “El acontecimiento es que alguien habla. En este sentido, el sistema o 

código es anónimo, en la medida en que es meramente virtual. Las lenguas no 

hablan, las personas sí.”71 En ese sentido, un mensaje conlleva una naturaleza 

diacrónica y un código implica una condición sincrónica.  

 En la cuestión oral se produce una dialéctica entre lo comunicable y lo no 

comunicable, es decir, una dialéctica de acontecimiento y sentido, por lo que al 

final, la comprensión del discurso sería una síntesis de todo el proceso.  

 
71 RICOEUR, Paul, Teoría de la interpretación. Discurso y excedente de sentido, Ed. Siglo XXI, 

1ª ed., 8ª reimp., México, 2017, p. 27. 



57 

 

 

[…] lo experimentado por una persona no puede ser transferida a alguien 

más. Mi experiencia no puede convertirse directamente en tu experiencia. 

Un acontecimiento perteneciente a un fluir del pensamiento no puede ser 

transferido como tal a otro fluir del pensamiento. Aún así, no obstante, 

algo pasa de mí hacia a ti. Algo es transferido de una esfera de vida a 

otra. Este algo no es la experiencia tal como es experimentada, sino su 

significado. […] La comunicación en esta forma es la superación de la no 

comunicabilidad radical de la experiencia vivía tal como fue.72 

 

El hecho de que en el significado de un discurso se encuentre una parte objetiva 

que podríamos identificar como lo que se quiere decir y una parte subjetiva que 

definiríamos como la intención del hablante, no significa que se agote el sentido 

del discurso. De esta manera podemos distinguir el significado como el “qué” y 

la referencia como un “sobre qué”. La referencia por tanto es el “acontecimiento 

de habla”, y ésta, podemos entenderla como una condición ontológica que trae 

consigo la experiencia del lenguaje. Aquí están presentes Heidegger y Husserl 

en la hermenéutica de Ricoeur. 

 Cuando el discurso pasa a ser inscrito a través de la escritura surgen 

“problemas” específicos que requerirán finalmente de la exégesis, como lo es el 

de la distanciación, es decir, la distancia cultural y espacial entre un autor y su 

lector potencial. La literatura como actividad primaria se encarga de transmitir el 

discurso a través de la littera y ya no mediante la vox. El concepto de exégesis 

o interpretación para Ricoeur implica alejarse de la psicología del autor o de lo 

que éste quiso decir o expresar. Justamente ahí radica su postura 

epistemológica y hermenéutica, es decir, en alejarse de la tradición del 

romanticismo en la que las interpretaciones aspiraban a entrelazarse con lo que 

el autor había querido manifestar, conociendo sus condiciones históricas y 

sociales. Por su parte Ricoeur propone “[…] la autonomía semántica del texto, lo 

que deriva de la desconexión entre la intención mental del autor y el sentido 

 
72 Ibidem, p. 30. 



58 

 

verbal del texto, entre lo que el autor quiso decir y lo que el texto significa. La 

trayectoria del texto escapa al horizonte finito vivido por su autor. Lo que el texto 

significa ahora importa más que lo que el autor quiso decir cuando lo escribió.”73 

No obstante, lo anterior no implica que la noción del sentido del autor se pierda 

en su totalidad. La intención de Ricoeur es oponerse a lo que W.K. Wimsatt 

propone como falacia intencional, en la que considera errada cualquier 

interpretación que se aleje de la “intención” del autor como criterio principal. En 

contraste, Ricoeur denomina como “falacia del texto absoluto” al hacer del texto 

una entidad que carezca de autor. El texto exigirá siempre una interpretación por 

el hecho de que el autor no estará “presente” para esclarecer las dudas de su 

sentido. “La autonomía semántica del texto hace más compleja la relación del 

acontecimiento y el sentido; y así revela que es una relación dialéctica. El sentido 

del autor se vuelve propiamente una dimensión del texto en la medida en que el 

autor no está disponible para ser interrogado. Cuando el texto ya no responde, 

tiene entonces un autor y no un hablante”.74 Si bien un texto es un mensaje 

abierto a cualquier lector, de manera paulatina va arribando a determinados 

lugares; más aun si consideramos a la lectura como un fenómeno social. Ricoeur 

señala que “Una obra también crea su público”75 por lo que en habría una 

correspondencia entre el reconocimiento de una obra, y el reconocimiento que 

hay de su autor hacia sus lectores o público: “[…] es la respuesta del público lo 

que hace al texto importante y, por lo tanto, significante.”76 Un mensaje posee 

una referencia, es decir, eso a lo que se alude. La teoría del signo lingüístico se 

conforma por signo, significado y significante. En la palabra árbol, el referente 

sería el organismo viviente en sí. Por tanto, la interpretación correspondería a la 

función referencial, en términos de Roman Jakobson. Un discurso no puede dejar 

de ser “acerca de algo”; Ricoeur señala inclusive que “los textos poéticos hablan 

acerca del mundo”77. 

 
73 Ibidem, p. 43. 
74 Ídem. 
75 Ibidem, p. 44. 
76 Ídem.  
77 Ibidem, p. 49. 



59 

 

 Las obras literarias operan bajo un funcionamiento distinto a los textos 

científicos, por ejemplo, por el hecho de utilizar un lenguaje con pluralidad de 

sentidos y significados a través de la metáfora y el símbolo. La metáfora como 

tal podemos entenderla como un tropos, es decir, lo que en retórica podemos 

definir como la sustitución del sentido de una palabra por otro, en el que se puede 

asomar un «excedente de sentido» o un «doble sentido». En la retórica clásica 

la metáfora era considerada como un recurso estilístico del que se hacía uso 

para lograr la persuasión. Por su parte Ricoeur señala que una expresión 

metafórica es la tensión entre el significado literal y uno nuevo que se crea a 

partir de combinaciones que escapan del lenguaje común y lógico. El lenguaje 

metafórico se convierte en sentido como creación o poiesis. Pero es necesaria 

la actualización y renovación del lenguaje (de esta manera vemos cómo el 

pensamiento de Ricoeur se aleja del estructuralismo) para no asimilarlo como 

algo inerte. Con el tiempo el desgaste de las metáforas las convierte en 

“metáforas muertas”; son aquellas expresiones que no generan una realidad o 

un conocimiento nuevo como “el cuello de la botella” o “la pata de una mesa”. 

Las metáforas vivas para Paul Ricoeur serán aquellas expresiones que a partir 

de la confrontación de significados opuestos o distintos generan mundos nuevos: 

“En síntesis, una metáfora nos dice algo nuevo sobre la realidad,”78 

 Paul Ricoeur ubica al símbolo en tres contextos concretos: el 

psicoanálisis, la poética y la historia de las religiones. En todos los casos señala 

que el símbolo implica siempre (como se mencionó atrás) un excedente de 

sentido y un doble sentido, mismos que pueden ser opuestos a su significación 

literal. La diferencia entre metáfora y símbolo es que este último se vincula 

siempre a una tradición. En el caso del psicoanálisis, por ejemplo, Freud ha 

desarrollado todo un lenguaje para adjudicar equivalencias o significados a cada 

símbolo; asimismo se ha publicado diccionarios de símbolos, por lo que éstos 

están siempre atados a una tradición “[…] la actividad simbólica adolece de falta 

de autonomía. Es una actividad que está confinada, y es la tarea de muchas 

disciplinas el revelar las líneas que atan a la función simbólica con esta o aquella 

 
78 Ibidem, p. 66. 



60 

 

actividad no simbólica o prelingüísitica.”79 El lenguaje poético, por su parte, trata 

de liberarse de las referencias comunes y opera el lenguaje en un nivel 

“hipotético”. Las metáforas recurrentes en un autor terminan por adquirir el 

carácter de símbolo, pero siempre en busca de una liberación del mundo, en 

términos de Ricoeur. Finalmente, en el terreno de lo religioso, el símbolo será la 

clave de lo Sagrado. El símbolo irá más allá de una expresión lingüística para 

acceder a lo numinoso, en palabras de Rudolf Otto, o lo que Mircea Eliade llama 

como hierofanía. De cualquier manera la metáfora o el símbolo pueden ser la vía 

para acceder a un “universo sagrado”. La diferencia entre símbolo y metáfora es 

que: “Esta última es una invención libre del discurso; aquél está ligado al 

cosmos.”80. 

 La interpretación entonces para Riceour consiste en actualizar el sentido 

de una expresión o un texto para poder identificar su excedente de sentido a 

partir de su referencia. La interpretación para Ricoeur se puede entender también 

como una dialéctica entre la explicación y la comprensión. De esta manera 

podemos decir que si podemos explicar un texto es porque lo hemos 

comprendido, y viceversa. Cuando se realiza ese proceso a través de una 

lectura, por ejemplo, se establece una dialéctica entre la explicación y la 

comprensión; posteriormente se efectúa una «conjetura». Dicha conjetura es 

una consecuencia natural del proceso comunicativo en el sentido de que no se 

puede acceder a la psique del autor o destinatario de un mensaje concreto. Paul 

Ricoeur, por tanto, apela por la «autonomía del texto». Ricoeur plantea a la 

analogía de asimilar el texto como una partitura que lector debe ejecutar, con 

todas sus implicaciones, como el la distancia cultural e histórica; en 

consecuencia, las interpretaciones serán diversas. Para Ricoeur el texto está 

“mudo” y es lector el que lo hace “hablar”. “El texto está mudo. Se obtiene una 

relación asimétrica entre el texto y el lector, en el cual solamente un miembro de 

la pareja habla por ambos. El texto es como una pauta musical y el lector como 

el director de la orquesta que obedece las instrucciones de la notación.”81 Aquella 

 
79 Ibidem, p. 71. 
80 Ibidem, p. 74. 
81 Ibidem, p. 87. 



61 

 

conjetura que el lector haya formulado debe más adelante “validarse”. Pero 

¿cómo podemos validar una conjetura? En primer lugar, Ricoeur refiere que para 

Schleiermacher la conjetura sería “lo adivinatorio” y la validación “lo gramatical”. 

Más adelante señala que la validación sería una especie de apuesta 

interpretativa que debe argumentarse y que está vinculada a una “lógica de la 

probabilidad”. En otras palabras, no podemos hablar de una validación científica 

o de interpretación a través de la comprobación exacta o del método científico.  

 En suma, Paul Ricoeur propone una hermenéutica abierta a la 

interpretación, y no a analizar las partes que fungen en el proceso de una 

expresión. Afirma, por tanto, que el estructuralismo explica, pero no interpreta. 

Sobre los estudios de Lévi-Strauss señala que éstos han explicado la estructura 

de los mitos, pero no representan una interpretación de los mismos; en esta 

corriente estructuralista ubica también a Propp, Roland Barthes y a A.J. Greimas. 

Por último, después de haber validado una conjetura a través de una 

argumentación, el lector puede “apropiarse” del sentido de un texto. “” Hacer 

propio” lo que antes era “extraño” sigue siendo la meta final de toda 

hermenéutica. La interpretación en su última etapa quiere igualar, hacer 

contemporáneo, asimilar algo en el sentido de hacerlo semejante. Esta meta es 

lograda en la medida en que la interpretación actualiza el sentido del texto para 

el lector del presente.”82 El sentido de un texto estará siempre abierto a cualquier 

lector potencial. Asimismo, Ricoeur también concuerda la idea de fusión de 

horizontes propuesta por Gadamer como parte de la interpretación en la que se 

fusionan el horizonte del mundo del lector con el horizonte de mundo del escritor. 

La interpretación pues, para el pensador francés, será un proceso que finalmente 

revelará “nuevos modos de ser”, la apropiación revelará una expansión de la 

existencia. 

 Además de puntualizar las ideas y conceptos esenciales de la teoría de la 

interpretación de Paul Ricoeur es pertinente sumar al marco teórico de la 

investigación la definición de mito que el pensador francés propone en Finitud y 

culpabilidad, en la que  

 
82 Ibidem, p. 103. 



62 

 

 

Entendemos aquí el mito en el sentido que hoy día le da la historia de las 

religiones: el mito no como la falsa explicación expresada por medio de 

imágenes y fábulas, sino como un relato tradicional referente a 

acontecimientos ocurridos en el origen de los tiempos, y destinado a 

establecer las acciones rituales de los hombres del día y, en general, a 

instituir aquellas corrientes de acción y de pensamiento que llevan al 

hombre a comprenderse a sí mismo dentro de su mundo.83 

 

El mito entonces tiende a explicar el origen de las causas y fuerzas naturales 

que rodean la existencia del hombre. La comprensión de las expresiones 

humanas haya una ruta de entendimiento en los relatos míticos, según Paul 

Ricoeur. 

 

  

 
83 RICOEUR, Paul, Finitud y culpabilidad, 1ª ed., Ed. Taurus, 1ª ed., Buenos Aires, 1991, p. 169. 



63 

 

3.3 Ecos del Génesis y tiempo mítico en Alí Chumacero 

 

 

En esta parte de la investigación se pretende comentar uno de los poemas más 

representativos de Alí Chumacero para después dar paso al análisis 

hermenéutico de tres figuras míticas donde focalizaremos nuestra atención. Por 

ende, formularemos una interpretación a uno de sus poemas más conocidos, con 

base a los conceptos planteados por Paul Ricoeur en su obra Teoría de la 

interpretación84. La poesía exige casi de manera intrínseca un desafío 

hermenéutico dada su naturaleza metafórica y simbólica, por lo que la tarea 

interpretativa consiste en actualizar el sentido literal para después dialogar con 

el excedente de sentido ꟷen este casoꟷ de un texto literario; en suma, conceptos 

que tratarán de explicarse más adelante.  

 La obra de Alí Chumacero consta de tres poemarios, Páramo de sueños 

de 1944, Imágenes desterradas de 1948 y Palabras en reposo de 1956. Su obra 

ha sido descrita como un legado poético breve y parco, e inclusive se le ha 

comparado con el narrador mexicano Juan Rulfo, quien únicamente publicó dos 

libros; además de lo anterior, ambos fueron escritores contemporáneos de 

mediados del siglo pasado.  

 

Chumacero, en tal sentido, es el Juan Rulfo de la poesía mexicana. 

Como los versos interesan a muchas menos personas de las que se 

preocupan por la narrativa, ha podido callar sin molestias y nadie 

espera su cuarto libro de poemas. Nada tan lejano a ambos —nacidos 

por cierto en el mismo 1918— como la idea de una “profesión” o una 

“carrera” literarias. Los dos escribieron por necesidad interior, no en 

aras de un deber impuesto desde fuera, y enmudecieron una vez 

escritos, inmejorablemente bien escrito, lo que tenían que escribir.85 

 

 
84 RICOEUR, Paul, Teoría de la interpretación. Discurso y excedente de sentido, Ed. Siglo XXI, 

1ª ed., 8ª reimp., México, 2017, 112 pp. 
85 PACHECO, José Emilio., 1988, “Chumacero o hay demasiada luz en las tinieblas”, en El 
Centavo, 13, (133), pp. 46-48. 



64 

 

Alí Chumacero reclama un lugar importante en las letras mexicanas no sólo por 

su faceta como poeta, sino porque laboró varias décadas como editor en el Fondo 

de Cultura Económica (FCE) donde llegó a ser gerente de producción; él mismo 

corrigió la primera edición de Pedro Páramo de Juan Rulfo, de quien muchos 

años después declararía "Rulfo ponía las comas como si echara maíz a las 

gallinas"86. No obstante, Chumacero nunca atribuyó el éxito del texto de Rulfo a 

la revisión que hizo en el FCE, a pesar de que durante décadas se convirtiera en 

un rumor literario: 

 

Eso es una mentira estúpida, Pedro Páramo no tiene de mí ni una coma, 

y se lanzó eso para molestar a Juan, no hallaban como molestarlo y 

Juan se enojaba, nunca se enojó conmigo porque yo nunca lo he dicho, 

era la forma de molestarlo porque yo leí el texto, yo soy un empleado 

menor del FCE y estoy encantado de serlo porque tengo contacto 

directo con los libros, pero yo nunca cambié una palabra por otra, ni una 

escena por otra, ni mejoré algún personaje ni le puse bigotes, nada de 

eso, yo respeté exactamente como lo entregó, lo entregó a mí, lo único 

que sé es que la noche anterior lo estuvieron viendo él y Arreola, ellos 

dos lo estuvieron revisando, arreglando, no sé qué le habrán hecho, 

pero se publicó como lo entregó él, no se publicó sólo con la lectura del 

Fondo o con la lectura mía, sino con la lectura del autor, entonces son 

bromas que circulan y que quedan en la historia como si fueran ciertas, 

pero eso es falso.87 

 

Durante muchas décadas la obra de Alí Chumacero no fue comentada. A partir 

de los años ochenta se publicaron algunos a textos sobre su obra con motivo de 

algunas antologías como Poesía en movimiento que incluye un comentario de 

Octavio Paz: 

 

 
86 Artículo publicado en “Crónica” en mayo de 2019: 

http://web.archive.org/web/20070927025033/http://www.fondodeculturaeconomica.com/prensaD
etalle.asp?art=92 
87 TREJO, Iván, “Viviré lo que quiera vivir, Alí Chumacero”, en El Norte, entrevista publicada el 5 
de julio de 2008. 



65 

 

Concentrada, reconcentrada, encerrada en un lenguaje de escamas y 

suntuosas opacidades, rotas aquí y allá por centelleos, la poesía de 

Chumacero es una liturgia de los misterios cotidianos. El velorio, el salón 

de baile, la alcoba de los amantes, el cuarto del solitario. Sitios públicos, 

sitios secretos, lugares de la infamia o de la consagración. “Oficios de 

luces y tinieblas”, dice Carlos Monsiváis. Yo agregaría otros dos 

elementos. Erotismo y profanación.88 

 

Varios críticos coinciden en señalar que hay una evolución y un salto cualitativo 

entre los tres poemarios de Alí Chumacero, por lo que podemos distinguir una 

evolución poética que va de formas abiertas a composiciones más complejas que 

tornan en lo barroco por el uso constante del hipérbaton. Sus últimos poemas 

exigen una lectura más detenida y en cierto sentido especializada, tanto así que 

Chumacero llegó a describir su obra como una “poesía intelectual”. Pero al mismo 

tiempo su lírica fue pasando de temas abstractos y ontológicos a tópicos 

mundanos y tangibles. Por ello el ejercicio hermenéutico nos permite tener un 

acercamiento más fiel a lenguaje poético, por lo que trataremos de ahondar más 

adelante en cómo se accede al sentido a través de las pautas que nos marca 

Paul Ricoeur. En otro sentido, se ha dicho que su poesía es una “continuación” 

de la de los Contemporáneos, es decir, de poetas como Xavier Villaurrutia, José 

Gorostiza, Jorge Cuesta y Gilberto Owen, entre los más conocidos. Él mismo lo 

afirmó en una entrevista realizada por Marco Antonio Campos 

 

De alguna manera mi poesía es una prolongación de la de los 

Contemporáneos. Sin duda de aquella poesía vienen las imágenes 

recurrentes del espejo y de la sombra. Como en ellos, pero aquí no hay 

influencia, en mi poesía se da la influencia de color. No hablo, claro, de 

Pellicer ni de Gorostiza. No busqué intencionadamente la carencia de 

 
88 PAZ, Octavio et al., Poesía en movimiento (México 1915-1966), Tomo I, Ed. siglo XXI, SEP, 
1ª ed., en Lecturas Mexicanas, México, 1985, p. 20. 



66 

 

color; salía así. Por lo que sí me preocupe fue por hacer versos muy 

limpios, muy cuidados.89 

 

El primer poema que publicó Alí Chumacero fue precisamente “Poema de 

amorosa raíz” el cuál apareció en el primer número de la revista Tierra Nueva, la 

cual se estuvo produciendo en la imprenta universitaria de la UNAM de enero de 

1940 a diciembre de 1942, la cual dejó como legado 15 números90. La revista era 

editada y dirigida por Jorge González Durán, José Luis Martínez, Leopoldo Zea 

y Alí Chumacero. Era una revista que publicaba principalmente poesía, ensayo y 

crítica literaria, cuya estética se caracterizaba por abordar temas como el amor, 

la angustia, la soledad y la muerte; tópicos que adoptaron por la influencia del 

pensamiento de algunos refugiados españoles que arribaron a México durante 

esos años, como José Gaos. Posteriormente, “Poema de amorosa raíz” se 

incluiría en el primer poemario de Chumacero Páramo de sueños de 1944. Es 

uno de los poemas más populares y citados del poeta, por lo que es 

constantemente incluido en antologías; además, es uno de los cinco poemas que 

Alí Chumacero leyó en un video dirigido por el cineasta Modesto López y que 

produjo Ediciones Pentagrama bajo el título de Palabras en reposo. La cinta fue 

realizada para festejar el cumpleaños número 90 del poeta y se estrenó en el 

palacio de Bellas Artes durante el mismo homenaje.  

 Los temas que principalmente se han identificado en la obra de Alí 

Chumacero son el sueño, la angustia, la muerte y el tiempo; por ejemplo, Jacobo 

Sefamí91 comenta: “La búsqueda de la palabra en la poesía de Chumacero está 

vinculada a un deseo por eliminar la conciencia del tiempo y crear un espacio 

mítico donde las pulsaciones del ritmo universal coexistan con la forma del vacío 

irónico que se da en la introspección.”92 Y a propósito de “Poema de amorosa 

 
89 CAMPOS, Marco Antonio, El responso del peregrino. Ensayos y entrevistas con Alí Chumacero 
(1979-2009), CONACULTA, 1ª ed., México, 2012, p. 39. 
90 Revisar http://www.elem.mx/institucion/datos/2910 consultado en noviembre de 2018. 
91Sefamí presentó la tesis de licenciatura “La soledad, el sueño, el amor y la muerte en la obra 

poética de Alí Chumacero” en la Escuela Nacional de Estudios Profesionales Acatlán-UNAM en 
1983. 
92 SEFAMÍ, Jacobo, El destierro apacible y otros ensayos, Premiá, México, 1987, p. 57. 

http://www.elem.mx/institucion/datos/2910


67 

 

raíz” Ignacio M. Sánchez Prado apunta: “Mientras la poesía se sustenta en la 

eliminación de la conciencia del tiempo (como en “Poema de amorosa raíz”, cuya 

llegada al tú y yo radica en el largo ubicarlo en un tiempo “antes de”) la crítica se 

basa en la afirmación de la presencia inexorable de dicho tiempo en la 

escritura.”93 En algún comentario que Chumacero hiciera sobre la poesía de 

Gilberto Owen, autor de la generación de los Contemporáneos, afirmó que de él 

había aprendido el “saberse efímero”, como síntoma de la conciencia del paso 

irremediable del tiempo. En el mismo tenor señala Lorena Ventura: “La lectura de 

Alí Chumacero exige siempre la anulación del tiempo, el desprendimiento del 

lenguaje de su historicidad”94. Como se mencionó anteriormente la poesía de 

nuestro poeta fue volviéndose cada vez más compleja de interpretar, por lo que 

el poema en cuestión, al ser su primer texto publicado se muestra más bien como 

una composición abierta, en términos de Umberto Eco. Más adelante Ventura 

agrega:  

 

No parece casual en este contexto que uno de los textos más leídos ꟷy 

acaso más comprendidosꟷ de Chumacero sea “Poema de amorosa 

raíz”, el cual pertenece a su ópera prima. La sintaxis de este texto, si 

bien no es absolutamente transparente, deja traslucir sin gran dificultad 

su referente. Aunque la oración principal del poema (“ya éramos tú y 

yo”) se encuentra desplazada hacia el verso final, la estructura anafórica 

del texto (“Antes que el viento fuera mar volcado/ […] Cuando aún no 

nacía la esperanza/ […] Cuando aún no había flores en la sendas”) se 

convierte en una clave, una pista a seguir que evita que la atención se 

pierda, permaneciendo a la espera de la línea que está por venir y que 

concreta la promesa de sentido que había permanecido latente en todo 

el poema.95 

 

 
93 IRIS Manuel, SÁNCHEZ PRADO Ignacio M., TREJO Iván, et al., En la orilla del silencio. 
Ensayos sobre Alí Chumacero, CONACULTA, Fondo Editorial Tierra Adentro, 1ª ed., 2012, 
México, p. 21. 
94 Ibidem, p. 43. 
95 Ibidem, pp. 48-49. 



68 

 

Con estos comentarios vamos entreviendo cómo la crítica identifica el tema del 

tiempo, como una dimensión de la que el poeta busca sustraerse, y en el caso 

de “Poema de amorosa raíz”, trasladarse a un tiempo fuera del tiempo histórico, 

que en términos de Maurice Blanchot sería la antesala de un “espacio literario” 

concreto, si es que consideramos al tiempo y el espacio como dos dimensiones 

o categorías indisolubles. Al mismo respecto agrega Jorge Aguilera López: “En 

otras palabras, la obra lírica de este poeta busca permanecer aparte del fluir 

fáctico del tiempo, con el fin de establecer, en esa presunta distancia respecto de 

su presente efectivo, otro modo de vivirlo.”96 Para redondear la idea de que la 

lírica de Chumacero se tornó hacia su último libro como más compleja, se cita 

otro comentario de Lorena Ventura en el que describe el estilo del poeta con 

influencias del Barroco, seguramente por su conocimiento de la obra de Góngora 

y Quevedo:  

 

En este contexto, Imágenes desterradas representa un salto de 

complejidad sintáctica que caracteriza Páramo de sueños, pues el uso 

del hipérbaton comienza a hacerse cada vez más recurrente. A pesar 

de ello, no obstante, la extensión de los enunciados permite todavía su 

reestructuración dentro del molde de una sintaxis canónica y la 

consecuente develación y comprensión del significado […] 

Esta sintaxis retorcida, divertida en el espacio de sí misma, va a llegar 

a su límite en los textos de Palabras en reposo.97 

 

De esta manera vemos cómo el uso del hipérbaton impide que se tenga una 

lectura lineal o fluida de los versos, alterando su sintaxis para producir un 

lenguaje más poético y complejo. El pensador español Rafael Núñez Ramos 

explica de la siguiente manera a tal recurso poético:  

 

Hipérbaton es la alteración del orden normal de las palabras; éste es una 

consecuencia del carácter lineal del lenguaje y no obedece, por lo 

 
96 Ibidem, p. 58. 
97 Ibidem, p. 49. 



69 

 

general, a leyes rígidas; cuando lo hace es porque cumple una función 

sintáctica, es decir, constituye un medio de expresar relaciones 

gramaticales entre los diferentes componentes de la oración.98 

 

Lo anterior pues, es el marco en el que presentamos la poética de Alí Chumacero, 

como una obra que entraña símbolos, metáforas y diversas referencias que se 

abordarán más adelante en la investigación, como lo son las alusiones a los 

textos bíblicos y figuras míticas. El poema a analizar en este momento apunta 

hacia una temporalidad fuera del tiempo histórico. 

 

Génesis y tiempo mítico en “Poema de amorosa raíz” 

La tesis interpretativa ꟷo debemos decir la «conjetura»ꟷ que se formula en el 

texto “Poema de amorosa raíz” de Alí Chumacero es que su referencia es el libro 

del Génesis del Antiguo Testamento. Hay una recurrencia en varios versos por 

evocar un tiempo primario. En un sentido denotativo tendríamos un poema de 

amor y en un sentido connotativo un texto que evoca un tiempo fuera del tiempo, 

que sería el paso entre la Creación judeocristiana y el devenir. 

 La idea de la presencia de temas bíblicos en la obra de Chumacero ha 

sido señalada por algunos de sus críticos como Marco Antonio Campos quien en 

un texto que ha prologado la obra del poeta en algunas ediciones refiere: “[…] 

Chumacero no se halla en el primer día de la Creación descubriendo con ojos 

azorados las maravillas del jardín. No. Él está a diario en el día de la Caída: 

cuando el hombre ha conocido el pecado y se sabe irremisiblemente condenado 

al sufrimiento y a la muerte”99. En otro artículo el mismo Campos compara la obra 

de Chumacero con los cuadros de Carvaggio y agrega:  

 

[…] entre numerosas sombras se hallan prodigiosos puntos de luz. Entre 

escaleras como espirales y cuartos como celdas oscuras entran 

repentinamente a las páginas ráfagas de aire y líneas de una mañana de 

sol. Para el hombre señalado con ceniza, para el marcado por la caída 

 
98 NÚÑEZ RAMOS Rafael, La poesía, 1ª ed., 2ª reimp., Ed., Síntesis, Madrid, 2008, p. 148. 
99 CAMPOS, Marco Antonio, op. cit., p. 16. 



70 

 

adánica, para el yo pecador que añorará después de muerto la 

tempestad, es posible encontrar el amor entre ruinas y la belleza 

perdurable en la hora de la hora de la mirada verde de una mujer.100 

 

El mismo Alí Chumacero llegó a declarar que precisamente la Biblia había sido 

una influencia palpable en su obra, sobre todo en su último libro Palabras en 

reposo. Señala que en sus influencias están desde Vicente Huidobro pasando 

por los Contemporáneos, hasta Paul Valéry, Saint-John Perse, Paul Claudel, 

Rilke y T.S. Eliot; después agrega:  

 

Y la Biblia, por supuesto. En mi obra poética, sobre todo en Palabras en 

reposo, hay expresiones bíblicas recreadas y aprovechadas. Por ejemplo 

esa que dice “Y caiga la techumbre y nos sepulte” que yo convertí en el 

verso final de “Consejos del perezoso” en: “Y luego caiga el techo y nos 

sepulte”, más fluido, menos contundente, o el que abre la segunda 

sección de “El responso del peregrino”: “Aunque a cuchillo caigan 

nuestros hijos…”101 

 

El “Poema de amorosa raíz” de Alí Chumacero es una composición de corto 

aliento a comparación de otros de sus poemas como “Responso del peregrino”. 

En primera instancia es un texto amoroso, pero que contiene referentes que 

apuntan hacia otros temas. De esta manera, transcribimos íntegramente el texto: 

 

“Poema de amorosa raíz” 

 

Antes que el viento fuera mar volcado,  

que la noche se unciera su vestido de luto  

y que estrellas y luna fincaran sobre el cielo  

la albura de sus cuerpos. 

 

Antes que la luz, que sombra y que montaña  

miraran levantarse las almas de sus cúspides;  

primero que algo fuera flotando bajo el aire;  

 
100 Ibidem, p. 26 
101 Ibidem, p. 37 



71 

 

tiempo antes que el principio. 

 

Cuando aún no nacía la esperanza  

ni vagaban los ángeles en su firme blancura;  

cuando el agua no estaba ni en la ciencia de Dios;  

antes, antes, muy antes. 

 

Cuando aún no había flores en las sendas  

porque las sendas no eran ni las flores estaban;  

cuando azul ni era el cielo ni rojas las hormigas,  

ya éramos tú y yo.102 

 

Ahora citaremos los primeros versículos del Génesis que se emparentan con el 

lenguaje utilizado en algunos de los versos de Chumacero para observar cómo 

fungen como un referente, en este caso como referentes de la visión de mundo 

del autor. En el inicio del Génesis encontramos algunos motivos que se retoman 

en el poema como el uso de la palabra “principio” así como el agua como un 

elemento primario que formaba parte del caos que posteriormente Dios 

ordenaría: 

 

En el principio creó Dios el cielo y la tierra. La tierra era una soledad 

caótica y las tinieblas cubrían el abismo, mientras el espíritu de Dios 

aleteaba por encima de las aguas. (Génesis 1.1-2) 

 

Podemos decir que si actualizamos el sentido literal del texto tendremos un 

poema de amor que habla sobre el destino inevitable del encuentro de dos 

personas que se aman y que desde antes de su nacimiento estaban ya unidas 

en ese “tú y yo”. Existe una tensión de sentido en la idea de que exista un “tú y 

yo” antes de la Creación, antes del mundo de lo nominado. Esa dimensión 

espacio-temporal que se sustrae a cualquier coordenada es una extensión de la 

realidad que se extrae del texto poético, a partir de apropiación de un sentido. Es 

ese algo más de la realidad que extraemos de la interpretación, es una 

prolongación de las referencias del texto o del poema.  

 
102 CHUMACERO, ALÍ, Poesía completa, prólogo de Marco Antonio Campos, Ediciones 

Coyoacán, 1ª ed., México, 1997, p. 47. 



72 

 

 Por otro lado, Maurice Blanchot señala a la soledad como parte de la 

experiencia estética, y por tanto, como motivo de creación. Este sentimiento 

produce un goce por la “ausencia de tiempo”. Pero la soledad no entendida en 

un sentido “patético” o negativo, si no como un «recogimiento», mismo que se da 

una la ausencia del tiempo. La creación poética tendría lugar en ese estado: 

  

Escribir es entregarse a la fascinación de la ausencia de tiempo. Sin 

duda, aquí nos aproximamos a la esencia de la soledad. La ausencia de 

tiempo no es un modo puramente negativo. Es el tiempo donde nada 

comienza, donde la iniciativa no es posible, desde antes que la afirmación 

ya hay el regreso de la afirmación. Más que un modo puramente negativo, 

es al contrario un tiempo sin negación […]103 

 

Con todo lo anterior, podemos decir que de toda la obra poética de Alí Chumacero 

podemos extraer el perfil de su lector ideal; es una idea que dejaremos pendiente 

en la presente investigación. En ese sentido la misma obra va generando ese 

«lector modelo, del que nos habla Umberto Eco»: “[…] el correspondiente lector 

modelo no significa solo “esperar” que éste exista, sino también mover el texto 

para construirlo. Un texto no sólo se apoya sobre una competencia: también 

contribuye a producirla.”104 Asbun Bojalil señala que en “Poema de amorosa raíz” 

encontramos el génesis de la creación humana, y en su extenso poema 

“Responso del peregrino hallamos ecos del Apocalipsis; ambos extremos del 

Antiguo Testamento. En suma, el lector modelo de la obra de Chumacero sería 

un receptor que en su horizonte de mundo identifique los referentes de los textos 

bíblicos presentes en su poética además de algunos personajes míticos del 

mundo helénico. 

 

 

 
103 BLANCHOT Maurice, El espacio literario, introducción de Anna Poca, traducción de Vicky 

Palant y Jorge Jinkis, Ed., Paidós, Barcelona, 1992, pp. 21-22. 
104 ECO, Humberto, Lector in fabula, la cooperación interpretativa en el texto narrativo, Ed., 

Lumen, Barcelona, 1999, p. 81. 



73 

 

3.4 Figuras míticas en la obra de Alí Chumacero 

 

Mano mejor que la mano de Orfeo, 

mano que la presumo y no la creo, 

para traer la Eurídice dormida 

hasta la superficie de la vida. 

Alfonso Reyes, Arte poética 

 

Debemos señalar en esta parte de la investigación que el análisis propio se 

focalizó en las figuras míticas de Narciso, Adán y Lázaro, para completar el 

ejercicio comparativo de cómo las presentan los autores revistados atrás. Se 

diseñó una tabla que recopila las figuras míticas-literarias (en el caso de Ofelia, 

el personaje de Shakespeare) que muestra el corpus referencial de la obra de 

Chumacero. La tabla muestra también el comportamiento cronológico de la forma 

en que fue incorporando dichas referencias, ya que fue incrementando la 

inserción de las referencias mitológicas. En su primer libro Páramo de sueños de 

1944 aparecen Adán y Narciso en dos poemas respectivamente. En su segunda 

obra Imágenes desterradas de 1948 la única aparición mitológica la hace el 

personaje de Ulises. Es en su último libro Palabras en reposo de 1966 donde 

hecha mano de la mayor cantidad de referencias mitológicas, en su mayoría 

personajes bíblicos, algunos pertenecientes a los mismos relatos o pasajes, 

como el caso de Lázaro y sus hermanas Marta y María, en el poema “Mar a la 

vista”. 

 

Libro Personaje 

mítico/ literario 

Poema Fragmento 

 

 

 

 

 

Páramo de 

sueños (1944) 

 

 

Adán 

“Espejo y agua” […] de un Adán 

que soñaba 

contigo/ y tu 

mentido paraíso. 

“El sueño de 

Adán” 

Alusión en el 

poema completo. 

Narciso “Retorno” […] en vano 

espejo de mi 



74 

 

soledad/ con 

simulado rostro 

de Narciso 

“Narciso herido” Alusión en el 

poema completo 

Imágenes 

desterradas 

(1948) 

Ulises “Laurel caído” […] para siempre 

hoy perdido 

Ulises de mi 

cuerpo,/ mareado 

viajero que a las 

olas se olvida 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Palabras en 

reposo (1966) 

 

Edipo  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Responso del 

peregrino” 

Oleo en los 

labios, llevarás mi 

angustia/ como a 

Edipo su báculo 

filial lo conducía/ 

por la invencible 

noche 

Josafat Ruega por mí y mi 

estirpe, ruega/ a 

la hora solemne 

de la hora/ el día 

de estupor en 

Josafat 

Ofelia […] resta sólo la 

ahogada soledad/ 

de una Ofelia en 

su sueño 

consumida. 

Débora Despierta Débora 

en ocaso o 

eclipse/ erguido, 

ondea ahora 

hablando a media 

voz, por fin […] 

Salomé Desde el abismo 

alternan 

castidades 

segadas/ y el 



75 

 

perenne danzar 

de Salomé 

Marta y María  

 

 

“Mar a la vista” 

 

Marta, María y el 

horror circundan/ 

la aureola de Dios 

y su mirada; 

Lázaro “Lázaro yergue el 

rostro, toca el 

paño/ y a sus 

despliégase el 

vacío” 

Caín “Salón de baile” Vuelve la espada 

a su lugar, 

arrastra/ hacia el 

asombro de Caín 

el dócil resplandor 

 

El Narciso “herido” de Chumacero 

La obra del poeta mexicano Alí Chumacero nos remite al pensamiento y la moral 

judeocristianas, simbolizadas a través de figuras míticas tanto bíblicas como 

clásicas, que al ser utilizadas como recursos poéticos adquieren un significado 

singular en la obra del poeta. La propuesta hermenéutica de la cual partiremos 

nos lleva a ampliar la exégesis del mito de Narciso como una metáfora del 

«autoconocimiento» y del «cuidado de sí», apoyada por el símbolo del espejo. 

Michel Foucault en su obra Hermenéutica del Sujeto propone una teoría para 

desarrollar una ética y estética de la existencia. Foucault parte de la Epimeleia 

heautou como la «inquietud de sí» luego al gnothi seauton como el «conócete a 

ti mismo». El cuidado de sí será la antesala de la melete thanatou como una 

«meditación de la muerte», noción retomada de los estoicos y de Séneca. 

Epicuro, por su parte, propone un cuidado de sí perpetuo. El poema “Narciso 

herido” de Alí Chumacero plantea un diálogo entre el poeta y el personaje mítico, 

tras agradecer el cuidado de sí: “Te siento fiel a mí, hundido en mi albedrío”; los 

versos finales apuntan a un descenso mortuorio que podemos interpretar como 

la «conversión de sí» consumada. Asimismo, Paul Ricoeur en Teoría de la 

Interpretación señala que principalmente en el texto literario, se puede extraer un 



76 

 

“excedente de sentido” en una expresión metafórica. La hermenéutica para 

Ricoeur permite al lector apropiarse de un nuevo sentido que permite “nuevos 

modos de ser”. 

 Como otras obras de Michel Foucault, Hermenéutica del sujeto recoge la 

cátedra que impartió en el Collège de France en curso lectivo 1981-1982. La 

hermenéutica del sujeto podemos entenderla en otras palabras como una 

hermenéutica de sí, de la que se pueden extraer un conjunto de prácticas que 

tuvieron origen en el mundo griego. La formulación de una hermenéutica del 

sujeto está vinculada al proyecto de Foucault por diseñar una especie de 

«genealogía de la moral», a manera de Nietzsche, según el sociólogo español 

Fernando Álvarez Uría.105 Asimismo el pensamiento de Foucoult apunta hacia 

una Ética y estética de la existencia. Foucault parte de un primer término para 

construir su propuesta hermenéutica y de ese modo acercarse a desentrañar la 

relación entre sujeto y verdad. Dicho término es el concepto griego de epimeleia 

heautou, traducido al latín como cura sui, es decir, inquietud de sí. Dicha idea fue 

difundida de una manera más conocida y general bajo el precepto délfico de 

«conócete a ti mismo», en griego gnothi seauton. 

 Algunos testimonios sobre fomentar el autoconocimiento se pueden 

encontrar en la Apología de Sócrates. Foucault lo señala como “el maestro de la 

inquietud de sí” y refiere tres momentos importantes: el primero sería la idea de 

que dios confío a Sócrates dicha tarea:  

 

Se me figura que soy yo el que Dios ha escogido para excitaros, para 

punzaros, para predicarlos todos los días sin abandonarlos un solo 

instante. Bajo mi palabra, atenienses, difícil será que encontréis otro 

hombre que llene esta misión como yo; y si queréis creerme, me 

salvaréis de la vida […] Que ha sido Dios el que me ha encomendado 

esta misión para con vosotros es fácil inferirlo por lo que os voy a decir. 

Hay no sé qué de sobrehumano en el hecho de haber abandonado yo 

 
105 Cfr., prólogo de Fernando Álvarez Uría para Hermenéutica del sujeto en Ediciones de la 
Piqueta, Madrid, 1994. 



77 

 

durante tantos años mis propios negocios para consagrarme a los 

vuestros […]106 

 

Podemos constatar cómo Sócrates incita a los atenienses a que se procuren a sí 

mismos y a que practiquen la virtud, inclusive, a costa de descuidar “sus propios” 

negocios. El segundo punto es la idea de que era una tarea que Sócrates 

realizaba de manera desinteresada:  

 

Si yo hubiera sacado alguna recompensa de mis exhortaciones 

tendríais algo qué decir; pero veis claramente que mis acusadores, que 

me han calumniado con tanta imprudencia, no han tenido valor para 

echármelo en cara y menos para probar con testigos que yo haya 

exigido jamás ni pedido el menor salario y, en prueba de la verdad de 

mis palabras, os presento un testigo irrecusable: mi pobreza.107 

 

El tercer y último punto que Foucault señala para el nacimiento del gnothi seauton 

es cuando Sócrates argumenta que instar al cuidado de sí es un beneficio más 

útil o superior que la una victoria deportiva en Olimpia: 

 

[…] mi único objeto ha sido procuraros ha cada uno de vosotros en 

particular el mayor de todos los bienes, persuadiéndoos a que no 

antendáis a las cosas que os pertenecen antes que al cuidado de 

vosotros mismos, para haceros más sabios […] Nada le conviene tanto 

atenienses, como el ser alimentado en el Pritaneo y este le es más 

debido que a los que entre vosotros han ganado el premio en las 

corridas de caballos y carros en los juegos olímpicos; porque éstos con 

sus victorias hacen que aparezcamos felices, y yo os hago, no en la 

apariencia, sino en la realidad.108 

 

 

 
106 PLATÓN, Diálogos, tomo 13A, Ed., Porrúa, 31ª ed., México, 2009, p. 15. 
107 Ídem. 
108 Ibidem, p. 20. 



78 

 

Por una parte, podemos entender la figura de Narciso como una metáfora o 

símbolo del cuidado de sí, del que nos habla Michel Foucault. 

 Por otra parte, debemos señalar que el símbolo del espejo está presente 

en la obra de Alí Chumacero y es una imagen a la que recurre en diferentes 

momentos dentro de su obra poética. El espejo está cercano a la imagen de un 

cristal o incluso de un río. En el poema “Espejo de zozobra” podemos leer la 

imagen del espejo como ese símbolo que refiere al “otro” o en su caso a la mujer 

amada. Comenta Jorge Asbun: “Precisamente en “Espejo de zozobra”, poema 

de Páramo de sueños, se entremezclan varios significados, de los cuales 

sobresale el de un “otro”, una mujer en la que el poeta se reconoce, y gracias a 

la cual la sangre (que ha venido siendo de singular protagonismo) puede latir 

dentro de él.”109 Para ilustrar la interpretación, transcribimos de manera íntegra 

el poema. 

 

“Narciso herido” 

En mí condenas tu belleza  

y la inmóvil tersura de tu espejo,  

como la rosa equidistante y fría  

sin más aroma ya ni transparencia  

niega de amor su traspasada orilla. 

En mí se apaga el ávido soñar,  

tu equilibrado vuelo sobre el mundo,  

la señal evidente de una mano  

que sumerge las cosas  

bañándolas de inútil permanencia:  

el aire que no vaga, los amores  

dormidos para siempre en las pupilas de un cadáver,  

la huella de mi pie sobre la arena. 

A tientas vengo a mí, si me miraras  

un viaje de ternura cercenada  

y un viento de ceniza encontrarías,  

 
109 ASBUN BOJALIL, Jorge, La concepción de amorosa de Alí Chumacero, FCE., 1ª ed., México, 

2018, p. 53. 



79 

 

pues en vano desciendo a tu tristeza  

si el labio apenas se despoja y muere  

en las orillas de tu nombre,  

sobre una huella tuya perdida entre mi rostro,  

ahora oscura imagen de tu desolación. 

Se alzan mis ojos contra ti, y me encuentro  

hijo de soledad, a semejanza  

de un cuerpo que vagara en el olvido,  

dueño de espacios mutilados  

y pálidos recuerdos de azucenas. 

En mí tu pensamiento se maldice,  

tu pureza se vierta conmovida  

a la violencia maldición que anega  

sin otra salvación que mi pecado.  

Te siento fiel a mí, hundido en mi albedrío,  

tan semejante imagen de mi rostro  

que en mí te niegas, tú, pues yo no existo.110 

 

En términos de Octavio Paz, el hombre moderno tiende a remitirse a un tiempo 

mítico en el que el pensamiento causal y la razón no imperaban en la concepción 

de la realidad. Podemos ver de esta manera cómo dentro del arte, y en este caso, 

en la literatura mexicana, encontramos diversos motivos: “El mundo de lo divino 

no cesa de fascinarnos porque, más allá de la curiosidad intelectual, hay en el 

hombre moderno una nostalgia.”111  

 En suma, el Narciso que nos muestra Chumacero no es un mancebo 

orgulloso y altivo como el que encontraríamos en Las metamorfosis de Ovidio, 

sino un Narciso herido hasta la muerte (recordemos el final del poema “en mí te 

niegas, pues yo no existo”) en el que hay una correspondencia o fusión tanto de 

la voz como de la conciencia entre el yo poético y la amada. 

 

 
110 CHUMACERO, Alí, Poesía completa, prólogo de Marco Antonio Campos, Ediciones 
Coyoacán, 1ª ed., México, 1997, pp. 76-77. 
111 PAZ, Octavio, El arco y la lira, FCE, 3ª ed., México, 2006, p. 117. 



80 

 

Adán de Chumacero 

Previo al poema “El sueño de Adán” de Páramo de sueños, hay otro titulado 

“Espejo y agua” donde se presenta la primera referencia al personaje del Génesis 

y al paraíso y donde emplea el símbolo del espejo, citamos los versos: “de un 

Adán que soñaba contigo/ y tu mentido paraíso.”112 El tono que se percibe es de 

un yo poético recriminatorio hacia la amada, caso diferente al tono que se va 

percibir en el siguiente poema. El sueño y la realidad onírica se convierten en el 

punto de partida en la forma en que Chumacero nos presenta al personaje bíblico 

de Adán. Se percibe al mismo tiempo una voz poética monologante que añora a 

la amada, esto, en la primera estrofa de “El sueño de Adán”: 

 

Ligera fue tu voz, mas tu palabra dura 

con vuelo de paloma sin más peso 

que su inmóvil cruzar el mar del viento; 

y persistes como un sonido bajo el agua, 

desde mi piel al aire levantada, 

ligera como fuiste, como esa ala 

que olvidada del mundo se recrea, 

convertida en ausencia y en olvido.113 

 

El poema oscila pues entre la realidad mítica y la del yo poético, pues el Adán 

bíblico no podría extrañar a un Eva antes de que fuera creada a partir de una de 

sus costillas. En la segunda estrofa cobra con más fuerza el tono de nostalgia por 

la amada, a su vez de que la soledad ya insinúa la experiencia del tiempo 

inexorable: 

 

Vivo de oírme el cuerpo y de entregarme al tiempo 

como a un rumbo sin luz la adormecida rosa, 

como asoma en el sueño y luego muere 

el cielo que una tarde contemplamos, 

 
112 CHUMACERO, Alí, op. cit., p. 64 
113 Ibidem, p. 65. 



81 

 

y oigo la vida en mí, su aliento te recuerda 

ingrávida, en latidos desprendida, 

con un temblor de silenciosas aguas 

de su propia amargura renaciendo.114 

 

Ya apuntaba Asbun Bojalil que “El sueño de Adán” constituye un lamento poético, 

siempre vinculado al sentimiento del amor romántico: “Ha vivido el poeta en carne 

propia la traición, el engaño, y recuerda la forma en que Adán también fue 

engañado por Eva”.115 En la última estrofa es donde el sentimiento de duelo y 

soledad del poeta se hacen más evidentes. 

 

Sufres conmigo cuando sólo miro 

que el amor es un cuerpo de imágenes poblado, 

y caricia se llama al tocar el recuerdo, 

a sentir las tinieblas en las manos 

y en un esfuerzo inútil oponerse 

a ese tiempo que arrastra nuestro duelo 

hasta inclinar los labios a la nieve 

y tender en ceniza nuestros cuerpos. 

Te siente el corazón como un aroma 

que en un eco perdiera sus imágenes, 

y me palpo la piel tocando en ella 

la tersura del agua donde yaces, 

y después quedo solo, enamorado 

de esta voz que del cuerpo se desprende 

tornada en pensamiento, y en palabras te crea, 

nacida nuevamente de mi sueño.116 

 

Xavier Villaurrutia refirió en un ensayo sobre la poesía de Alí Chumacero titulado 

La forma del vacío que en la obra del nayarita hay una apelación por anular el 

 
114 Idem. 
115 ASBUN BOJALIL, Jorge, op. cit., p. 114. 
116 Idem. 



82 

 

tiempo diacrónico y para evocar un espacio y tiempos míticos: “La búsqueda de 

la palabra en la poesía de Alí Chumacero está vinculada a un deseo por eliminar 

la conciencia del tiempo y crear un espacio mítico donde las pulsaciones del ritmo 

universal coexistan con la forma del vacío irónico que se da en la 

introspección”117. Este rasgo también se ve presente en el poema “El sueño de 

Adán”, pues a su vez el tiempo mítico irrumpe en la realidad del yo poético, 

creando un tiempo entremezclado.  

 

El Lázaro poeta-amante de Chumacero 

El poema “Mar a la vista” aparece el libro Imágenes desterradas de 1966. Ahí 

Chumacero inserta tres personajes relacionados con el milagro de la resurrección 

que Jesús hizo a un difunto, mismo que es relatado en el Evangelio de San Juan. 

Los personajes recreados son Lázaro y sus hermanas, Marta y María. El poema 

presenta diez estrofas de cinco versos cada una. Chumacero construye una 

metáfora con el título “Mar a la vista” para equiparar la salvedad que la tierra 

representa para los marineros náufragos, con la calma que podría representar la 

muerte. Lo anterior lo observamos en la primera estrofa: 

 

Ciego de ver en la aridez del alma  

la omisión, el insomnio, la funesta  

amargura, sostén de su derrota,  

miro hacia el mar y el mar es forma pétrea  

de impureza mortal en ola y tumba.118 

 

El encuentro entre Lázaro y Jesús también es insinuado en la segunda estrofa, 

al mencionar la túnica119 (sin especificar necesariamente que sea púrpura) como 

 
117 ESCALANTE Evodio; CAMPOS Marco Antonio (Recopiladores), Alí Chumacero. Retrato 
Crítico, 1ª ed., UNAM, México 1995, p. 215. 
118 CHUMACERO, Alí, op. cit., p. 146. 
119 TÚNICA. La túnica evoca en general una idea de pureza y espiritualidad. La túnica púrpura o 
escarlata -uno de los emblemas del sufrimiento de Cristo en el Pretorio- es un símbolo de la 
Pasión. En: PÉREZ-RIOJA J.A., op. cit., p. 343. 



83 

 

“emblema” del cordero120, referencia a Jesús ꟷrecordemos la expresión Cordero 

de Diosꟷ o a la idea de sacrificio.  

 

Vano ceñir la túnica engañosa,  

emblema del cordero entre laureles,  

su gracia hiere los espacios, mas  

encima de su música respiro  

la imperturbable languidez del sueño.121 

 

Es en la sexta estrofa donde el motivo amoroso se hace evidente al manifestar 

el ánimo vencido del poeta entre un “reino solitario”. La violencia de la lejana 

ausencia del desnudar de la amante, es expresada con el carácter salvaje del 

tigre. 

 

Lejos en el mar en su desastre anuncia  

el reino solitario, la soberbia  

vencida del amante, y en secreto  

su desnudar alienta el frío símbolo  

del tigre a quien invaden los crepúsculos.122 

 

Al respecto de la anterior estrofa señala Asbun Bojalil: “La muerte, aún lejos, 

anuncia ya la soledad absoluta; el amante soberbio que pensaba en el amor 

como algo eterno y trascendente es vencido poco a poco […]123”En la penúltima 

estrofa es donde se recrea de manera más explícita el relato bíblico, con la 

inserción de Marta y María, hermanas de Lázaro. 

 
120 CORDERO. El cordero, víctima propiciatoria de la fe entre los judíos, era inmolado sobre el 

altar para obtener el perdón de los pecados. Cristo ha sido llamado Cordero de Dios -«Cordero 
de Dios que quitas los pecados del mundo», dice San Juan Bautista-, porque su propio sacrificio 
en la Cruz se asemejaba al acto expiatorio judío. Es, por lo tanto, símbolo de Cristo, de los 
apóstoles, de los profetas y de los fieles. También es atributo de San Juan Bautista. La 
característica esencial o máxima virtud del simbolismo del cordero es su capacidad de inmolación. 
En: PÉREZ-RIOJA J.A., op. cit., p. 120. 
121 CHUMACERO, Alí, op. cit., p. 147. 
122 Idem. 
123 ASBUN BOJALIL, Jorge, op. cit., p. 242. 



84 

 

 

Marta, María y el horror circundan  

la aureola de Dios y su mirada;  

sobre mi oído “Lázaro, ven fuera”  

persiste aún y a la solemne arcilla  

me atrevo a preguntar: “¿Quién es mi prójimo?”124 

 

Al igual que Luis Cernuda, en el final del poema se manifiesta un sentimiento 

funesto de la existencia, es decir, de “muertos en vida”. El poeta-Lázaro regresa 

a una vida sin consuelo. Chumacero reza en el último verso: “un cadáver 

condenado a muerte”. 

 

En medio de la arena, frente al mundo  

sin más consolación ni movedizos  

resplandores, mi mano determina  

la invariabilidad, el ir llorando  

sobre un cadáver condenado a muerte.125 

 

De esta manera tenemos a un Lázaro que no “yergue el rostro”126 tras ser 

resucitado. Al padecer la lejanía de la amada, no encuentra ya placer y dicha en 

la existencia. La reinterpretación del personaje de Lázaro ꟷde la misma forma en 

que lo presenta Luis Cernudaꟷ se dirige a un sentimiento no grato de la 

existencia, en el caso de Chumacero, abrumado por el desamor.  

  

 
124 Idem. 
125 Idem. 
126 Frase empleada en el cuarto verso de la octava estrofa. 



85 

 

Conclusiones 

 

De algún modo, el rastreo de Chumacero por 

la palabra, el afán de unidad mítica a través 

del amor y la culminación de los movimientos 

temporales en la muerte, nos llevan a pensar 

en estos elementos como en figuras falsas o 

en representaciones elusivas de la realidad. 

La poesía del escritor mexicano está colmada 

de ecos, espejos y reflejos. 

Xavier Villaurrutia 

 

Con la presente investigación podemos entrever algunas pautas para acercarnos 

a la originalidad poética de Alí Chumacero, tras el ejercicio de confrontarla con la 

de otros poetas que han recreado algunas figuras míticas. Antes de 

concentrarnos en Chumacero, tuvimos la oportunidad de centrarnos en piezas 

poéticas de otros escritores mexicanos: Enrique González Martínez y Jaime 

Sabines; y de otro poeta español, que vivió en México, Luis Cernuda. En cada 

ejemplo tomado debemos de comentar que se efectúa una reescritura de los 

relatos míticos, mismos que se insertan bajo distintas coordenadas. González 

Martínez desarma el mito de Narciso al presentarlo sin rostro; Jaime Sabines 

infunde características humanas a Adán y lo sitúa ante la muerte de Eva y la 

experiencia de la soledad; Luis Cernuda nos presenta a un Lázaro existencialista 

el cual se muestra nostálgico ante la muerte y desencantado por la vida. 

 Podemos subrayar que el ejercicio interpretativo de la obra del nayarita ha 

resultado una tarea que ha requerido paciencia y detenimiento, labor que se 

comenzó desde la tesis presentada en la licenciatura en Letras, al analizar 

Páramo de sueños. Muchos de sus poemas no se entregan a la primera o 

segunda lectura. La poeta costarricense y establecida en México, Eunice Odio, 

bien apunta ꟷal igual que muchos otros críticosꟷ que la poesía de Alí Chumacero 

es propiamente mexicana, en tanto que es hermética y cerrada; opinión que se 

antoja confiable por venir de ojos de quien leyó y descifró un país extranjero: “Una 



86 

 

de las razones de su hermetismo, y no la menos aguda, es su mexicanidad. Alí 

es cerrado, hermético, porque es mexicano. Nadie que haya comenzado a 

comprender a México, podría confundir la poesía de Alí con otra escrita no 

importa dónde”127. A dicho comentario agregamos el de la escritora de origen 

argentino, Mónica Mansour, quien señala en el mismo sentido la complejidad de 

la obra de Chumacero: “ La poesía de Alí es de esas que hay que leer varias 

veces seguidas porque, como dice José Emilio Pacheco ‘no es difícil, sino 

exigente’ y, poco a poco se va adentrando en nosotros porque tiene ‘el reposo 

que Heráclito asignó al fuego: su poder de transformarse en cada lectura y en 

cada lector’”128 Para Alí Chumacero la originalidad literaria requiere una conexión 

o vínculo con los orígenes, en ese sentido, concuerda con lo que André Guide 

señalaba, es decir, entender a los clásicos como modelos en los cuales se 

pueden identificar la esencia de las expresiones humanas. De la misma manera 

Chumacero consideraba que la originalidad literaria se lograba en la medida en 

que se conseguía penetrar en las profundidades del espíritu humano a través de 

la introspección y así, poder para llegar a dichos orígenes ꟷinfluido por el 

psicoanálisis, de Carl Jung, específicamenteꟷ y aspirar a la experiencia de la 

libertad. 

 

Cuando, desentendiéndose de tales superficies, buscando dentro del 

propio yo ꟷallá donde reside la libertad del hombre, su angustioso derecho 

a disponer de sí mismoꟷ, empleando el reflejo que la conciencia proyecta 

sobre el mundo, y desde ese abismo el escritor inicia la primera palabra, 

entonces es cuando se logra, de veras, la originalidad. Sólo entonces se 

torna posible, por el conocimiento emotivo de esos mundos privados, ir 

hacia los orígenes de la realidad humana, al sitio donde se sustenta la 

génesis de la inspiración, no importa que se trate de la Ilíada, de nuestro 

Popol Vuh, de Baudelaire o de Keats.129 

 
127 ESCALANTE Evodio; CAMPOS Marco Antonio, Alí Chumacero. Retrato Crítico, 1ª ed., UNAM, 
México 1995, p. 172. 
128 Ibidem, p. 403. 
129 CHUMACERO, ALÍ, Los momentos críticos, Fondo de Cultura Económica., selección, prólogo 
y bibliografía de Miguel Ángel Flores, México, 1987, p. 81. 



87 

 

 

El mito cumple con la función, entonces, de conectar la experiencia humana con 

aquellos orígenes primarios. La idea de originalidad en Chumacero constituye 

una poética que de alguna manera llevo a cabo en la realización de su obra 

literaria. Revistando a los personajes míticos que se analizaron, vemos que para 

el caso de la figura de Narciso coincidimos con el comentario del poeta yucateco 

Raúl Renán: 

 

Hay un muy particular movimiento en la voz de la poesía de Alí 

Chumacero. Un revertido movimiento que yo llamo de reflejo. El poeta 

ve en sí mismo las sensaciones de ella, la musa que es causa de todos 

los amores y desamores. Otra forma de explicar esta convención es 

que el poeta es a su vez la amada, ese consorcio que tiende a formar 

en los opuestos para crear finalmente el ser perfecto como se supone 

que fue originalmente el hombre hasta que separaron de él a la mujer. 

Lo que nos queda es que esa percepción es la imagen y la apariencia 

de Dios.130 

 

Por tanto, en la obra del poeta nayarita tenemos a un Narciso rechazado, no altivo 

ni vanidoso, plasmado en los poemas “Retorno” y “Narciso herido”. En el caso 

del Adán de Chumacero, vemos cómo el aspecto del sueño se convierte en el 

motivo ideal para vincular el mito con el tono amoroso que caracteriza a la poesía 

del nayarita. Un Adán que añoraba ya la presencia de la mujer en el paraíso y 

era evocada y a la vez recordada en el sueño, pues se presenta una especia de 

mezcla entre el tiempo mítico y el cronológico de la voz poética. En el poema 

“Mar a la vista” es donde inserta a varios personajes que se relatan en el milagro 

de resucitar a un difunto que aparece en el Evangelio de San Juan. Alí 

Chumacero toma como motivo a Lázaro y a sus hermanas Marta y María, para 

construir una metáfora de la salvedad de la tierra, en una alegoría náutica, 

equiparada con la muerte, como un estado de certidumbre y calma, en contraste 

con el sentimiento del amor, incierto y caótico. 

 
130 ESCALANTE Evodio; CAMPOS Marco Antonio, op. cit., p. 390. 



88 

 

 Alí Chumacero constituye un ejemplo más de cómo el mito se recrea en la 

literatura y de cómo la nutre. Los relatos míticos siempre adquieren nuevos 

matices de significación, tanto en la parte creativa como en la interpretativa. 

Esperamos que la presente investigación contribuya a una lectura más prolífica 

de la poesía mexicana del siglo XX, así como a seguir estableciendo vínculos 

entre el texto literario y otras manifestaciones de la cultura, para generar un 

dialogo que ofrezca más vías para la comprensión del fenómeno humano. 

 

 

 

 

 

  



89 

 

Bibliografía: 

 

• ASBUN BOJALIL, Jorge, La concepción amorosa de Alí Chumacero, 

FCE., 1ª ed., México, 2018, 268 pp. 

• ATTALI, Jaques, Historias del tiempo, Fondo de Cultura Económica, 

traducción de José Barrales Valladares, 1ª ed., 1ª reimp., México, 2004. 

• AUB, Max, “Enrique González Martínez. Vida y poesía”, Revista de la 

Universidad de México, No. 10, junio, 1971. 

• BLANCHOT Maurice, El espacio literario, introducción de Anna Poca, 

traducción de Vicky Palant y Jorge Jinkis, Ed., Paidós, Barcelona, 1992, 

264 pp.  

• BLUMENBERG, Hans, Trabajo sobre el mito, Ed., Paidós, traducción de 

Pedro Madrigal, España, 672 pp. 

• CAMPOS, Marco Antonio, El responso del peregrino. Ensayos y 

entrevistas con Alí Chumacero (1979-2009), CONACULTA, 1ª ed., 

México, 2012, 76 pp. 

• CERNUDA, Luis, La realidad y el deseo. 1924-1962. 4ª ed., F.C.E., 

México, 1980, 389 pp.  

• CHUMACERO, Alí, Acerca del poeta y su mundo, discurso de ingreso a la 

Academia de la Lengua, 27 de noviembre de 1964, Respuesta de Andrés 

Henestrosa, UNAM, 1ª ed., México, 2010, 54 pp. 

• _______________, Los momentos críticos, Fondo de Cultura Económica., 

selección, prólogo y bibliografía de Miguel Ángel Flores, México, 1987, 523 

pp. 

• _______________, Poesía completa, prólogo de Marco Antonio Campos, 

Ediciones Coyoacán, 1ª ed., México, 1997, 160 pp. 

• ECO, Humberto, Lector in fabula, la cooperación interpretativa en el texto 

narrativo, Ed., Lumen, Barcelona, 1999, 330 pp. 

• ______________, Tratado de Semiótica general, Ed., De Bolsillo, 3ª ed., 

trad., de Carlos Manzano, México, 2018, 471 pp. 



90 

 

• ELIADE, Mircea, Aspectos del mito, Ed., Paidós, 1ª ed., traducción de Luis 

Gil Fernández, España, 174 pp. 

• ESCALANTE Evodio; CAMPOS Marco Antonio (Recopiladores), Alí 

Chumacero. Retrato Crítico, 1ª ed., UNAM, México 1995, p. 476 pp. 

• ESQUILO, Prometeo encadenado, Pehuén Editores, 2001. 

• FOUCAULT, Michael, La hermenéutica del sujeto, Ediciones Akal; edición 

Francois Ewald, Alessandro Fontana, Frédéric Gros; traducción de 

Horacio Pons, Madrid, 2005, 527 pp. 

• FROMM, Erich, El arte de amar, Ed., Paidós, 1ª ed., epílogo biográfico de 

Rainer Funk, México, 2019, 207 pp. 

• GARCÍA GUAL, Carlos, Introducción a la mitología griega, Alianza 

Editorial, 2ª ed., Madrid, 339 pp. 

• ____________________, La mitología. Interpretaciones del pensamiento 

mítico. Ed., Montesinos, 3ª ed., España, 1997, 134 pp. 

• ____________________, Prometeo: mito y tragedia, Libros Hiperión, 

Ediciones Peralta, Madrid, 1979. 

• ____________________, Prometeo: mito y literatura, 1ª ed., Fondo de 

Cultura Económica, Madrid, 2009, 238 pp. 

• GONZÁLEZ MARTÍNEZ, Enrique, Obras, Poesía I y II, El Colegio 

Nacional, 2ª ed., México, 1995. 

• GORDON, Samuel, et., al., Poéticas mexicanas del siglo XX, Universidad 

Iberoamericana, 2008, México, 622 pp. 

• IRIS Manuel, SÁNCHEZ PRADO Ignacio M., TREJO Iván, et al., En la 

orilla del silencio. Ensayos sobre Alí Chumacero, CONACULTA, Fondo 

Editorial Tierra Adentro, 1ª ed., 2012, México, 124 pp. 

• KIRK Geoffry Stephen, El mito, su significado y funciones en la Antigüedad 

y otras culturas, Ed., Paidós, Barcelona, 2006. 

• LÉVI-STRAUSS, Claude, Mito y significado, Alianza Editorial, 1ª ed., 3ª 

reimp., prólogo y notas de Héctor Arruabarrena, España, 2009. 

• NÚÑEZ RAMOS Rafael, La poesía, 1ª ed., 2ª reimp., Ed., Síntesis, Madrid, 

2008, 215 pp. 



91 

 

• LOSADA GOYA, José Manuel; LIPSCOMB, Antonella, Mito e 

interdisciplinariedad. Los mitos antiguos, medievales y modernos en la 

literatura y las artes contemporáneas, Levante Editori Bari, Madrid, 2013, 

p. 458 pp. 

• MONTES DE OCA, Francisco, Teoría y técnica de la literatura, 22ª ed., 

Ed., Porrúa, México, 2006, 217 pp. 

• OVIDIO, Las metamorfosis, 1ª ed., Grupo Editorial Éxodo, México, 2011, 

341 pp. 

• PAZ, Octavio, El arco y la lira, FCE, 3ª ed., México, 2006, 305 pp. 

• PÉREZ-RIOJA J.A., Diccionario de símbolos y mitos, Ed. Tecnos, Madrid, 

1962, 366 pp. 

• PHILONEKO Alexis, Shopenahuer. Una filosofía de la tragedia, Ed., 

Anthropos, trad., de Gemma Muñoz Alonso, España, 1989. 

• PLATÓN, Diálogos, Ed., Porrúa, 31ª ed., México, 2009. 

• RICOEUR, Paul, Finitud y culpabilidad, 1ª ed., Ed. Taurus, 1ª ed., Buenos 

Aires, 1991, 502 pp. 

• _____________, La metáfora viva, Ed., Trotta, 2ª ed., traducción de 

Agustín Neira, Madrid, 2001, 434 pp. 

• _____________, Teoría de la interpretación. Discurso y excedente de 

sentido, Ed. Siglo XXI, 1ª ed., 8ª reimp., México, 2017, 112 pp. 

• _____________, Tiempo y narración III, Ed., Siglo XXI, 4ª reimp., México, 

2009, 1074 pp. 

• SABINES, Jaime, Recuento de poemas, 1950/ 1993 1ª ed., Ed., Planeta, 

México, 2007, 286 pp. 

• SÉNECA, Consolaciones, Diálogos, Epístolas morales a Lucilio, estudio 

introductorio de Juan Manuel Díaz Torres., Col., Grandes Pensadores, 

Ed., Gredos, Madrid, 2014, 403 pp. 

• VERNANT, Jean-Pierre, El universo, los dioses, los hombres, Anagrama, 

Barcelona, 2000.1991. 

• ___________________, Mito y pensamiento en la Grecia Antigua, Ed., 

Ariel 1ª ed., 5ª reimp., Barcelona, 2007. 



92 

 

• ___________________, Mito y sociedad en la Grecia antigua, Siglo 

veintiuno de España Editores, Madrid, 2003. 


